
E
ssay

s 
 
 

  
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

247 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 

Human enhancement e principi di  

libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 

Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

HUMAN ENHANCEMENT AND THE PRINCIPLES OF LIBERTY, EQUALITY, SOLIDARITY AND DIGNITY 

ABSTRACT: This paper addresses the implications of employing information and bio-

logical technologies in execution of medical and ultra-medical interventions, 

aimed at human enhancement. Reconsidering these principles-especially those of 

equality and dignity-supported by the conceptual framework of the medical act 

and the ethical norms that govern it, leads to the conclusion that no wealthy indi-

vidual should be allowed to achieve, unlike others, the enhancement of the psy-

chophysical abilities of Homo sapiens. Rather, the best biotechnologies should 

help sick or disabled individuals to recover their health, restoring their dignity and 

allowing them to participate fully in social relations. 

KEYWORDS: Ultra-medical act; human dignity; human enhancement; liberty; equali-

ty 

ABSTRACT: Si discute il problema dell’uso delle tecnologie informatiche e biologiche 

nell’esecuzione dell’atto medico e di quello ultramedico, teso cioè allo human en-

hancement. Riconsiderando tali princìpi, soprattutto di uguaglianza e dignità, 

fruendo anche del concetto di atto medico e della deontologia che lo contraddi-

stingue, si giunge alla conclusione per cui non dovrebbe essere consentito a nes-

sun facoltoso di conseguire, contrariamente ad altri, il potenziamento delle capa-

cità psicofisiche di Homo sapiens. Invece, le migliori biotecnologie dovranno aiuta-

re i soggetti malati, o in condizione di disabilità, a recuperare uno stato di salute 

che renda loro dignità includendoli a pieno titolo nelle relazioni sociali.  

PAROLE CHIAVE: Atto ultramedico; dignità umana; potenziamento umano; libertà; 

uguaglianza 

SOMMARIO: 1. Introduzione – 2. Discussione – 2.1. Biotecnologie, intelligenza artificiale e diritto alla salute – 2.2. 

Concezioni del valore individuale – 2.3. Attività mediche e principio di dignità – 2.4. Atto ultramedico – 2.5. Biotec-

nologie, intelligenza artificiale e condizione di disabilità – 3. Conclusioni. 

 
 Arnaldo Miglino: Avvocato Cassazionista, Roma. Mail: arnaldo.miglino@tiscali.it; Pasquale Ricci: PhD, Associate 
Professor of Forensic Medicine, Department of Life Science, Health, Health Profession, Link Campus University. 
Mail: p.ricci@unilink.it; Lidia Ricci: PhD, Funzionario Giuridico del Ministero del Lavoro e delle Politiche Sociali, Uffi-
cio diretta collaborazione – segreteria particolare Ministro. Adjunct Professor of Forensic Medicine and Occupa-
tional law, University “Sapienza” of Rome. Mail: lidia.ricci@uniroma1.it. Contributo sottoposto a doppio referaggio 
anonimo. 

mailto:arnaldo.miglino@tiscali.it
mailto:p.ricci@unilink.it
mailto:lidia.ricci@uniroma1.it


E
ssa

y
s 

 

 
 

248 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

1. Introduzione 

intelligenza artificiale (IA) coinvolge ormai anche le scienze mediche e biologiche: è già uti-

lizzata massivamente per testare in maniera più rapida ed economica l’efficacia potenziale 

delle molecole maggiormente promettenti in diversi ambiti terapeutici, eseguire esami dia-

gnostici predittivi, fornire soluzioni di medicina di precisione e personalizzata, o di telemedicina1. È facile 

prevedere che l’alleanza fra conoscenze informatiche e biotecnologiche, presto o tardi, possa giungere a 

sviluppare enormemente le abilità fisiche e cognitive dell’Homo sapiens2 facendone, per così dire, un 

super umano. 

In un ordinamento liberal democratico, come quello italiano, ognuno è libero di fare tutto ciò che la leg-

ge non vieta3. Quindi ogni cittadino potrebbe chiedere e ottenere l’applicazione di strumenti informatici 

e biotecnologici al fine di potenziare le sue abilità fisiche e cognitive, per quanto la scienza possa con-

sentirgli. Nemmeno il regolamento UE 2024/1689 lo impedisce, pur contenendo una serie di divieti 

d’uso dell’IA4. Ciò pone problemi che attengono non solo al diritto alla salute, ma anche ai principi di li-

bertà, uguaglianza, solidarietà e dignità umana. È quindi interesse della medicina sociale affrontare la 

questione. 

2. Discussione  

2.1. Biotecnologie, intelligenza artificiale e diritto alla salute 

Ai fini della nostra indagine si osserva innanzitutto che le tecnologie capaci di super dotare gli umani 

tenderebbero a realizzare una migliore condizione psico-fisica e quindi salute, da intendersi, secondo la 

definizione contenuta nella Carta costitutiva dell’Organizzazione Mondiale della Sanità (OMS)5, non solo 

come assenza di malattia o infermità, ma quale completo benessere fisico, psichico e sociale6. Questa 

nozione s’impone perché, quando un termine ha un significato tecnico oltre che d’uso comune, deve es-

sere inteso tecnicamente anche dal punto di vista giuridico7, soprattutto se, come nel caso in questione, 

la definizione ha anche una portata normativa. Pertanto la salute, quale completo benessere fisico, psi-

chico e sociale, è oggetto di un diritto soggettivo, che si rivolge innanzitutto ai poteri pubblici: è un dirit-

to di libertà8, con portata internazionale e sovranazionale.  

 
1 M. GUIDI, L’interazione tra la normativa dell’UE in materia di protezione dei dati personali e il regolamento UE 
536/2014 sulle sperimentazioni cliniche, in Diritto dell’informazione e dell’informatica (II), 2, 1 giugno 2024, 157. 
2 Y. HARARI, 21 lezioni per il XXI secolo, Firenze – Milano, 2019, 119-122. 
3 M. DI CELSO MAZZIOTTI, G.M. SALERNO, Manuale di diritto costituzionale, Padova, 2010. 
4 Cfr. art. 5 del regolamento citato. 
5 Il Protocollo relativo alla costituzione dell’Organizzazione mondiale della sanità (OMS), stipulato a New York il 22 
luglio 1946, è stato recepito nell’ordinamento italiano con Decreto legislativo del Capo Provvisorio dello Stato del 4 
marzo 1947 n. 1068.  
6 Così si esprime il preambolo della Carta costituzionale dell’OMS: «La santé est un état de complet bien-être phy-
sique, mental et social, et ne consiste pas seulement en une absence de maladie ou d’infirmité».  
7 F. TESAURO, Istituzioni di diritto tributario, Torino, 1994, 37. 
8 Si parla di diritti di libertà in relazione a quei diritti che, con la creazione dello stato liberale, assicurano 
all’individuo un ambito di libertà e indipendenza nei confronti del potere pubblico. Cfr. A. MIGLINO, Sulla indivisibili-

L’ 



E
ssay

s 
 

  

249 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

Secondo l’art. 25 della Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo9, ogni persona ha il diritto a cure 

mediche e a un tenore di vita sufficiente per ottenere salute e benessere. L’art. 12 del Patto internazio-

nale relativo ai diritti economici, sociali e culturali10 riconosce la pretesa di ogni individuo di godere delle 

migliori condizioni di salute fisica e mentale che sia in grado di conseguire. L’art. 3 della Carta dei diritti 

fondamentali dell’Unione Europea11 garantisce a ognuno integrità fisica e psichica.  

Per quanto riguarda l’ordinamento italiano, in virtù dell’art. 32 della Costituzione, comma 1, la salute è 

oggetto di un fondamentale diritto dell’individuo e interesse della collettività. Considerato anche 

l’ambito internazionale in cui è inserito, si tratta di un diritto inviolabile dell’uomo che la giurisprudenza, 

per sottolinearne l’importanza, ha definito altresì “primario”12. Attiene all’ottimale sviluppo della perso-

na umana e si configura come libertà sia negativa che positiva. Negativa, in quanto i poteri pubblici de-

vono astenersi dall’invadere la sfera decisionale privata (l’art. 32 Cost. impedisce i trattamenti sanitari 

obbligatori privi di interesse per la collettività); positiva, in quanto il cittadino può ottenere l’intervento 

dei pubblici poteri per la soddisfazione delle sue esigenze (il medesimo articolo garantisce cure gratuite 

agli indigenti)13.  

In base alle disposizioni richiamate e al concetto normativo di salute proveniente dall’OMS, il supera-

mento delle normali capacità fisiche e cognitive dell’essere umano appare esercizio di una facoltà deri-

vante non solo implicitamente dalla struttura di ogni ordinamento liberale, ma da un esplicito diritto 

soggettivo attraverso il quale ognuno ha facoltà di perseguire il benessere che l’arte medica e le connes-

se tecnologie siano in grado di assicurargli. Del resto, l’intero sistema delle libertà riconosciute dalle Co-

stituzioni democratiche è teso a far sì che l’individuo realizzi un proprio progetto di vita: perché impedir-

lo se egli intende farlo mediante il potenziamento del corpo?  

Tuttavia, come la giurisprudenza italiana ha precisato, i diritti fondamentali stanno in rapporto di inte-

grazione reciproca, sicché non ce n’è uno che possa prevalere sugli altri. Conseguentemente, devono es-

sere tutelati sempre in maniera sistemica, altrimenti si avrebbe l’illimitata espansione di uno di essi, 

«che diverrebbe “tiranno” nei confronti delle altre situazioni giuridiche costituzionalmente riconosciute 

e protette, che costituiscono, nel loro insieme, espressione della dignità della persona»14. Per fare in 

modo che il diritto alla salute non divenga tiranno, bisogna bilanciarlo con gli altri diritti di libertà, me-

diante tutti gli strumenti appartenenti alla logica e alla razionalità giuridica15. Il bilanciamento fra posi-

 
tà dei diritti fondamentali, in Revista da Faculdade de Direito, Universidade Federal do Paranà - UFPR, 2006, 45, 5-
11. 
9 La Dichiarazione è stata approvata dall’Assemblea Generale delle Nazioni Unite il 10 dicembre 1948. Con essa i 
diritti umani sono entrati in maniera decisiva nella scena internazionale (cfr. S. ZAPPALÀ, La tutela internazionale dei 
diritti umani, Bologna, 2011, 31). 
10 Il Patto è stato adottato a New York il 19 dicembre 1966, è entrato in vigore il 3 gennaio 1976 e ratificato 
dall’Italia con la Legge 25 ottobre 1977 n. 881. Ha la finalità di integrare e specificare quanto più generalmente 
raccomandato con la Dichiarazione.  
11 La Carta è stata proclamata dal Consiglio d’Europa a Nizza il 7 dicembre 2000 e, in virtù dell’art. 6 del Trattato 
sull’Unione europea (introdotto dal Trattato di Lisbona del 13 dicembre 2007), ha ora lo stesso valore giuridico del 
Trattato stesso e del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea.  
12 Cfr. CORTE COSTITUZIONALE 26 luglio 1979, n. 88, in Foro Italiano, 1979, I, 2542; CORTE COSTITUZIONALE, 18 dicembre 
1987, n. 559, in Rivista Italiana di Medicina Legale, 1990, 227.  
13 S. RICCI, A. MIGLINO, Medicina e società, Roma, 2005, 4-6. 
14 Cfr. CORTE COSTITUZIONALE, 9 maggio 2013, n. 85, in Il Foro amministrativo - C.d.S, 5, 2013, 115.  
15 A. MIGLINO, Interpretazione e sistema giuridico, Milano, 2015, 168-169. 



E
ssa

y
s 

 

 
 

250 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

zioni giuridiche soggettive è una necessità logica di ogni ordinamento quando un fatto, o una materia, 

siano suscettibili di essere disciplinati da più diritti reciprocamente in conflitto. Tale fenomeno, richia-

mato anche col termine “collisione”, riguarda non solo i diritti, ma anche i principi16. Poiché i principi di 

solidarietà, uguaglianza e dignità fondano le democrazie moderne al pari di quello di libertà17, bisogna 

verificare se collidano con la facoltà di dotarsi di un corpo che trascenda la fisiologia umana sino ad ora 

conosciuta.  

Per quanto riguarda la solidarietà, oggetto di uno specifico dovere ex art. 2 della Costituzione italiana18, 

la si intenda pure nel senso più impegnativo, in modo da obbligare chi sia dotato di super condizioni fisi-

che a usarle in favore degli altri, così come discenderebbe dal pensiero di uno dei maggiori filosofi politi-

ci e morali del ventesimo secolo, massimo esponente del liberalismo ugualitario: John Rawls. Per questo 

autore, chi ha ricevuto dalla “lotteria naturale” maggiori capacità rispetto ad altri è così avvantaggiato 

da rientrare in una “aristocrazia naturale”. Ma i fatti, come nascere con certe attitudini, non sono né 

giusti né ingiusti. Ciò che è giusto o ingiusto è la maniera in cui le istituzioni li trattano. Le società aristo-

cratiche o castali sono ingiuste perché ne fanno il fondamento di privilegi. Invece, una società giusta, pur 

permettendo a chi è favorito dalla buona sorte di trarre vantaggio dalle sue condizioni personali, gli im-

pone di metterle a disposizione dei meno fortunati19. Applicando questo ragionamento a chi si fosse 

procurato una forma biofisica eccezionale tramite le tecnologie informatiche e biologiche, si giungereb-

be a sostenere tutt’al più che le istituzioni potrebbero imporgli di mettere al servizio della collettività le 

sue acquisite caratteristiche superiori.  

A questo punto bisogna fare una rilevante distinzione, riguardante i mezzi economici idonei a procurarsi 

caratteristiche del genere. Se essi fossero di fatto (perché irrisori) o di diritto (perché elargiti dai pubblici 

poteri) disponibili per tutti, non si porrebbero particolari problemi di solidarietà visto che le persone sa-

rebbero in grado di procurarsi il medesimo status psico-fisico. Invece se, come è facile prevedere (so-

prattutto riguardo ai primi sviluppi biotecnologici), solo pochi disponessero delle risorse necessarie a 

trasformarsi in super umani e le impiegassero a tal fine, difficilmente sarebbero inclini alla solidarietà. 

Chi ritiene di essersi meritato il denaro crede anche di meritare ciò che con esso compra sicché, acqui-

sendo un vantaggio biologico su chi invece non se lo può permettere, sarebbe indotto a non compensa-

re la sua condizione di superiorità con l’essere solidale. Infatti, come appurato da un noto pensatore ri-

guardo all’esperienza nordamericana, la crescita delle disparità di condizioni sociali ed economiche è 

giustificata da chi se ne avvantaggia come riconoscimento del suo merito ed è vissuta come umiliazione 

da chi la subisce: i primi diventano sempre più arroganti e i secondi viepiù frustrati vedendosi diminuire 

la stima della collettività. In questa situazione, chi ritiene di essersi fatto da solo difficilmente proverà 

umiltà e gratitudine, senza le quali è improbabile prendersi cura del bene comune20 e quindi rispettare 

le norme che l’impongano.  

 
16 R. ALEXY, Teoria dei diritti fondamentali, Bologna, 2012, 109-116. 
17 A. MIGLINO, Democrazia moderna. Valori e principi, Ogliastro Cilento (SA), 119-128, 152. 
18 Art. 2 Cost.: «La Repubblica riconosce e garantisce i diritti inviolabili dell’uomo, sia come singolo sia nelle forma-
zioni sociali ove si svolte la sua personalità, e richiede l’adempimento dei doveri inderogabili di solidarietà politica, 
economica e sociale». 
19 J. RAWLS, Una teoria della giustizia, Milano, 1997, 75-85, 97-103. 
20 M.J. SANDEL, La tirannia del merito, Milano, 2023, 19-20, 31-34, 37, 47. 



E
ssay

s 
 

  

251 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

Vi è poi da dire che l’essere umano è un animale simbolico21 e che, per il bisogno di sentirsi importante, 

facilmente si lega al denaro, al successo e al potere quali simboli della sua personalità22. Non sembra 

dunque che, acquisita una posizione di preminenza biologica, sia facilmente disposto a sminuirne il signi-

ficato sociale ponendosi al servizio degli altri.  

Insomma: il principio di solidarietà, ammesso che possa essere precisamente definito con una serie di 

regole, non troverebbe facile attuazione nel campo in cui si sta discutendo: senza una reale spinta emo-

tiva solidaristica a niente varrebbero imposizioni di legge.  

Bisogna ora chiamare in causa il principio di uguaglianza, che si esprime giuridicamente in due criteri: di 

uguaglianza formale, oppure sostanziale. Il primo, in Italia garantito dall’art. 3, comma 1, Cost., si tradu-

ce nel divieto, rivolto soprattutto al legislatore, di trattare in maniera irrazionalmente uguale situazioni 

diverse, oppure in maniera uguale situazioni assimilabili23. Il criterio, che pur si esprime mediante proibi-

zioni, divieti di discriminazione, e quindi con misure ‘negative’24, non impedisce a chi lo voglia di spende-

re le sue risorse economiche al fine di potenziare le proprie capacità biologiche anziché per altri usi. Né 

un divieto del genere potrebbe derivare dal principio di uguaglianza sostanziale, per cui bisogna rendere 

uguali le posizioni di partenza dei singoli, riequilibrando le singole situazioni di fatto25 che versano in 

condizioni di deficit di libertà e uguaglianza effettive26. Il principio, nella misura in cui non impone ai 

soggetti divieti di agire per migliorare la loro posizione, non impedisce neppure il perfezionamento della 

condizione psico-fisica di chi lo desideri. Le azioni positive sono invece idonee ad assicurare anche a co-

loro che non possono permetterselo il potenziamento delle normali facoltà sensitive, cognitive e intel-

lettive, al fine di perequarle a quelle di chi già ne goda. Ma non è detto che i pubblici poteri dispongano 

delle risorse necessarie per offrire a tutti una chance del genere ragion per cui, fino a quando ciò non sia 

possibile, il principio di uguaglianza sostanziale non impedirebbe ad alcuni facoltosi soggetti di procurar-

si una condizione di superiorità biotecnologica sui comuni mortali.  

Tuttavia, le espressioni giuridiche del principio di uguaglianza di cui si è parlato non esauriscono piena-

mente il suo significato secondo le origini storiche che lo caratterizzano. Come è noto, esso era diretto 

contro la pluralità dei sistemi giuridici fondati sugli ordini sociali, contro un sistema che divideva gli esse-

ri umani in caste27. I privilegi goduti dagli aristocratici erano creduti meritati per superiorità di nascita, 

che faceva di loro degli appartenenti a un mondo distinto da quello della maggior parte della popolazio-

ne. Per questo, ad esempio, la nobildonna Èmilie du Châtelet (1706 – 1749), pur essendo una delle per-

sone più colte e illuminate dell’Europa del XVIII secolo, amante di Voltaire, non aveva difficoltà a spo-

gliarsi davanti ai suoi servi «non ritenendo cosa ben certa che anche i domestici fossero uomini»28. Pro-

prio Voltaire (1694 – 1778), pur celebre e prestigioso per la sua attività di filosofo e letterato, fu trasci-

nato via dalla tavola mentre mangiava ospite di un duca e, su ordine di questi, fu preso a frustate. Non 

 
21 E. CASSIRER, Saggio sull’uomo. Una introduzione alla filosofia della cultura umana, Roma, 2009, 81.  
22 A. MIGLINO, Quark sociali e simbolopatia, Roma, 2024, 97-113. 
23 P. CARETTI, U. DI SIERVO, Istituzioni di diritto pubblico, Torino, 2001, 437.  
24 M. AINIS, La piccola eguaglianza, Torino, 2015, 63. 
25 C. LAVAGNA, Istituzioni di diritto pubblico, Torino, 1982, 407.  
26 A. BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto pubblico, Bologna, 2001, 174.  
27 U. RESCIGNO, Corso di diritto pubblico, Bologna, 1989, 66.  
28 A. DE TOCQUEVILLE, L’Antico Regime e la rivoluzione, Milano, 1989. 



E
ssa

y
s 

 

 
 

252 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

solo non ebbe giustizia, bensì, per essersi lamentato dell’offesa patita, fu imprigionato nella Bastiglia29: 

non era aristocratico.  

Ma, «se i nuovi trattamenti per allungare la vita o per migliorare le capacità fisiche e cognitive saranno 

costosi, l’umanità potrebbe dividersi in caste biologiche»30. Il pericolo è reale e bisogna evitare che si 

concretizzi, facendo valere il principio d’uguaglianza secondo il suo spirito originario: impedire che la 

comune umanità delle persone venga superata dalla formazione di prerogative, quali esse siano: politi-

che, sociali, economiche, culturali, biologiche. Un superamento del genere è pregiudizievole alla pari di-

gnità, che fonda il principio di uguaglianza e sta a monte delle sue varie declinazioni giuridiche. Il concet-

to è ben rappresentato dalla Costituzione italiana che, da una parte, abolisce i titoli nobiliari31 e 

dall’altra, prima ancora di istituire i principi di uguaglianza formale e sostanziale, con l’art. 3, comma 1, 

proclama: «Tutti i cittadini hanno pari dignità sociale»32. Bisogna quindi rivolgere l’attenzione al concet-

to di dignità umana.  

2.2. Concezioni del valore individuale 

Il Lessico universale italiano Treccani così definisce la dignità: «Condizione di nobiltà morale in cui 

l’uomo è posto dal suo grado, dalle sue intrinseche qualità, dalla sua stessa natura di uomo, e insieme il 

rispetto che per tale condizione gli è dovuto e ch’egli deve a sé stesso»33. Già da questa nozione si vede 

come la parola dignità possa comprendere due diversi concetti: uno, riguardante lo specifico merito 

dell’individuo; l’altro, attinente alla mera appartenenza al genere umano. Per essere ben compresi nella 

loro portata, essi necessitano di una considerazione storica e comparata.  

Nel cosiddetto Antico Regno (3000 – 2150 a.C.), sin dalle prime dinastie e fino al termine della civiltà 

egizia, il faraone si afferma come monarca per diritto divino ed è considerato addirittura dio in terra. Si-

gnore di tutto il paese, accentua ogni funzione pubblica per mantenere la maat (l’ordine cosmico). A tal 

fine si serve di una vasta burocrazia, a capo della quale sta il ciaty34. I sudditi rendono culto al re in mo-

desti oratori alle porte di ogni tempio, all’interno del quale non sono però ammessi35. Alla fine 

dell’Antico Regno si sviluppa una classe nobiliare detentrice di privilegi giuridici e sociali. Anche se un 

ordinamento di tal fatta non appare idoneo a riconoscere a tutti pari dignità, con la XVIII dinastia (1543 – 

1292 a.C.), e soprattutto dopo il regno di Tutmosi III (regnante dal 1479 al 1424 a.C.), sono eliminate le 

prerogative giuridiche nobiliari e si instaura l’uguaglianza dinanzi alla legge delle varie classi della popo-

lazione, sebbene diverse per censo36. 

 
29 A.V. DICEY, Introduzione allo studio del diritto costituzionale, Bologna, 2003, 158.  
30 Cfr. Y. HARARI, op. cit., 122. 
31 Cfr. art. XIV delle Disposizioni transitorie e finali. 
32 Art. 3 Cost.: «Tutti i cittadini hanno pari dignità sociale e sono eguali davanti alla legge, senza distinzione di ses-
so, di razza, di lingua, di religione, di opinioni politiche, di condizioni personali e sociali. È compito della Repubblica 
rimuovere gli ostacoli di ordine economico e sociale, che, limitando di fatto la libertà e l’eguaglianza dei cittadini, 
impediscono il pieno sviluppo della persona umana e l’effettiva partecipazione di tutti i lavoratori 
all’organizzazione politica, economica e sociale del Paese».  
33 Cfr. voce Dignità, in Lessico Universale Italiano, Istituto della enciclopedia della lingua italiana fondata da Gio-
vanni Treccani, Roma, 1970, VI, 327. 
34 E. BRESCIANI, L’Antico Egitto, in La Storia, Dalla preistoria all’Antico Egitto, 1, 2004, 647. 
35 K.A. KITCHEN, Il faraone trionfante. Ramses II e il suo tempo, Roma-Bari, 1987, 217. 
36 Cfr. E. BRESCIANI, op. cit., 649-650.  



E
ssay

s 
 

  

253 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

Dai celebri poemi epici Iliade e Odissea possiamo ricavare informazioni sulle relazioni sociali elleniche 

del periodo in cui si pensa essi siano stati scritti: VIII-VII secolo a.C. Infatti, se è alquanto agevole tra-

mandare la descrizione di un oggetto antico, non è altrettanto semplice parlare di un mondo di rapporti 

non più sussistenti: si può quindi ritenere che Omero, o altri eventuali autori, pur riferendosi a un inde-

finito passato miceneo, abbiano descritto i tratti propri del sistema di vita a loro contemporaneo37. In 

questi poemi predomina la figura dell’aristocratico, re o principe, chiamato diotrefes, che significa alle-

vato, istruito da Zeus, oppure dioghenes, discendente di Zeus. In tal modo il sentimento di superiorità 

dei nobili rispetto al resto della popolazione è icasticamente rappresentato come frutto di un rapporto 

speciale con la divinità. Loro stessi si definiscono aristoi, i migliori. Formano una classe privilegiata cui si 

accede per nascita e quindi, ad Atene, si qualificano anche come eupatridi, cioè nati bene38. Onore, vio-

lenza e razzia sono tutt’uno nella loro mentalità39. Nel linguaggio eroico ricevere gloria significa uccidere, 

dare gloria, invece, essere uccisi. Quando Odisseo si reca nell’Ade e parla coi defunti, chiede al re Aga-

mennone come sia morto: ammazzato da chi difendeva pecore e buoi dalle sue razzie? Combattendo 

per conquistare una città e le sue donne40? Un discorso simile fa lo spettro di Agamennone a quello di 

Anfimedone, uno dei Proci41. Il saggio e autorevole Nestore, re di Pilo, persona mite, nostalgicamente 

rievoca la sua gioventù quando, in un’ incursione nelle terre di Itomeneo, lo uccise e gli prese pecore, 

porci, vacche, capre e cavalli42. Per gli aristocratici è encomiabile praticare l’omicidio, la rapina, lo stupro 

e la riduzione in schiavitù43: il loro onore sta nel prevaricare. Solo Ettore, figura di eroe non ellenico, in-

carna un significato di dignità legato non al merito guerriero, ma etico: la difesa della famiglia e della sua 

città. Ma la persona buona (agathos), ossia dotata di virtù (arete), rimane l’individuo in grado d’imporsi, 

non quello d’animo nobile; arete non indica l’eccellenza dal punto di vista morale, bensì il successo44. 

Con Socrate il significato di questi due termini cambia: i concetti di bontà e virtù vengono informati al 

principio di giustizia45. E proprio Socrate sostiene che la dignità non è data dalla ricchezza e dai natali, 

ma dal sapere46. Intanto, il regime democratico aveva fatto sì che tutti gli Ateniesi di sesso maschile 

avessero pari dignità politica potendo partecipare attivamente alle funzioni di governo. Pur sempre 

combattivi, essi cercavano la pubblica stima, l’onore (time), nell’agone politico regolato da procedure47.  

Nell’ordinamento dell’antica Roma vi è una netta cesura fra coloro che sono qualificati per partecipare 

agli affari pubblici e gli altri: il corpo civico è profondamente diviso48 e l’atteggiamento di chi può dedi-

carsi all’attività politica è teso a perseguire dignitas: onore e gloria per sé e la propria gens49. Più preci-

samente, con honos il cittadino romano si riferisce alla carica istituzionale, al rango e alla considerazione 

 
37 F. CODINO, Prefazione, in Iliade, Torino, 1990, VIII-IX. 
38 A. MIGLINO, Democrazia antica. Valori e principi, Ogliastro Cilento, 2017, 7-8.  
39 A. MIGLINO, Parola e Potere nella Grecia antica, Ogliastro Cilento, 18-19. 
40 OMERO, Odissea, XI, Milano, 1981, 397-403. 
41 Cfr. ivi, XXIV, 106-113. 
42 Cfr. OMERO, Iliade, XI, 655-684. 
43 A. MIGLINO, Parola e Potere nella Grecia antica, 20.  
44 B. SNELL, La cultura greca e le origini del pensiero europeo, Torino, 2002, 232. 
45 A. MIGLINO, Il senso delle istituzioni, Roma, 2023, 182.  
46 L. DIOGENE, Vite dei filosofi, II, Roma-Bari, 1987.  
47 A. MIGLINO, Democrazia antica. Valori e principi, cit., 50. 
48 C. NICOLET, Il mestiere di cittadino nell’antica Roma, Roma, 2019, 12-13. 
49 G. ZECCHINI, Il pensiero politico romano. Dall’età arcaica alla tarda antichità, Roma, 2019, 19.  



E
ssa

y
s 

 

 
 

254 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

sociale che ne conseguono. In tal senso il vocabolo è vicino a fama e a gloria, mentre gratia indica, più 

specificamente, il favore popolare. Da honos, fama, gloria e gratia consegue la dignitas, che determina il 

grado sociale di chi ha acquisito benemerenze pubbliche. Ai più alti livelli di dignitas si gode di auctori-

tas, concetto ambiguo che riguarda chi più ha50. La dignitas è il criterio in base al quale i censori eseguo-

no il loro giudizio etico sui cittadini, cosa ovvia in una società organizzata gerarchicamente, in cui 

«l’uomo non era apprezzato solo perché tale, ma per gli atti e le attività che fosse capace di compie-

re»51. Poiché nel repubblicanesimo classico la virtus più importante è la disposizione al sacrificio 

nell’interesse della res publica52, essa non può appartenere a chi, privo di risorse politiche, sociali ed 

economiche, nulla può sacrificare per mostrarsi ‘virtuoso’.  

I padri della chiesa cristiana, il cui pensiero è in vario modo richiamato nello sviluppo teologico-politico 

medievale, insegnano che tutti sono figli di Dio, creati a sua immagine53. Ma nella prassi il cristianesimo 

trionfante non discute gli assetti politici e sociali consolidati; lo stesso autore della Lettera agli Efesini, 

sia esso Paolo di Tarso o un suo discepolo, insegna che gli schiavi devono servire i loro padroni con «ti-

more e tremore»54. Anche Tommaso d’Aquino legittima la servitù, pur richiamando più volte la dignitas 

e la capacità di ogni individuo di scegliere autonomamente dal punto di vista morale55. La ragione fon-

damentale della dignità umana, come ancora oggi dice il Catechismo della Chiesa cattolica56, sta nella 

condivisione della vita di Dio secondo i dettami della fede formulati dal magistero della Chiesa che, 

quando stabilisce un dogma, «si avvale in pienezza dell’autorità che gli viene da Cristo»57. 

In età feudale, sebbene il sistema dei valori sia cristiano58, i reali rapporti di potere sono informati al 

principio secondo il quale il dominio signorile sulla terra comprende il comando sulle persone che la po-

polano59: la pari dignità degli uomini non è concepibile. Alla grande distinzione in ceti (nobiltà, clero, po-

polo), che si consolida nei secoli XIII e XIV e perdurerà fino alla Rivoluzione francese60, si aggiunge il fatto 

che il valore sociale e giuridico dell’individuo dipende dagli elementi più disparati, quali l’onorabilità e la 

stima sociale, la posizione nell’ambito della famiglia, la fede religiosa, l’età, il sesso, l’attività professio-

nale... (ad esempio, fino al Seicento, nel Regno di Napoli, chi viveva in campagna non poteva testimonia-

re contro un cittadino; nei territori oltre l’Elba e la foresta boema i contadini non potevano ereditare o 

fare testamento...)61.  

Nel clima culturale del giusnaturalismo moderno e del contrattualismo (secoli XVII e XVIII) nasce la con-

cezione dei diritti umani, ossia diritti naturali che precedono la formazione della società e quindi devono 

 
50 M. PANI, La repubblica romana, Bologna, 2010, 35-36. 
51 U. VINCENTI, La Costituzione di Roma antica, Bari-Roma, 2017, 60. 
52 Cfr. ivi, 107-108. 
53 A. FACCHI, Breve storia dei diritti umani, Bologna, 2008, 26. 
54 Cfr. PAOLO DI TARSO (pseudo), Lettera agli Efesini, 6,5, in G. Barbaglio (a cura di), San Paolo, Lettere, vol. 2, Lettere 
pseudoepigrafiche, 109, Milano, 1997, 75-113.  
55 M. FLORES, Storia dei diritti umani, Bologna, 2008, 26.  
56 Cfr. CHIESA CATTOLICA, Catechismo della Chiesa cattolica, Roma, 1992, 356, 104.  
57 Cfr. ivi, 88, 40. 
58 P. BELLINI, Respublica sub deo. Il primato del Sacro nella esperienza giuridica della Europa preumanistica, Firenze, 
1982, 7-8.  
59 J. BASCHET, La civiltà feudale, Roma, 2005, 18, 93, 109, 115-116, 134.  
60 V. PIANO MORTARI, Gli inizi del diritto moderno in Europa, Napoli, 1982, 150-151. 
61 Cfr. ivi, 151-153. 



E
ssay

s 
 

  

255 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

essere riconosciuti dallo stato a ogni cittadino62. Ciò implica che tutti abbiano per natura pari dignità. 

Nati in sede filosofica, i diritti umani si affermano però quando le forze politiche della borghesia, con le 

rivoluzioni liberali inglese, americana e francese, li enunciano in testi normativi. Tuttavia, pur quando 

vengono positivamente riconosciuti dalla legge, i diritti ‘naturali’ escludono diversi esseri umani, in pri-

mo luogo quelli di genere femminile63. La francese Marie Gouze, scrittrice e drammaturga conosciuta col 

nome di Olympe de Gouges, scrive la Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne (Dichiarazio-

ne dei diritti della donna e della cittadina) integrando e parafrasando la Dichiarazione dei diritti 

dell’uomo e del cittadino (approvata il 26 agosto 1789 dall’Assemblea costituente) per auspicare che i 

principi contenuti in tale documento si estendano anche alle donne: evidentemente, laddove la celebre 

Dichiarazione parla di uomo lo intende come appartenente al solo genere maschile. D’altro canto, le di-

chiarazioni di diritti immediatamente scaturite dalle rivoluzioni liberali, pur riconoscendo che gli uomini 

nascono liberi ed uguali, sono emanate in ordinamenti che contemplano la schiavitù, come quello nor-

damericano. Thomas Jefferson, il principale estensore della Dichiarazione dei diritti del 1791 (Bill of 

Rights) che ha emendato la Costituzione degli Stati Uniti d’America, possedeva centinaia di schiavi, ma 

ne affrancò soltanto cinque in punto di morte64, nonostante nell’art. 1 della Dichiarazione avesse scritto: 

«Gli uomini nascono liberi ed eguali nei diritti». Evidentemente, non considerava i servi pienamente 

umani. In definitiva, donne e schiavi non avevano la stessa dignità del maschio libero. Inoltre, «per tutto 

il XIX secolo è difficile parlare di diritti umani ottenuti in modo stabile e coerente in qualche parte 

d’Europa o del mondo»65. E fino alla metà del XX secolo le potenze coloniali hanno mantenuto nei loro 

imperi differenze di diritti secondo le categorie etniche sottoposte, anche se in madrepatria la schiavitù 

era stata abolita66.  

Infine, nel XX secolo, le dichiarazioni internazionali di diritti e le Carte costituzionali, enunciando diritti, 

lo fanno con riferimento all’essere umano sic et simpliciter, a prescindere dalle sue condizioni. Significa-

tivamente l’art. 1 della Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo recita: «Tutti gli esseri umani na-

scono liberi ed eguali in dignità e diritti: essi sono dotati di ragione e di coscienza e devono agire gli uni 

verso gli altri in spirito di fratellanza». Pur non avendo valore vincolante67, la Dichiarazione è la più im-

portante manifestazione storica di una comune coscienza dell’umanità rispetto ai suoi valori fondamen-

tali68, l’approdo di un’elaborazione ultra millenaria che ha portato a concepire la pari dignità di tutti gli 

esseri umani. Valore vincolante ha invece il riconoscimento dei diritti umani nelle Costituzioni dei singoli 

Stati: nelle democrazie i diritti fondamentali costituiscono non solo il limite, ma anche la finalità 

dell’azione dei pubblici poteri69. Oggi che i diritti dell’uomo sono riconosciuti da fonti giuridiche interna-

 
62 N. MATTEUCCI, voce Diritti dell’uomo, in N. BOBBIO, N. MATTEUCCI, G. PASQUINO (diretto da), Dizionario di Politica, Mi-
lano- Torino, 2000, 304. 
63 Cfr. A. FACCHI, op. cit., 65.  
64 R.H. DAHL, Sull’uguaglianza politica, Roma – Bari, 2007, 20. 
65 Cfr. M. FLORES, op. cit, 126. 
66 T. PIKETTY, Una breve storia della disuguaglianza, Milano, 2021, 141. 
67 La Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo, approvata dall’Assemblea generale delle Nazioni Unite il 10 di-
cembre 1948, ha valore giuridico di raccomandazione (cfr. B. CONFORTI, Diritto Internazionale, Napoli, 1997, 58).  
68 N. BOBBIO. L’età dei diritti, Torino, 1997, 20, 28. 
69 L. FERRAJOLI, La democrazia attraverso i diritti, Roma-Bari, 2013, 112-122. 



E
ssa

y
s 

 

 
 

256 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

zionali e nazionali, sebbene il loro contenuto debba essere precisato attraverso un confronto fra le mol-

teplici tradizioni culturali70, il problema maggiore non è più quello di giustificarli, ma di proteggerli71.  

L’attribuzione di posizioni giuridiche soggettive presuppone l’individuazione di chi ne deve essere titola-

re: se i soggetti non sono considerati dotati di una medesima dignità, non ottengono certo gli stessi di-

ritti e doveri (gli schiavi erano privi di personalità in senso giuridico, non potendo essere portatori di di-

ritti. Aristotele diceva addirittura che alcuni nascono schiavi per natura72). La pari dignità è dunque il 

fondamento dell’attribuzione dei diritti e delle tecniche normative che realizzano il principio di ugua-

glianza. Giustifica nuove formulazioni giuridiche al passo coi tempi e quindi anche il principio secondo il 

quale nessun facoltoso può conseguire, contrariamente ad altri, il potenziamento delle capacità psicofi-

siche di Homo sapiens.  

2.3. Attività mediche e principio di dignità 

Il superamento delle normali capacità fisiche e cognitive dell’essere umano dovrebbe essere vietato non 

solo perché contrario ai principi di uguaglianza e dignità come sopra intesi, ma anche in relazione alla 

peculiare accezione di dignità che ci consegna la storia della medicina. 

Premesso che l’attuale nozione di atto medico73, nata in un’epoca caratterizzata dal metodo scientifico, 

non è propria di altri contesti storici e culturali (alcuni dei quali sono stati precedentemente ricordati), 

poiché «il primo dovere dei medici è quello di sollevare i pazienti dalla sofferenza e migliorare la qualità 

e la durata della vita»74, si può parlare di medicina, medici e sanitari in senso lato, riferendosi a coloro 

che hanno svolto tali attività, pur in assenza di nozioni e prassi propriamente scientifiche.  

Lulu è il nome del primo medico che si sappia, operativo nella città di Ur verso il 2700 a.C. Nei testi su-

merici già si distinguono alcune specializzazioni, anche in veterinaria, come dimostrano i titoli di «dotto-

re dei buoi» o «dottore degli asini»75.  

Nell’antico Egitto vi sono tre tipi di medici: il sinu (o saunu), formato su libri e pratica; il sacerdote, che 

assiste i pazienti con pratiche religiose; il guaritore, che impiega procedimenti magici disgiunti da dogmi 

sacrali e liturgici. Per lo più i ‘clinici’ sono sacerdoti. Fin dall’Antico Regno la corte del Faraone ospita 

professionisti sanitari e fra questi il «medico capo», che cura il sovrano e spesso riceve il titolo di «Diret-

tore generale dei medici dell’Alto e Basso Egitto»76. I pubblici poteri non solo controllano la professione 

medica, ma la finanziano: le terapie sono gratuite per tutti77. Narra Erodoto (484 – circa 425 a.C.) che 

nell’Egitto del suo tempo «ogni medico cura una e una sola malattia; e ci sono medici dappertutto; alcu-

ni curano gli occhi, altri la testa, altri i denti, altri le infezioni del ventre, altri ancora le malattie oscu-

re»78. Nel Nuovo Regno (1543 – 1078 a.C.) la gente comune si rivolge anche alle cosiddette “statue gua-

 
70 E. DENNINGER, Diritti dell’uomo e legge fondamentale, Torino, 1998, 47. 
71 Cfr. N. BOBBIO, op. cit., 16. 
72 ARISTOTELE, Politica, Libro I, in C.A. VIANO (a cura di), ed. italiana, Milano, 2017, 1253b -1255a, 82-91,.  
73 S. RICCI, A. MIGLINO, Atto medico e consenso informato, Roma, 2009, 6: «Atto medico è qualsiasi prestazione che il 
sanitario svolge in ambito preventivo, diagnostico, curativo, riabilitativo e medico legale».  
74 A. FIORI, Medicina legale della responsabilità medica, Milano, 1999, 45.  
75 S. MOSCATI, Vita di ieri vita di oggi, Milano, 1978, 156.  
76 G. RACHET, Dizionario dell’antico Egitto, Roma, 1991, 200.  
77 Cfr. A. FIORI, op. cit., 9.  
78 ERODOTO, Le Storie, Libro II, ed. italiana, 1989, 84, 305.  



E
ssay

s 
 

  

257 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

ritrici”, raffiguranti per lo più alti dignitari elevati al rango di protettori dopo la morte, ricoperte di raffi-

gurazioni e testi sacri creduti in grado di preservare e guarire dalle malattie. Sulle statue scorre 

dell’acqua, che così si carica del potere dei testi magici e poi si raccoglie in ciotole poste nel piedistallo 

della scultura, per essere usata79.  

Nell’Iliade troviamo menzione di interventi da parte di medici militari80 ritenuti ispirati dal mondo divino, 

col quale sono in contatto81. In tutta la Grecia la medicina si sviluppa negli asklepieia, santuari – ospedali 

posti in vicinanza di un luogo sacro, dove si accolgono i pazienti, che vi dormono per una notte in com-

pagnia di serpenti sacri sotto il portico di un edificio adiacente al tempio. Il malato riceve parole divine e 

visioni oniriche, interpretate dagli Asclepiadi, medici sacerdoti che si dicono discendenti del semidio 

Asklepios82. Poi si sviluppano grandi scuole di medicina a Crotone, a Rodi, a Cirene, e soprattutto a Cnido 

e a Cos83, patria del celebre Ippocrate (circa 460 – 370 a.C.). Nell’Atene democratica i pubblici poteri, in 

favore dei meno abbienti, pagano medici pubblici (demosioi iatroi) scelti dall’Assemblea84, e mettono a 

loro disposizione medicine, ambulatori, edifici per il ricovero. Il tutto è finanziato attraverso un’imposta 

speciale, lo iatricon. L’istituzione di medici pubblici non è propria di Atene, ma anche di altre città elleni-

che: celebre è il caso di Crotone, che strapagò il famoso Democede (ca. 521 – 483). Vi sono medici anche 

fra le donne85 e gli schiavi. Platone dice che in genere, mentre i liberi curano i liberi, sono gli schiavi a vi-

sitare gli schiavi, presso il loro domicilio o in ambulatorio86.  

Nel mondo romano, anche nella medicina troviamo una forte differenza fra le classi ricche e quelle po-

vere: solo le prime possono permettersi clinici di fama e seguire le regole di prevenzione del tempo87. In 

età imperiale i poteri pubblici organizzano l’assistenza sanitaria per gli indigenti. Nelle piccole città sono 

pagati i medici salariarii o medici civitatis; a Roma i medici pubblici, titolati come archiatri, sono istituiti 

nel IV secolo nel numero di quattordici: uno per ogni regione della città. In contropartita di una paga fis-

sa gli archiatri devono, fra l’altro, curare gratuitamente i poveri e rilasciar loro certificati di malattia88. 

Anche gli schiavi ricevono cure. Già Catone il censore (234 circa a.C. – 149), ben duro con i suoi servi, 

tuttavia provvedeva a curarli personalmente89. Nel I secolo, il medico e scrittore Scribonio Largo richiede 

ai sanitari le qualità indispensabili di misericordia e humanitas e il celebre filosofo stoico Seneca dice: 

«La medicina presta la sua assistenza anche ai criminali; nessuno ha mai negato la somministrazione dei 

rimedi salutari al fine di non guarire coloro che sono indegni»90.  

Nell’Alto Medioevo, il povero è considerato un rappresentante di Cristo cui si deve caritas (da tale visio-

ne ci si è poi allontanati nel XVI secolo91). Dall’etica cristiana nasce l’istituzione ospedaliera: «in quel 

 
79 E. FERRARIS, Dal Nuovo Regno all’epoca tarda. Lo splendore dei faraoni, in La Storia dell’arte, 1, 2006, 349.  
80 OMERO, Iliade, Libro IV, Torino, 1990, versi 190-195, 126-127. 
81 É. MIREAUX, I greci al tempo di Omero, Milano, 1992, 100. 
82 Cfr. ivi, 97.  
83 G. RACHET, Dizionario della civiltà greca, Torino, 1973, 211. 
84 PLATONE, Gorgia, Milano 2022, 455b.  
85 R. FLACELIÈRE, La vita quotidiana in Grecia nel secolo di Pericle, Milano, 1994, 185-186. 
86 Cfr. PLATONE, Le leggi, Libro IV, Milano, 2005, 720 c-d, 375.  
87 C. D’AMATO, Vita e costumi dei romani antichi, 15, La medicina, Roma, 1993, 103. 
88 Cfr. ivi, 34.  
89 Cfr. ivi, 22. 
90 Cfr. ivi, 58-59. 
91 J. P. GUTTON, La società e i poveri, Milano, 1977, 80.  



E
ssa

y
s 

 

 
 

258 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

contesto gli ospedali erano spazi caritativo-assistenziali aperti a chiunque si trovasse nel bisogno, senza 

giudizio di merito o di colpa, senza distinzione tra esigenza sanitaria e indigenza economica»92. Verso il 

VI secolo, nell’Impero Romano d’Oriente, si crea l’ospedale concependolo non più quale ospizio per 

viandanti e poveri, ma come struttura capace di fornire prestazioni diagnostiche e terapeutiche con per-

sonale specializzato a pazienti di classi sociali diverse, anche disagiate93. In Occidente, sin dall’Alto Me-

dioevo i monasteri sono pronti ad accogliere tutti i bisognosi. I pochi luoghi dove si esercita assistenza 

medica collettiva, quali le infermerie monastiche, o gli hospitalia (ospizi) annessi alle chiese, sono gestiti 

proprio da monaci o da rappresentanti della Chiesa94. Il paziente è assistito dai frati sia con le preghiere, 

per far conseguire al malato la purezza perduta a causa del Maligno, sia purgando, somministrando me-

dicinali, praticando interventi di taglio, fino a quando tale ultima pratica è proibita dal Concilio di Reims 

nel 1131, sotto il pontificato di Innocenzo II95. Dal XII secolo l’infirmitas (malattia) si distingue dalla pau-

pertas (povertà)96.  

In Italia centrale e settentrionale, nel periodo in cui si passa da una società comunale a una signorile, 

con l’accentramento del potere politico in poche famiglie, per dare sollievo ai ceti popolari e controllarli 

istituzionalizzando la carità, si sviluppano gli ospedali quali luoghi destinati all’assistenza degli indigenti, 

dove la cura del corpo non è disgiunta da quella dell’anima e il ricovero è ancora indifferenziato. Solo nel 

Settecento si distinguono i bisogni materiali da quelli più propriamente clinici e quindi si espelle il sem-

plice povero da queste strutture97.  

Dal 1880 alla prima guerra mondiale, in Italia, vi è una svolta che permette di porre le basi di un nuovo 

modello di intervento sociale98. In particolare, con la legge n. 5849 del 22 dicembre 1888 – Legge per la 

tutela della igiene e della sanità pubblica – (cosiddetta legge Crispi), si istituisce la figura del medico 

condotto, assunto e pagato dal Comune, cui spetta assistere i poveri iscritti nelle liste comunali. 

L’estensione dell’assistenza sanitaria gratuita è tassativamente esclusa a chi povero non sia, tranne casi 

eccezionali. La legge, comunque, non prevede la fornitura gratuita dei medicinali, neppure ai poveri. Con 

la legge n. 833 del 23 dicembre 1978 nasce il Servizio Sanitario Nazionale, che assorbe tutte le compe-

tenze e le funzioni dei precedenti enti operanti nel campo dell’assistenza clinica e le estende a tutti i cit-

tadini, senza distinzioni individuali o sociali, secondo modalità volte ad assicurare uguaglianza e unifor-

mità in tutto il territorio nazionale99.  

Nel corso dei secoli il valore degli individui è stato stimato, per lo più, in base alle loro condizioni sociali, 

politiche, economiche e culturali. Solo di recente, negli ordinamenti democratici, si è riconosciuta digni-

 
92 G. COSMACINI, Storia della medicina e della sanità in Italia, Roma-Bari, 1995, 49. 
93 M. CONFORTI, Cura e caritas: l’assistenza agli infermi dalla tarda Antichità al Medioevo, in U. ECO (a cura di), Il Me-
dioevo, 2. Alto Medioevo. Filosofia, Letteratura, Scienze, Milano-Roma, 2009, 191-195. 
94 M. CONFORTI, Medicina e malattia in Occidente tra XI e XII secolo, in U. ECO (a cura di), Il Medioevo, 5. Medioevo 
centrale. Filosofia, Scienze, Letteratura, Milano-Roma, 2009, 194-197. 
95 G. COSMACINI, Il mestiere di medico. Storia di una professione, Milano, 2000, 67-72. 
96 M. CONFORTI, Medicina e malattia in Occidente tra XI e XII secolo, in U. ECO (a cura di), Il Medioevo, 5. Medioevo 
centrale. Filosofia, Scienze, Letteratura, Milano-Roma, 2009, 195. 
97 A. SCOTTI, Malati e strutture ospedaliere, in Storia d’Italia, 7, 1984, 237-246.  
98 P. BATTILANI, I protagonisti dello Stato sociale italiano prima e dopo la legge Crispi, in Povertà e innovazioni istitu-
zionali in Italia Dal Medioevo ad oggi, 2000, 662. 
99 S. RICCI, Evoluzione dei principi informatori dell’ordinamento sanitario, in Atto medico. Evoluzione e valore sociale, 
2000, 109-110. 



E
ssay

s 
 

  

259 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

tà a ogni uomo per il fatto stesso di essere tale. Significativamente l’art. 3 della Costituzione italiana 

esordisce: «Tutti i cittadini hanno pari dignità sociale». Questo icastico assunto, soprattutto se interpre-

tato in combinato con l’art. XIV delle disposizioni transitorie e finali della Costituzione abolitivo dei titoli 

nobiliari, vuole che ogni persona goda della stessa importanza delle altre. Se è interpretato in combinato 

con l’art. 1 Cost., secondo cui la Repubblica italiana è fondata sul lavoro, può condurre a quanto sostie-

ne un’autorevole dottrina: «La dignità dell’uomo è fondata non su ciò che uno ha (la proprietà), ma su 

ciò che uno fa (il lavoro, appunto)»100. Più in generale, il concetto di dignità già in sede teorica è con-

traddittorio: si può distinguere fra una dignità di dotazione, che prescinde da meriti e demeriti indivi-

duali, e una dignità di prestazione, conseguibile con azioni tese a costruire una determinata identità101. 

Distinguere fra una dignità uguale per tutti e una che dipende da come il singolo conduce la sua esisten-

za non è certo semplice: in che senso il pluriomicida e l’altruista sono ugualmente o inegualmente de-

gni? Sebbene il problema sia di difficile soluzione, il caso dell’attività medica può servire a dare al quesi-

to una risposta sufficiente ai fini che ora ci interessano. Si è visto che, in ordinamenti diversi nello spazio 

e nel tempo, con differenti organizzazioni sociali e concezioni della dignità umana, nessuno è stato 

escluso in linea di principio dalle pratiche terapeutiche, anche se i ceti abbienti hanno potuto fruirne al 

meglio. La medicina è quindi un’attività di cui è stato ritenuto degno ogni uomo biologicamente tale. Ec-

co dunque che Seneca, pur mantenendo la distinzione fra degni e indegni propria del suo mondo, dice 

che anche un criminale deve accedere alle cure. Affinché ciò sia possibile, ai nostri tempi, l’art. 365 del 

codice penale italiano, dopo aver previsto la punizione dell’omissione di referto da parte di chi esercita 

una professione sanitaria, precisa che «questa disposizione non si applica quando il referto esporrebbe 

la persona a procedimento penale». Se così non fosse, chi avesse commesso un reato perseguibile 

d’ufficio potrebbe evitare di rivolgersi a un operatore clinico. Ma poiché il diritto alla salute del cittadino 

prevale sulle finalità di difesa sociale e di repressione della criminalità, il medico deve assistere il pazien-

te delinquente con perizia, prudenza e diligenza rispettando il segreto professionale102.  

Si vede bene che la medicina di sempre e l’atto medico di tipo scientifico hanno riconosciuto lo stesso 

valore agli uomini considerandoli nella loro consistenza meramente biologica, non già sociale, economi-

ca, politica, culturale. Tale punto di vista non può che essere mantenuto, quale strumento di valutazione 

di ciò che è giusto o meno fare del proprio corpo. Il binomio pari dignità – comune dotazione psicofisica 

non può essere scisso mediante alcuni tipo di human enhancement.  

2.4. Atto ultramedico 

Il superamento delle normali limitazioni del corpo umano, indicato generalmente e genericamente col 

termine human enhancement103, ossia il potenziamento umano104, è il risultato di ciò che sembra oppor-

tuno chiamare atto ultramedico. Infatti, la definizione di atto medico accolta in via dottrinaria, recepen-

do i contributi della giurisprudenza, in sostanza è tale: «qualsiasi prestazione che il sanitario svolge in 

 
100 N. BOBBIO, Diritti dell’uomo, in Teoria generale della politica, 2009, 459. 
101 U. VINCENTI, I fondamenti del diritto occidentale, Roma-Bari, 2018, 72-73.  
102 N. M. DI LUCA, T. FEOLA, E. MARINELLI, S. RICCI, Nuovo Compendio di Medicina legale, Torino, 2021, 1-667.  
103 L. RICCI, B. DI NICOLÒ, P. RICCI, F. MASSONI, S. RICCI, The exercise of rights beyond therapy: on Human Enhancement, 
in BioLaw Journal, 1, 2019, 497-512.  
104 F.M. DAMATO, P. RICCI, R. RINALDI, Informed consent and compulsory treatment on individuals with severe eating 
disorders: a bio-ethical and juridical problem, in Clinica Terapeutica, 174, 4, 2023, 365-69.  



E
ssa

y
s 

 

 
 

260 Arnaldo Miglino, Pasquale Ricci, Lidia Ricci 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 fro

m
  

h
ttp

s://teseo
.u

n
itn

.it/b
io

law
 

ISSN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

 

ambito preventivo, diagnostico, curativo, riabilitativo e medico legale»105. Si tratta di una nozione pensa-

ta per condotte professionali finalizzate ad assicurare il benessere fisico, psichico e sociale commensu-

rabile agli standard biologici di Homo Sapiens, da cui sembra bene escludere ogni intervento che vada al 

di là di essi, sebbene produttivo di effetti sulla salute così come definita dall’OMS. Indicare col sintagma 

«atti ultramedici» il superamento biotecnologico delle facoltà sensitive, cognitive e operative normal-

mente attinenti alla fisiologia umana, consente di esprimersi in maniera sintetica pur non confondendo 

il nuovo fenomeno con quanto rientra nella definizione di atto medico. Altrimenti, questa stessa defini-

zione dovrebbe essere ampliata fino a comprendere quanto attiene allo human enhancement. Ma, in tal 

caso, ogni volta si dovrebbe specificare di cosa si stia parlando. Per quanto riguarda la scelta del termine 

testé operata, si è preferito il prefisso ultra, di chiara derivazione latina, perché in grado di sfumare in 

valore intensivo il sostantivo cui è preposto106.  

2.5. Biotecnologie, intelligenza artificiale e condizione di disabilità 

Ovviamente, il discorso fatto sin qui non riguarda l’applicazione delle più avanzate tecnologie informati-

che e biologiche – intelligenza artificiale compresa – a servizio dell’atto medico, che persegue la piena 

realizzazione della dignità del paziente, intesa quale libertà dalla malattia e come affermazione di validi-

tà che, secondo la migliore dottrina, è la «efficienza psico-fisica allo svolgimento di qualsiasi attività la-

vorativa ed extralavorativa (ad esempio, atti ordinari della vita, atti abituali della vita quotidiana)»107. Le 

tecnologie più avanzate potranno, e anzi dovranno, essere usate per ovviare alle situazioni di handicap 

variamente denominate (disabilità, inabilità e simili) nella vasta legislazione in materia di lavoro e invali-

dità. Nell’ordinamento italiano, per quanto riguarda le tutele assistenziali, il decreto legislativo n. 62 del 

3 maggio 2024 ha adottato una nozione onnicomprensiva di «condizione di disabilità»: una duratura 

compromissione fisica, mentale, intellettiva, del neurosviluppo o sensoriale che, in interazione con bar-

riere di diversa natura, può ostacolare la piena ed effettiva partecipazione nei diversi contesti di vita su 

base di uguaglianza con gli altri108». Al cospetto di tale condizione è sicuramente auspicabile l’uso di al-

goritmi, intelligenza, impianti artificiali e quant’altro possa aiutare la persona non già a primeggiare sulle 

altre, ma a recuperare uno stato di salute che gli dia dignità e lo includa a pieno titolo nella società, co-

me vogliono il principio di uguaglianza sostanziale di cui all’art. 3, comma 2, della Costituzione italiana.  

3. Conclusioni  

Gli esseri umani hanno dato ampie prove di esser pronti a non sentirsi appartenenti a uno stesso mon-

do, a una medesima realtà, pur essendo biologicamente simili. Soprattutto ora che vi è un ritorno della 

società dei privilegi109 , e che s’intravede la possibilità di potenziare le capacità psicofisiche di Homo sa-

 
105 Per questa nozione di atto medico cfr. S. RICCI, A. MIGLINO, Atto medico e consenso informato, Roma, 6, 2009.  
106 L. SERIANNI, Grammatica italiana. Suoni Forme Costrutti, 1988, 553.  
107 C. GERIN, F. ANTONIOTTI, S. MERLI, Medicina legale e delle assicurazioni, Roma, 1997, 572. 
108 Cfr. art. 2, comma 1, lettera a, D.lgs. 62/24. 
109 E.V. PARSI, La fine dell’uguaglianza, Milano, 2012, 89-122. 



E
ssay

s 
 

  

261 Human enhancement e principi di libertà, uguaglianza, solidarietà e dignità 
 

BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, Special Issue 3/2025 

 

D
o

w
n

lo
ad

ed
 f

ro
m

  
h

tt
p

s:
//

te
se

o
.u

n
it

n
.it

/b
io

la
w

 
IS

SN
 2

2
8

4
-4

5
0

3
 

piens mediante tecnologie informatiche110 e biologiche (ivi compresa l’IA), dare solo a pochi facoltosi la 

facoltà di dotarsi di apparati che trascendono la fisiologia umana significherebbe acuire le differenze in-

dividuali, creare persone super dotate in posizione dominante sulle altre. Ciò è contrario ai princìpi di 

dignità e uguaglianza. L’accesso alle biotecnologie idonee a oltrepassare gli attuali limiti dell’essere 

umano potrà giustificarsi solo se sarà conseguibile da tutti. Il punto di vista medico rende univoco il con-

cetto di dignità umana, fondandolo sulla comune costituzione biologica delle persone, al di là delle diffe-

renze politiche, economiche, sociali e culturali che li distinguono. Il potenziamento del corpo, che di fat-

to comporti la creazione di caste biologiche, fuoriuscirebbe da questo stesso punto di vista e dunque 

dall’ambito deontologico clinico. Consisterebbe quindi in atti che sembra opportuno denominare “ul-

tramedici”. Invece, proprio al fine di salvaguardare i principi di dignità umana e uguaglianza, oltre che di 

solidarietà, le migliori biotecnologie disponibili dovranno essere utilizzate per aiutare la persona malata, 

o in condizione di disabilità, non già a primeggiare sulle altre, ma a recuperare uno stato di salute che 

l’includa a pieno titolo nelle relazioni sociali.  

 
110 G. MONTANARI VERGALLO, L. LEONDINA CAMPANOZZI, M. GULINO, L. BASSIS, P. RICCI, S. ZAAMI, S. MARINELLI, V. TAMBONE, P. 
FRATI, How Could Artificial Intelligence Change the Doctor–Patient Relationship? A Medical Ethics Perspective, in 
Healthcare, 13, 18, 2025, 2340.  


