
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 433-446 

ISSN 2385-216X 

NICOLÒ TARQUINI 

PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 
NELL’INTERPRETAZIONE 

DI HEIDEGGER E SEVERINO 

PLATO AND THE HISTORY OF THE WEST AS INTERPRETED BY HEIDEGGER AND 

SEVERINO 

This contribution intends to analyze the readings of Platonic philosophy offered by 
Heidegger and Severino, trying to bring out the similarities and differences characterizing 
the two perspectives, and the theoretical motivations that underlie the respective positions. 
This will be done considering the weight they both assign to the influence Plato had in the 
history, and the various reasons for which such legacy has been realized. 

1. Alle fondamenta della civiltà occidentale 

La centralità di Platone nella storia del pensiero è tanto indiscutibile quanto scontata, al 
punto che, secondo una celebre formula, la tradizione filosofica occidentale non sarebbe altro 
che una serie di «glosse» (footnotes) a Platone.1 Martin Heidegger ed Emanuele Severino, che 
hanno fatto del confronto con Platone, e con il pensiero greco in generale, un tema costante della 
loro ricerca, vanno più in profondità: per entrambi, sebbene per motivi differenti, l’influenza di 
Platone non si estenderebbe solamente all’ambito della filosofia, perché nei suoi scritti si possono 
rintracciare alcune strutture concettuali che hanno condizionato la storia occidentale (e poi 
mondiale) nei sui vari aspetti. Heidegger afferma con perentorietà che «la dottrina platonica 
della “verità” non è dunque qualcosa di passato […]. Quel mutamento dell’essenza della verità è 
presente come la realtà fondamentale della storia universale del globo terrestre».2 Anche le 

 
1 A.N. WHITEHEAD , Process and reality  [1929], Free Press, New York 1979, p. 39.  

2 M. HEIDEGGER , La dottrina platonica della verità [1931-1932, 1940], in ID .,  Segnavia  [1976], a 

cura di F. VOLPI ,  Adelphi, Milano 1987, pp. 159 -192. Altri studi heideggeriani riservati al f ilosofo 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


434 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

parole di Severino sono particolarmente eloquenti al riguardo, tanto da sostenere che il filosofo 
ateniese è «il seminatore dell’Occidente»3 o anche che «l’Occidente è la Repubblica fondata da 
Platone».4 

Nel presente contributo, riflettere intorno a queste due diverse interpretazioni non signi-
ficherà tanto indagare sulla legittimità storica e filologica di quanto Heidegger e Severino hanno 
sostenuto in proposito, ma avrà lo scopo di cogliere i motivi per cui entrambi hanno individuato 
in Platone il punto di partenza della storia dell’Occidente. Oltre a ciò, è da considerare come sia 
proprio in riferimento al pensiero platonico che si sviluppano alcuni tra i temi più rilevanti ela-
borati dai due filosofi, tanto da poter essere ritenuto non solo come un luogo privilegiato per 
scrutare il loro pensiero, ma anche un vero e proprio ‘laboratorio filosofico’ all’interno del quale 
hanno preso vita alcuni tra i contributi più originali che tanto Heidegger quanto Severino hanno 
consegnato alla riflessione filosofica odierna. Nella consapevolezza della complessità della que-
stione mi soffermerò solo su alcuni punti specifici, riservandomi di ampliare la trattazione in un 
ulteriore intervento. 

Data la notorietà delle riflessioni dei due Autori, si procederà riassumendo brevemente le 
rispettive tesi principali sul tema in oggetto, per poi lasciare maggiore spazio a notazioni ulte-
riori, volte a evidenziare punti di tangenza ed elementi di differenziazione intercorrenti tra i due 
Autori. 

 
1.1. A detta di Martin Heidegger, con Platone si verifica un cambiamento decisivo nella 

concezione della verità, che da quel momento in poi comincerà ad essere concepita come orthotes, 

 
ateniese sono: I l «Sofista» di Platone  [1992], a cura di N. CURCIO , Adelphi, Milano 2013, che riproduce 

le lezioni tenute a Marburgo nel semestre invernale 1924 -1925; Dell’essenza della verità [1930], in 

Segnavia , cit., pp. 133-157; L’essenza della verità.  Sul mito della caverna e sul  Teeteto di Platone [1988], 

a cura di F. VOLPI , Adelphi, Milano 1997. Quest’ultimo volume comprende il contenuto del corso 

tenuto all’Università di Friburgo nel semestre invernale 1931 -1932. Quella di cui si sta parlando è 

solo una, forse la più nota, delle interpretazioni heideggeriane di Platone, ch e prende avvio tra la 

fine degli anni Venti e l’inizio degli anni Trenta, mentre in precedenza il f ilosofo tedesco si era 

orientato verso Platone partendo da una differente prospettiva. Su questo tema e le difficoltà con-

seguenti si vedano: A. BOUTOT , Heidegger et Platon. Le problème du nihilisme ,  PUF, Paris 1987; A. LE 

MOLI , Heidegger e Platone. Essere relazione differenza , Vita e Pensiero, Milano 2002; P. CICCARELLI , Il 

Platone di Heidegger. Dalla «differenza ontologica» alla «svolta» ,  Il  Mulino, Bologna 2003; R. PELUSO ,  

Logica dell’altro.  Heidegger e Platone ,  Giannini, Napoli 2008; F.J.  GONZALEZ , Plato and Heidegger. A ques-

tion of dialogue , The Pennsylvania University Press, University Park (PA) 2009.  

3 E.  SEVERINO , La strada. La follia e la gioia , Rizzoli,  Milano 2008, p. 57.  

4 E. SEVERINO , I l sentiero del Giorno [1967], in ID .,  Essenza del nichilismo  [1972], Adelphi, Milano 

19822,  p. 181. Da intendersi come riferimento all’ontologia platonica esposta anche nel suo più 

celebre dialogo.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 435 
 

ISSN 2385-216X 

cioè come «correttezza (Richtigkeit) dello sguardo»,5 quindi come conformità dell’apprensione 
all’Idea. Questo mutamento sarebbe avvenuto nel VII libro della Repubblica. Da quel momento in 
poi l’essenza della verità non sarà più intesa come non-nascondimento (ἀλήθεια), o lo sarà solo 
in quanto tale non-nascondimento è ritenuto possibile per mezzo dell’Idea, perché è l’Idea che 
comincia ad essere concepita come la causa dello svelamento degli enti: «l’ἀλήθεια cade sotto il 
giogo dell’ἰδέα».6 L’apprensione, il vedere, si adegua all’Idea per cui si realizza la concordanza 
(omoiosis) del conoscere con la cosa conosciuta: ciò che ora importa è l’idein dell’idea per cui «la 
verità diventa ὀρθότης, correttezza dell’apprensione e dell’asserzione».7 La verità intesa come a-
letheia, significa invece «svelatezza»,8 «non-nascondimento», per cui gli enti si s-velano a partire 
da un loro iniziale nascondimento.  

Il mutamento della concezione della verità comporta anche il mutamento del ‘luogo’ della 
verità: la verità come aletheia è qualcosa che pertiene all’ente; invece, «come correttezza del 
“guardare”»9 la verità risiede nel conoscere umano. Questo passaggio «dalla ἀλήθεια come sve-
latezza alla verità come conformità è un accadimento, anzi nientemeno che quell’accadimento in 
cui l’inizio della storia occidentale della filosofia prende già un corso deviante e fatale»,10 che 
porterà fino al dominio della tecnica. Quella svolta non è quindi un fatto del passato ma ciò che 
– attraverso fasi successive di approfondimento11 – ha determinato l’attuale organizzazione pla-
netaria.  

Dopo questi brevi richiami si procederà con l’illustrazione dei punti principali dell’inter-
pretazione di Platone che è stata offerta da Severino, il quale torna ripetutamente a confrontarsi 
con il suo pensiero. 

 
1.2. Emanuele Severino ritiene che tutta la civiltà occidentale cresca e si sviluppi a partire 

dal sottosuolo filosofico gettato da Platone, che costituisce il sostrato comune a tutte le forme 
culturali, politiche, morali, religiose, prodotte nella storia dell’Occidente che, per quanto distanti 

 
5 HEIDEGGER , La dottrina platonica della verità , cit. , p. 185.  

6 Ibidem .  

7 Ibidem . Con la precisazione che Heidegger non contesta la teoria corrispondentista della 

verità, ma rileva la sua non originarietà. Su ciò si veda A. FABRIS  -  A. CIMMINO , Heidegger , Carocci,  

Roma 2009, pp. 75-80. Sul pensiero heideggeriano si vedano anche: C. ESPOSITO , Introduzione a Hei-

degger , I l Mulino, Bologna 2017; E. MAZZARELLA , Correzioni heideggeriane , Neri Pozza, Milano 2023.  

8 HEIDEGGER , Dell’essenza della verità , cit. , p. 144.  

9 HEIDEGGER , La dottrina platonica della verità , cit. , p. 185.  

10 HEIDEGGER , L’essenza della verità ,  cit.,  p. 39 (corsivi originali) .  

11 In questo percorso un ruolo particolarmente importante spetta a Cartesio. Su ciò si veda 

L. MESSINESE , Heidegger e la f i losofia dell’epoca moderna. L’«inizio» della soggettività:  Descartes , Lateran 

University Press, Città del Vaticano 2004 2 .  



436 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

e anche in conflitto tra loro, condividono lo stesso ‘piano d’appoggio’, cioè la persuasione che gli 
enti divengano, oscillando tra l’essere e il non essere, ed è proprio Platone che «porta alla luce il 
senso della cosa – l’orizzonte al cui interno cresce l’intera storia dell’Occidente –, ponendo la 
cosa come un ἐπαμφοτερίζειν (Resp., 479 c), ossia un ἐρίζειν ἐπὶ τὰ ἀμφότερα».12 Il termine greco 
significa infatti «dibattersi», «oscillare tra l’uno e l’altro», dove gli estremi sono l’essere, ovvero 
il mondo delle Idee da una parte, e il puro nulla dall’altra: gli enti mondani sono perciò divenienti 
in senso ontologico e il divenire è quel processo in cui è in gioco l’essere e il non essere degli 
enti.13 

Il tentativo platonico risulta, agli occhi di Severino, tanto essenziale quanto fatale, perché 
il ‘mondo’ che Platone lascia in eredità è diventato il filtro con cui, dopo di lui, sono stati compresi 
i fenomeni, come disponibili all’attività produttiva dell’uomo, aprendo quindi la strada al domi-
nio tecnico.  

Dopo questo breve riepilogo preliminare si può passare all’individuazione di alcuni nuclei 
tematici di particolare rilievo, partendo dall’esaminare come, tanto per Severino quanto per Hei-
degger, la questione della tecnica abbia strettamente a che fare con l’insegnamento platonico. 

2. La tecnica e il suo ‘sottosuolo’ filosofico 

Il primo ambito di raffronto tra i due Autori intorno a questo tema può essere rintracciato 
nell’interpretazione di un passo del Simposio, in cui si legge che la «produzione» (poiesis) è «ogni 
causa, che faccia passare una qualsiasi cosa dal niente all’essere».14 Questa è la traduzione di Se-
verino, che, si vedrà, si distanzia da quella proposta da Heidegger.15 Il filosofo bresciano enfatizza 
la concezione platonica del produrre come quel processo che conduce le cose fuori dal nulla per 

 
12 E.  SEVERINO , Destino della necessità , Adelphi, Milano 1980, p. 21.  

13 PLATONE , Repubblica , 479 c, a cura di G. REALE  -  R. RADICE , Bompiani, Milano 2016 3, p. 631. 

Sul pensiero di Severino si veda L. MESSINESE , Emanuele Severino. I l destino e il mortale ,  Feltrinelli,  

Milano 2025.  

14 SEVERINO , Il sentiero del Giorno ,  cit. , p. 146; PLATONE , Simposio  205 b, a cura di G. REALE ,  

Bompiani, Milano 2000, p. 187. Nella traduzione di G. Reale: «Ogni causa per cui ogni cosa passa 

dal non essere all’essere è sempre una creazione».  

15 Sull’interpretazione severiniana del pensiero di Heidegger cfr. di E. SEVERINO , Heidegger e 

la metafisica  [1950], Adelphi, Milano 1994 2;  La «differenza ontologica» ,  in ID .,  I l muro di pietra ,  Rizzoli, 

Milano 2006, pp. 109-128; I l nichilismo e Heidegger ,  in ID . , Immortalità e destino , Rizzoli, Milano 2009, 

pp. 143-181; La fi losofia futura  [1989], Rizzoli, Milano 2006, pp. 313 -335. Sul rapporto Heidegger-

Severino si veda: P.M. BORTOLUZZI , Ontologie und Technik. Emanuele Severino auf den Spuren Martin 

Heideggers , Königshausen & Neumann, Würzburg, 2024; si vedano anche le riviste: «Eternity & Cont-

radiction. Journal of Fundamental Ontology», III,  2021 e «La filosofia futura», XX, 2023.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 437 
 

ISSN 2385-216X 

portarle nell’essere (ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ ὂν); è questo il senso fondamentale del nichilismo, la 
persuasione che le cose siano nulla,16 ed è in base a tale fondamento ontologico che si struttura 
quella forma di organizzazione dell’esistenza che è la tecnica: «La tecnica è oggi la radicalizza-
zione del “produrre”. E le macchine sono il modo in cui la tecnica concretamente “produce”».17 
Il produrre è quindi un atto ontotetico, sebbene ciò che è fatto essere si libra solo temporanea-
mente al di sopra del nulla: solo a questa condizione, quando cioè si ritiene che ‘qualcosa’ «abbia 
potuto essere niente e possa ridiventare niente, solo allora può maturare il proposito di guidare 
la “produzione” e la “distruzione” dell’essere», cioè l’elaborazione «[del]le due categorie fonda-
mentali della civiltà della tecnica».18 

Di tenore ben diverso è il modo in cui quello stesso brano è inteso da Heidegger nella cele-
bre conferenza La questione della tecnica: secondo il filosofo di Meßkirch, la tecnica non è tanto un 
‘fare’ o un ‘maneggiare’, ma è essenzialmente un modo del disvelamento. La versione heidegge-
riana di quel medesimo passo è infatti la seguente: «Ogni far-avvenire di ciò che – qualunque 
cosa sia – dalla non presenza passa e si avanza nella presenza è ποίησις, pro-duzione [Her-vor-
bringen]»,19 per poi aggiungere che «la pro-duzione conduce fuori del nascondimento nella disve-
latezza [Das Her-vor-bringen bringt aus der Verborgenheit her in die Unverborgheneit vor]. Pro-duzione 
si dà solo in quanto un nascosto viene nella disvelatezza».20  

Ciò è particolarmente evidente nel fatto che, nell’interpretazione heideggeriana, la poiesis 
«non è solo la produzione artigianale», dal momento che «anche la φύσις, il sorgere-di-per-sé 
[das vou-sich-her Aufgehen], è una pro-duzione, è ποίησις. La φύσις è anzi ποίησις nel senso più 
alto».21 Non quindi passaggio dal nulla all’essere ma condurre fuori dal nascondimento nella pre-
senza: un processo che si coniuga con quel significato della verità come a-letheia («non-nascon-
dimento») ravvisabile nei frammenti dei primi filosofi. Così come intesa da Platone, la produ-
zione – che è innanzitutto opera della physis,22 e che poi si prolunga nella tecnica23 – non coinvol-
gerebbe l’essere e il non-essere degli enti, ma solo il loro apparire e non-apparire. Per tale aspetto 
il fondatore dell’Accademia si manterrebbe ancora all’interno di una concezione tradizionale, 

 
16 E. SEVERINO , I l punto di vista comune alle relazioni  [1967], in ID . , Essenza del nichilismo , cit. ,  

pp. 137-139: 137: «“Nichilismo” significa affermare che le cose sono niente, ossia che il non -niente 

è niente. Sin da Platone, la metafisica ha identificato le cose al niente».  

17 Ivi,  p. 139.  

18 SEVERINO , Il sentiero del Giorno , cit. , p. 146.  

19 M. HEIDEGGER , La questione della tecnica ,  in ID .,  Saggi e discorsi , tr. it.  di G. VATTIMO , Mursia, 

Milano 1976, p. 9.  

20 Ibidem .  

21 Ivi,  p. 10.  

22 Ivi,  p. 9.  

23 Sulla tecnica moderna come pro-vocazione cfr. ivi, p. 15.  



438 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

propria dei primi filosofi, nel modo di intendere l’essere-apparire da un lato e il produrre dall’al-
tro, laddove invece Severino ravvisa proprio in quel passaggio del Simposio un elemento di novità 
che chiama subito in appello Platone come portatore di una discontinuità radicale.  

Nell’interpretazione severiniana i due dialoghi sarebbero coerenti e solidali nel richiamarsi 
a vicenda. Il Simposio non farebbe altro che esplicitare le conseguenze pratico-operative dell’on-
tologia impostata nella Repubblica: è in base a quel presupposto ontologico che l’ente diveniente 
è libero ed è a questa libertà che si accompagna la «volontà di potenza», che vuole governare 
l’oscillazione degli enti. Si trovano già in Platone, pertanto, le premesse che porteranno al di-
spiegamento del dominio della tecnica su scala planetaria: «Il progetto tecnologico di distru-
zione-distruzione illimitata delle cose esige che la “cosa” sia un’assoluta disponibilità all’esser 
prodotta e distrutta»,24 perché «l’originaria volontà di potenza è infatti la volontà che l’ente sia 
libertà, disponibilità assoluta all’essere e al niente».25 Quei filosofi, attivi tra Ottocento e Nove-
cento, che hanno favorito il pieno dominio della tecnica (Leopardi, Nietzsche, Gentile), avrebbero 
solo coerentizzato quanto era già presente nella metafisica platonica.26 Non risulta quindi plau-
sibile denunciare lo sconvolgimento della natura operato dalla tecnica, perché la natura stessa, 
letta alla luce dell’ontologia platonica, è già stata predisposta per essere devastata: «Se il 
“mondo” è pieno di cose che sono state fatte per essere distrutte, se anzi il “mondo” stesso nella 
sua totalità è un bene di consumo, il bisogno fondamentale dell’uomo nel “mondo” non può es-
sere che quello di consumare il “mondo”».27 

Viceversa, la lettura heideggeriana, pur evidenziando la discontinuità sopraggiunta con la 
dottrina platonica della verità, individua anche la permanenza di alcuni tratti fondamentali della 
tradizione passata, cioè l’intendere il senso del produrre come condurre fuori dal nascondi-
mento. Heidegger sostiene in effetti che «l’elemento decisivo della τέχνη non sta perciò nel fare 
e nel maneggiare, nella messa in opera di mezzi, ma nel disvelamento menzionato. In quanto 
tale, non però intesa come fabbricazione, la τέχνη è un pro-durre».28 La tecnica, antica e mo-
derna, è intesa in un senso ‘ridotto’, diminuito, rispetto a ciò che essa, a detta di Severino, intende 
essere, ossia quella manipolazione per cui la volontà concepisce se stessa come capacità di tra-
sformazione, che intende imporre alle cose un impossibile ‘diventare altro’.  

 
24 E.  SEVERINO ,  Téchne. Le radici della violenza  [1979], Rizzoli, Milano 2018, p. 222.  

25 SEVERINO ,  Destino della necessità ,  cit.,  p. 228.  

26 Su ciò si veda anche G. GOGGI , Emanuele Severino ,  Lateran University Press, Città del Vati-

cano 2015, in part. pp. 175-218. 

27 SEVERINO , Il sentiero del Giorno ,  cit.,  p. 190. In questo passo Severino impiega anche il ter-

mine heideggeriano «provocazione» per rilevare l’ inconsistenza di tale denuncia.  

28 HEIDEGGER , La questione della tecnica , cit. , p. 10.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 439 
 

ISSN 2385-216X 

3. Pre-visione, oscillazione degli enti e dominio tecnico 

Si è cercato fino ad ora di mettere in luce i motivi per cui Heidegger e Severino considerino 
determinante la filosofia platonica per il successivo sviluppo dell’intera storia umana, ormai se-
gnata dal dominio della tecnica: se Severino insiste quasi esclusivamente sul carattere ontologico 
delle Idee, per cui le Idee sono l’essere pieno e immutabile, cui gli enti mondani partecipano solo 
‘talvolta’, Heidegger, dall’altro lato, collega strettamente il carattere ontologico delle Idee all’am-
bito conoscitivo, secondo una declinazione «onto-gnoseologica»,29 evidenziando il ruolo che l’in-
tellezione delle Idee svolge in merito alla conoscenza degli enti e dei riflessi relativi al rapporto 
dell’uomo con le cose: «L’idea – scrive Heidegger – ci fa vedere che cosa l’ente è».30 Come prean-
nunciato nel paragrafo iniziale, con Platone l’aletheia risulta ora subordinata all’idea che ne è la 
condizione di possibilità. Se però è così, il pensiero non si riferisce alla realtà che si svela libera-
mente, ma a una realtà pre-determinata e quindi, in un certo senso, ‘anticipata’:31 nell’anticipa-
zione operata in base all’Idea, l’ente non è più la misura della correttezza dell’affermazione, ma 
è misurato preventivamente, non è lasciato essere liberamente per ciò che è, ma «viene occultato 
e contraffatto».32 L’esito del cambiamento che incomincia con Platone è tale per cui gli enti non 
si caratterizzano più per il loro libero manifestarsi, privo di qualsivoglia regola o legge che possa 
prevederne il movimento: la visione delle essenze permette infatti di controllare l’imprevedibi-
lità del divenire che in se stesso risulterebbe inafferrabile, ma che in tal modo diventa disponibile 
all’uomo e alla sua volontà di impadronirsene. Nasce qui, possiamo dire, quella metafisica della 

 
29 Cfr. LE MOLI , Heidegger e Platone ,  cit.,  pp. 65-66. Risale al corso estivo tenuto a Marburgo 

nel 1926 il recupero del carattere ontologico delle Idee; cfr. M. HEIDEGGER , I concetti  fondamentali  

della f i losofia antica [1993], Adelphi, Milano 2000, pp. 177 -179, in cui conclude che «la dottrina delle 

idee è ontologia» (p. 179).  

30 HEIDEGGER ,  L’essenza della verità ,  cit.,  p. 82.  

31 Franco Trabattoni ha rilevato un’ambiguità presente in questa interpretazione perché, se 

per un verso intende «mettere in rilievo un orizzonte ontologico trascendentale, che coincide con 

l’apertura originaria dell’essere», per l’altro verso «questo orizzo nte sembra strettamente legato 

a, o meglio dipendente da, le strutture esistenziali del Dasein :  in particolare la libertà, l’attività 

progettante, o addirittura la decisione dell’uomo»; è quindi «possibile intravedere, nel testo hei-

deggeriano, una tendenza evidente a “umanizzare” questa condizione trascendentale» (F. TRABAT-

TONI , L’interpretazione heideggeriana della dottrina delle idee e le sue premesse. Alcune osservazioni , in 

ID ., Attualità di Platone. Studi sui rapporti fra Platone e Rorty, Heidegger, Gadamer, Derrida, Cassirer,  

Strauss,  Nussbaum e Paci ,  Vita e Pensiero, Milano 2009, pp. 109 -126: 112). Più in generale, la tesi di 

Trabattoni è che Heidegger interpreti Platone alla luce di Aristotele e Husserl. Sulla questione 

dell’«umanizzazione» si veda CICCARELLI , I l Platone di Heidegger , cit.,  pp. 47-111. 

32 HEIDEGGER ,  Dell’essenza della verità , cit. ,  p. 146. Sull’ importanza rivestita dall’Idea del Bene 

cfr. ID .,  L’essenza della verità , cit. , p. 126.  



440 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

presenza in cui l’essere è ridotto a ‘essere presente’, che, se in un primo momento si declina 
secondo il primato della theoria caratteristico dei Greci, porta in sé i germi dello sviluppo del 
progetto di governo operativo degli enti che culminerà nel dominio della tecnica moderna. 

Analizzando la modalità in cui l’uomo si rapporta agli enti, Heidegger mostra come nel co-
noscere un dato ente questo sia già pre-conosciuto, in quanto se ne conosce l’essenza, e quindi 
pre-determinato, per cui «nel “che cos’è” dell’ente, questo viene di volta in volta alla presenza. 
Ma il venire alla presenza è in generale l’essenza [Wesen] dell’essere».33 L’ente non è ciò che si 
mostra da sé ed è visibile da sé, ma la sua visibilità dipende dall’Idea, che «conferisce la vista su 
ciò che è presente» realizzando «il venire alla presenza (Anwesung), cioè il presentarsi di ciò che 
un ente di volta in volta è».34 Nel tenere in considerazione innanzitutto l’elemento permanente 
e costante dell’ente, e tralasciando le variabili accidentali che si modificano di continuo, si rea-
lizza quella riduzione essenzializzante che diventerà poi, nel pensiero filosofico e scientifico mo-
derno, matematizzazione della natura, ridotta all’aspetto quantitativo e geometrico che, ‘bloc-
cando’ il divenire, ne consentirà il padroneggiamento.35 

In Severino, al contrario, la premessa per cui la volontà crede di poter dominare gli enti è 
data proprio dalla persuasione che le cose oscillino, cioè divengano in senso ontologico. A com-
mento di un passo del V Libro della Repubblica scrive infatti che  

 
L’ἐπαμφoτεριστής (l’oscillante) è un dibattersi (ἐρίζειν) tra l’essere e il niente (ἐπὶ τὰ ἀμφότερα) 

proprio perché non è contemporaneamente l’uno e l’altro: oὔτ’ ἀμφότερα. Il dibattersi è il divenire della 
cosa. Dove la cosa, insieme (ἅμα), è e non è, nel senso che, nel divenire, l’essere e il non essere sono inse-
parabili – e non nel senso che, nel divenire, la cosa sia e non sia contemporaneamente.36 

 
È per il fatto di non aver pensato le determinazioni in sintesi originaria con l’essere (le Idee) 

che Platone inaugura l’Occidente, con tutte le conseguenze che esso ha comportato; anche se poi 
è solo quando la rigorizzazione del nichilismo porterà alla necessaria distruzione degli immuta-
bili che la tecnica raggiungerà il suo pieno sviluppo: ciò avviene proprio quando si elimina quella 
Legge universale, variamente intesa, che nel nichilismo incoerente di Platone limitava ancora il 
divenire.37 

Come si vede, uno dei punti di disaccordo riguarda non solo il diverso modo di intendere la 
funzione delle Idee, ma soprattutto, e in connessione a quel tema, a risultare decisiva è la corretta 
comprensione del divenire. 

 
33 HEIDEGGER , La dottrina platonica della verità ,  cit.,  p. 180.  

34 Ibidem . Per una panoramica sul problema della tecnica in Heidegger si veda C.  DI  MARTINO , 

La tecnica ,  in A.  FABRIS  (ed.) , Heidegger. Una guida , Carocci, Roma 2023, pp. 207-238. 

35 Cfr. F. VOLPI , in ID . (ed.),  Guida a Heidegger , Laterza, Roma-Bari 2008, in part. pp. 26-28. 

36 E.  SEVERINO , Aletheia  [1981], in ID ., Essenza del nichilismo ,  cit.,  pp. 415-442: 416.  

37 E che dopo Platone perdura nella storia del pensiero fino all’ idealismo, alla neoscolastica 

e alla filosofia neoclassica del suo maestro Gustavo Bontadini.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 441 
 

ISSN 2385-216X 

4. Platone e l’aporetica del nulla 

Per approfondire le ragioni della differente lettura del divenire operata dai due Autori, oc-
corre riferirsi nuovamente ai testi platonici: in questo caso il confronto verterà sulla differente 
esegesi di alcuni brani del Sofista.  

Sebbene l’analisi heideggeriana di questo dialogo appartenga a una fase precedente ri-
spetto a quella in cui sono stati composti i testi presi già in esame,38 si possono trovare in quelle 
riflessioni alcuni risultati che poi saranno operanti, in certo modo, anche nel percorso succes-
sivo. Quello che ora importa analizzare, tra i vari argomenti sviluppati nel commento, è la ripresa 
della tesi dell’impossibilità di pensare il non essere, che Platone riprende da Parmenide. Lo Stra-
niero di Elea chiede infatti a Teeteto: «Ti rendi conto, quindi, che è impossibile pronunciare, dire o 
pensare correttamente ciò che non è in sé e per sé, perché esso è impensabile e indicibile, ostile a ogni 
espressione e a ogni discorso?».39 In questo brano, come ha notato Francesco Fronterotta, viene 
ribadita la fedeltà di Platone verso Parmenide circa l’impossibilità di formulare un discorso in-
torno al non essere come opposto dell’essere:  

 
a tale divieto, infatti, e a ciò che precisamente esso vieta (cioè l’ammissione dell’assoluto non es-

sere), egli [Platone] si è in realtà rigorosamente attenuto, mentre vi ha trasgredito in un senso e in un 
contesto che non ricadevano espressamente sotto la prescrizione parmenidea (introducendo un ‘nuovo’ 
significato del non essere inteso come una forma della diversità).40 

 
Per questo motivo, prosegue lo Straniero, «quando diciamo il non essere, a quanto pare, 

non intendiamo qualcosa di contrario all’essere, ma soltanto di diverso»;41 per giungere poi a una 
sorta di veto: «Nessuno affermi però che, facendo emergere che il non essere è il contrario 
dell’essere, osiamo dire che è. Perché ormai da un po’ abbiamo abbandonato quel contrario dell’essere, 
che esso sia oppure no, che se ne possa rendere conto razionalmente oppure no».42 Le motiva-
zioni che hanno condotto Platone a questa conclusione – nota Andrea Le Moli – sono collegate 
all’idea che l’intenzionalità del logos non può avere come referente il nulla assoluto.43 

La soluzione platonica all’impossibilità di pensare il non essere come nulla assoluto pre-
vede questo: «Saremo costretti, per difenderci, a sottoporre a tortura il ragionamento del padre 
Parmenide, usando violenza a ciò che non è, perché in una certa misura sia, e a ciò che è, perché, a sua 

 
38 Come scrive LE MOLI , questa prima fase è contraddistinta dalla «scoperta della possibilità 

di interrogare in senso “esistenziale” alcuni particolari dialoghi» ( Heidegger e Platone , cit. , p. 22).  

39 PLATONE , Sofista ,  238c, a cura di F. FRONTEROTTA , Rizzoli,  Milano 2007, p. 319 (corsivo mio).  

40 FRONTEROTTA , in PLATONE, Sofista , cit. , pp. 456-457, nota 253.  

41 PLATONE , Sofista , 257b 3, cit.,  p. 441.  

42 Ivi,  258e, p. 457.  

43 Cfr. LE MOLI , Heidegger e Platone , cit.,  pp. 38-41. Come anche allo statuto dell’immagine che 

si riferisce all’ente reale pur essendone diversa.  



442 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

volta, in qualche modo non sia».44 
Accogliendo le argomentazioni contenute nel Sofista, Heidegger sostiene quindi che 
 
al μὴ ὄν stesso, ci si deve rivolgere come a un ὄν, e precisamente come a un ὄν che, in quanto altro 

rispetto all’uno, non è affatto ἧττον ὄν, meno essente, bensì ὁμοίως ὄν. Nel campo di questa nuova sco-
perta dello ἕτερον, in contrasto con il vuoto ἐναντίον, possiedono dunque entrambi, l’uno e l’altro, la 
piena dignità della presenza, dell’essere.45 

 
Pertanto  
 
adesso più nessuno può dire che parlando del μὴ ὄν – quando affermiamo l’ὄν del μὴ ὄν, l’εἶναι del 

μὴ ὄν – intendiamo il nulla, e cerchiamo di attribuire al nulla un suo essere. Al contrario, abbiamo trovato 
per il μὴ ὄν un nuovo concetto determinato, una struttura, l’ἀντίθεσις, che lo distingue rispetto all’ἐναντίωσις.46 

 
Il non essere assume quindi l’unico significato di ‘essere diverso’, dopo aver abbandonato 

quello, impensabile, di ‘nulla assoluto’.47 
Anche in Severino il riferimento al Sofista riveste un’importanza centrale: alcune analisi si 

trovano in quello che è forse il suo scritto più noto, ossia l’articolo Ritornare a Parmenide del 1964: 
qui Severino, riferendosi alla distinzione tra i due sensi del non essere introdotta nel Sofista, di-
chiara con fermezza che  

 
la distinzione platonica tra il non-essere come contrario (ἐναντίον) e il non-essere come altro 

(ἕτερον) dall’essere è stata per il pensiero occidentale tanto più fatale quanto più essa è essenziale e im-
prescindibile. Perché essa porta le differenze nell’essere – e le porta sicuramente e definitivamente –, ma 
continua a lasciarle nel tempo.48 

 
Le differenze sono sospese solo provvisoriamente al di sopra del nulla, in quanto Platone 

«lascia al fondo del pensiero dell’ente l’astratta separazione dell’essere e della determinazione: 
proprio lui, che si presenta come il pacificatore della scissione, ossia come l’unificatore 

 
44 PLATONE , Sofista ,  241b, p. 335 (corsivo mio). Il  problema in questione è la difesa dalle ar-

gomentazioni del sofista che «negando che si possa appunto parlare di ciò che non è e del falso,  

altro non fa che “fortificare” la propria difesa» ( FRONTEROTTA , in PLATONE , Sofista ,  cit.,  pp. 332-333, 

nota 148).  

45 HEIDEGGER , Il «Sofista» di Platone , cit.,  p. 572 (corsivi originali) .  

46 Ivi,  pp. 573-574 (corsivo originale).  

47 Heidegger riprenderà questo tema anche in Che cos’è metafisica?  [1929], in ID ., Segnavia ,  

cit.,  p. 63 e in Il  nichilismo europeo  [1940], in ID . , Nietzsche [1961], Adelphi, Milano 1994, pp. 578 -582.  

48 E.  SEVERINO , Ritornare a Parmenide  [1964], in ID .,  Essenza del nichilismo ,  cit.,  pp. 19-61: 23.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 443 
 

ISSN 2385-216X 

dell’essere e della determinazione».49 Se Parmenide relegava il mondo nell’illusione, Platone ha 
inteso ‘rifondare’ il mondo.50 Eppure anche la soluzione prospettata da Platone non permette 
veramente di ‘salvare’ gli enti, che continuano a fluttuare tra l’essere e il non essere. 

Nell’articolo del 1967 intitolato Il sentiero del Giorno, Emanuele Severino individua nel V li-
bro della Repubblica, con l’introduzione dei concetti del metaxy e dell’epamphoterizein, la fonda-
zione platonica del ‘mondo’; dopo tale rilievo passa alla considerazione del Sofista. Il richiamo tra 
i due dialoghi è motivato dal fatto che Platone evoca il ‘mondo’ come realtà ‘intermedia’ (metaxy) 
tra essere e non essere, proprio nel momento in cui «compie il “parricidio”, conducendo nell’es-
sere le determinazioni (gli enti), che Parmenide lasciava nel nulla»:51 è quindi nel Sofista che si 
trova la più esatta giustificazione di quella ‘regione intermedia’ già teorizzata nella Repubblica e 
poi esplicitata nel suo versante tecnico-operativo nel Simposio. 

Correttamente, prosegue Severino, Platone dà concretezza a quella concezione dell’essere 
come ‘indeterminato’ che era propria di Parmenide, sostituendo all’essere ‘vuoto’ del filosofo 
eleate l’essere come totalità concreta delle determinazioni: «Ogni determinazione, in quanto sia 
un qualcosa-che-è, è un essere: τὸ ὄν è ora la sintesi della determinazione e del suo “è”».52 Tut-
tavia, come si legge in un altro testo, «l’“ente” (τò ὄν) è il modo in cui il pensiero greco pensa il 
senso della cosa (cioè del τι di cui si predica l’εἶναι): l’ente è la cosa (il τι) nel suo essere coinvolta 
nell’ἐπαμφoτερίζειν tra l’essere e il niente».53 Il pensiero greco, e platonico in particolare, diffe-
rentemente da quanto avveniva nel pensiero pre-ontologico – nel quale non era ancora emersa 
l’opposizione radicale tra essere e non essere –, pensa la ‘cosa’ come ‘ente’, ma l’ente è inteso 
come ciò che è strutturalmente ‘oscillante’. È in questo modo che va intesa l’affermazione di So-
fista 237d in cui si dice che è «impossibile parlare della cosa nel suo starsene sola, come denudata 
e isolata da tutto ciò che è ente»,54 perché la cosa viene coinvolta nel processo di entificazione-
nientificazione proprio dell’ente. 

 
49 E. SEVERINO , Poscritto  [1965] a Ritornare a Parmenide , in ID . , Essenza del nichilismo , cit., pp. 

63-133: 71. È noto come Severino affermi invece il nesso necessario tra essere e determinazione.  

50 Cfr. E. SEVERINO ,  Sortite.  Piccoli scritti  sui rimedi (e la gioia) ,  Rizzoli,  Milano 1994, p. 278. Su 

ciò si veda anche L. MESSINESE , Il paradiso della verità.  Incontro con i l pensiero di Emanuele Severino ,  

ETS, Pisa 2010, in part. pp. 105-110 e 157-161. 

51 SEVERINO , Il sentiero del Giorno , cit. , p. 148.  

52 Ibidem .  

53 SEVERINO ,  Aletheia ,  cit.,  p. 417.  

54 Quella riportata è la traduzione di SEVERINO , Aletheia , cit. , p. 417. Fronterotta  traduce l’ in-

tero passo nel modo seguente: «Anche questo ci risulta chiaramente, che pure la parola “qualcosa” 

la diciamo sempre in riferimento a una cosa che è, giacché è impossibile dirla da sola, come nuda 

e isolata da tutte le cose che sono» ( PLATONE , Sofista , 237d, cit. , p. 313).  



444 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

5. Soluzioni dell’aporetica e senso del divenire 

Se l’esegesi severiniana tende a valorizzare gli scritti platonici sotto l’aspetto prettamente 
ontologico, Heidegger, almeno nei casi riportati, commenta i vari brani anche a partire dalle 
problematiche di carattere logico-linguistico in cui sono inseriti:55 nel caso che segue, la que-
stione dello statuto ontologico del non essere è connessa al problema della sua pensabilità e di-
cibilità. Si chiede Heidegger: «Che cosa mi è dato quando pronuncio sensatamente tale espres-
sione, μὴ ὄν? Un ὄνομα, infatti, una parola, non è una semplice manifestazione sonora» ma indica 
già un orientamento verso la cosa. Tuttavia, ed è lo Straniero a ribadirlo (237c 7 ss.), «è palese, è 
chiaro, che l’espressione μὴ ὄν non può essere orientata, quanto al suo significato, a qualcosa che 
abbia il carattere dell’ὄν»;56 per cui, prosegue Heidegger, «se osiamo pronunciare il μὴ ὄν, risulta 
che nel far ciò parliamo di qualcosa, e che questo “qualcosa” implica, come qualsiasi dire in ge-
nere, l’ὄν e lo ἕν».57 Essendo impossibile che il dire e il pensare si riferiscano al non essere asso-
luto, occorrerà una «revisione del senso del non» che lo concepisca altrimenti, ossia come eteron. 

Ripercorse, seppur in modo sintetico, le molte notazioni heideggeriane, giungiamo a quel 
passo (237 d) – di cui si è già vista la lettura datane da Severino – a proposito del quale Heidegger 
scrive: «Siamo già in grado di capire meglio non appena abbiamo mostrato che il τί, che è l’og-
getto di ogni λέγειν, non è γυμνóν, non è né “nudo” né spoglio di essere».58 Il ‘qualcosa’ è perché 
se non fosse non potrebbe essere termine di riferimento del pensare: «Dunque, poiché nel τί, 
come λεγóμενον, sono necessariamente implicati l’ὄν e lo ἕν, l’espressione μή τι λέγειν – lette-
ralmente: “non dire qualcosa” – equivale a μηδὲν λέγειν (e 1 ss.): “non dire nulla”. E questo si-
gnifica, in realtà: non poter parlare affatto (e 5)».59 Heidegger non collega direttamente il nuovo 
senso della cosa come ὄν al passo della Repubblica che invece Severino ritiene decisivo circa la 
fondazione platonica del ‘mondo’; in tal modo il filosofo tedesco mette in evidenza la dimensione 
della pensabilità della cosa, che non può non essere legata all’essere in ragione del fatto che, in 
quanto oggetto di riferimento del pensiero, non potrebbe essere priva dell’essere, pena la sua 
impensabilità; inoltre, la mancata attribuzione dell’essere alla cosa condurrebbe a quella apore-
tica del nulla che si realizza nella contraddittoria attribuzione dell’essere al nulla, perché, nel 
momento in cui si pensa una cosa che non è legata all’essere, si tornerebbe a fare del non essere 

 
55 Sebbene poi, in riferimento all’intero dialogo, anch’egli riconosca la centralità del pro-

blema ontologico: « il tema vero e proprio » è la «modificazione del senso dell’essere in generale » (HEIDEG-

GER , Il «Sofista» , cit. , p. 450, corsivi originali) .  

56 HEIDEGGER , Il «Sofista» , cit. , p. 435, traduzione di Heidegger. Fronterotta traduce: «Ma que-

sto è senz’altro chiaro, che “ciò che non è” non va riferito alle cose che sono» ( PLATONE , Sofista , 

cit.,  p. 331).  

57 HEIDEGGER , Il «Sofista» , cit. , p. 436 (corsivo originale).  

58 Ivi,  p. 437.  

59 Ivi,  p. 438.  



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE 445 
 

ISSN 2385-216X 

un qualcosa.  
Anche per questo motivo, cioè per l’impossibilità di dire e pensare il nulla, il processo del 

divenire non può coinvolgere il nulla, perché ciò implicherebbe, di nuovo, ritenere il nulla come 
un ‘qualcosa’ da cui gli enti provengono;60 il mutamento andrà concepito allora come il passaggio 
dal ‘non essere presente’ all’‘essere presente’ e viceversa. Una tesi che, se presa in questi termini, 
potrebbe essere condivisa anche da Severino, sebbene egli non condivida l’argomento di Heideg-
ger per altre e decisive ragioni.61  

Diversamente da Heidegger, il filosofo bresciano ritiene invece che in Platone sia ancora 
operante quel senso del non essere come ‘nulla assoluto’, e che proprio tale concetto stia alla 
base, come visto, dell’epamphoterizein: in Repubblica 478d Platone afferma infatti che «una realtà 
che insieme è e non è […] avrebbe dovuto collocarsi in mezzo fra il vero essere e l’assoluto non 
essere»62 e ciò porta Severino a concludere che l’assolutamente nulla continui ad essere impie-
gato da Platone, perché gli estremi tra cui la cosa si dibatte «sono l’essere (τὸ ὄν) e il niente (τὸ 
μὴ ὄν, inteso come τὸ πάντως μὴ ὄν, nihil absolutum, ibid., 478 d)».63 L’interpretazione severiniana 
sembra ulteriormente avvalorata da alcuni passaggi del Sofista, tra cui quello in cui è detto che le 
tecniche produttive, come l’agricoltura e le varie attività volte alla fabbricazione, consistono nel 
‘condurre all’essere’ ciò che «in un primo momento non è».64 

I rilievi critici che Heidegger muove all’indirizzo di Platone non sono tali da indurlo a re-
spingere in toto le sue conclusioni, sia per la condivisione di alcune sue tesi, sia, più in generale, 
per il modo stesso di rivolgersi a ciò che è già stato detto e che rimane da comprendere: non 
abolire ma scavare ancora più a fondo, attraverso una interpretazione che faccia emergere i pre-
supposti dai quali si originano certi fenomeni storico-culturali e filosofici; è quello che Heidegger 
fa, ad esempio, nei confronti della storia dell’ontologia e nei confronti della tecnica. Severino 
intende invece procedere a una valutazione delle varie espressioni culturali e filosofiche alla luce 
del ‘destino’, cioè della verità incontrovertibile, quale unico punto di vista che consente di sve-
lare il nichilismo che sostanzia il succedersi delle epoche storiche, giungendo così a conclusioni 

 
60 Cfr. HEIDEGGER , Nietzsche , II , cit. ,  pp. 580-581. Si veda N. CUSANO , Emanuele Severino.  Oltre i l  

nichilismo ,  Morcelliana, Brescia 2011, pp. 508 -523. 

61 Se le cose stessero semplicemente in questi termini, infatti, Severino non avrebbe motivo 

per contrapporsi all’ interpretazione del divenire propria di Heidegger; ritiene invece che anche 

nella sua intellezione del divenire, nonostante le chiare affermazio ni in senso contrario, sia ancora 

inevitabile introdurre il  non essere come enantion  dell’essere: cfr. SEVERINO , La filosofia futura ,  cit. , 

pp. 329-335. Si veda anche N. CUSANO , Sintesi e separazione ,  Mimesis, Sesto San Giovanni 2017.  

62 PLATONE , Repubblica ,  478d, cit.,  p. 629. Cfr. anche ivi, 479c, p. 631.  

63 SEVERINO , Aletheia ,  cit. , p. 416. Sulla distinzione tra nichilismo come ‘fenomeno’ e come 

‘cosa in sé’ cfr.  ivi,  passim ; si veda anche GOGGI , Emanuele Severino ,  cit.,  pp. 267-278. 

64 PLATONE ,  Sofista  219c, cit. , p. 215; cfr. anche ivi,  265b. Su ciò cfr. E. SEVERINO , La terra e 

l’essenza dell’uomo  [1968], in ID . , Essenza del nichilismo ,  cit.,  pp. 195-251, pp. 196-197 e pp. 242-243. 



446 NICOLÒ TARQUINI 
 

ISSN 2385-216X 

più radicali.65 
A differenza di Platone e di Heidegger, Severino afferma infatti la pensabilità del nulla, che 

non significa entificazione del nulla e quindi neanche coinvolgimento del nulla all’interno del 
divenire. Quanto andava sostenendo ne La struttura originaria, in cui si avanzava una soluzione di 
quella aporetica del nulla che Platone aveva indicato,66 viene ricapitolato nell’ultimo volume da 
lui pubblicato, Testimoniando il destino (2019): qui ribadisce infatti che questo ‘apparire del nulla’ 
nello sguardo del destino «non è una entificazione del nulla perché nel suo senso autentico il 
nulla è una contraddizione, un significato contraddicentesi».67 D’altra parte, occorre che venga ri-
conosciuto che «è proprio perché nulla significa nulla che può sorgere l’aporia dove si segnala 
che il nulla è tuttavia pensato, detto, e pertanto è non-nulla». La pensabilità sui generis del nulla 
si connette al fatto che il senso dell’essere consiste proprio nella sua opposizione al nulla, ma 
non conduce a ritenere il nulla come costitutivo del divenire – che Severino intende invece come 
apparire e scomparire di enti eterni –, ricordando piuttosto che «come significato-nulla (ossia 
come momento del significato contraddicentesi nulla), il nulla significa nulla e al nulla il destino 
della verità non prescrive alcunché, non lo sottopone a regole, a differenza di quanto accade nel 
modo in cui il nichilismo pensa il nulla»,68 in cui cioè, al di là delle intenzioni esplicite, si annida 
quella contraddittoria identificazione di essere e nulla. Si potrebbe dire che è per non aver fatto 
i conti fino in fondo con l’aporetica del nulla, per non aver ‘tenuto a bada’ il nulla che il nulla si 
ripresenta continuamente nella storia del pensiero, da Platone ad Heidegger compreso, e, cosa 
più importante, nonostante le loro intenzioni in senso contrario. 

Siamo giunti alla radice di quella manifestazione storica che è l’Occidente seguendo un 
cammino ‘a ritroso’, partendo dalle espressioni più evidenti, ma anche più superficiali, di una 
ontologia che ha in Platone il suo principale iniziatore, e che trova nell’‘aporetica del nulla’ la 
sua questione di fondo. Heidegger, con Platone, sembra aggirare l’aporia, lasciando da parte il 
senso del non essere come ‘nulla assoluto’ per valorizzare il ‘nulla relativo’, le differenze che 
compongono la realtà; Severino affronta l’aporia e individua una sua soluzione, che lo conduce 
anche a respingere in modo radicale il nulla quale costitutivo (esplicito o implicito) della realtà. 
Nell’uno come nell’altro caso continuare a pensare l’eredità platonica si rivela di fondamentale 
importanza per trattare le grandi questioni di oggi. 

 
 
 

nicolotarquini@virgilio.it 
 

(Pontificia Università Lateranense, Roma) 

 
65 Al di là, chiaramente, della questione della correttezza di tali giudizi.  

66 Cfr. E. SEVERINO , La struttura originaria  [1958], Adelphi, Milano 1981, pp. 209 -233. 

67 E.  SEVERINO , Testimoniando i l destino ,  Adelphi, Milano 2019, pp. 153-154 (corsivo originale).  

68 Ivi,  p. 157 (corsivi originali) .  


