ROSMINI STUDIES 12 (2025) 433-446 J

N1cOLO TARQUINI

PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE
NELL’INTERPRETAZIONE
DI HEIDEGGER E SEVERINO

PLATO AND THE HISTORY OF THE WEST AS INTERPRETED BY HEIDEGGER AND
SEVERINO

This contribution intends to analyze the readings of Platonic philosophy offered by
Heidegger and Severino, trying to bring out the similarities and differences characterizing
the two perspectives, and the theoretical motivations that underlie the respective positions.
This will be done considering the weight they both assign to the influence Plato had in the
history, and the various reasons for which such legacy has been realized.

1. Alle fondamenta della civilta occidentale

La centralita di Platone nella storia del pensiero ¢ tanto indiscutibile quanto scontata, al
punto che, secondo una celebre formula, la tradizione filosofica occidentale non sarebbe altro
che una serie di «glosse» (footnotes) a Platone.' Martin Heidegger ed Emanuele Severino, che
hanno fatto del confronto con Platone, e con il pensiero greco in generale, un tema costante della
loro ricerca, vanno pit in profondita: per entrambi, sebbene per motivi differenti, I'influenza di
Platone non si estenderebbe solamente all’ambito della filosofia, perché nei suoi scritti si possono
rintracciare alcune strutture concettuali che hanno condizionato la storia occidentale (e poi
mondiale) nei sui vari aspetti. Heidegger afferma con perentorieta che «la dottrina platonica
della “verita” non & dunque qualcosa di passato [...]. Quel mutamento dell’essenza della verita &
presente come la realta fondamentale della storia universale del globo terrestre».” Anche le

! A.N. WHITEHEAD, Process and reality [1929], Free Press, New York 1979, p. 39.

2 M. HEIDEGGER, La dottrina platonica della verita [1931-1932, 1940], in Ip., Segnavia [1976], a
cura di F. VoLp1, Adelphi, Milano 1987, pp. 159-192. Altri studi heideggeriani riservati al filosofo

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 | NICOLO TARQUINI

parole di Severino sono particolarmente eloquenti al riguardo, tanto da sostenere che il filosofo
ateniese € «il seminatore dell’Occidente»® o anche che «I’Occidente ¢ la Repubblica fondata da
Platone».*

Nel presente contributo, riflettere intorno a queste due diverse interpretazioni non signi-
fichera tanto indagare sulla legittimita storica e filologica di quanto Heidegger e Severino hanno
sostenuto in proposito, ma avra lo scopo di cogliere i motivi per cui entrambi hanno individuato
in Platone il punto di partenza della storia dell’Occidente. Oltre a cio, & da considerare come sia
proprio in riferimento al pensiero platonico che si sviluppano alcuni tra i temi piu rilevanti ela-
borati dai due filosofi, tanto da poter essere ritenuto non solo come un luogo privilegiato per
scrutare il loro pensiero, ma anche un vero e proprio ‘laboratorio filosofico’ all’interno del quale
hanno preso vita alcuni tra i contributi piu originali che tanto Heidegger quanto Severino hanno
consegnato alla riflessione filosofica odierna. Nella consapevolezza della complessita della que-
stione mi soffermero solo su alcuni punti specifici, riservandomi di ampliare la trattazione in un
ulteriore intervento.

Data la notorieta delle riflessioni dei due Autori, si procedera riassumendo brevemente le
rispettive tesi principali sul tema in oggetto, per poi lasciare maggiore spazio a notazioni ulte-
riori, volte a evidenziare punti di tangenza ed elementi di differenziazione intercorrenti tra i due
Autori.

1.1. A detta di Martin Heidegger, con Platone si verifica un cambiamento decisivo nella
concezione della verita, che da quel momento in poi comincera ad essere concepita come orthotes,

ateniese sono: Il «Sofista» di Platone [1992], a cura di N. Curcio, Adelphi, Milano 2013, che riproduce
le lezioni tenute a Marburgo nel semestre invernale 1924-1925; Dell’essenza della verita [1930], in
Segnavia, cit., pp. 133-157; L’essenza della verita. Sul mito della caverna e sul Teeteto di Platone [1988],
a cura di F. vorpr1, Adelphi, Milano 1997. Quest’ultimo volume comprende il contenuto del corso
tenuto all’Universita di Friburgo nel semestre invernale 1931-1932. Quella di cui si sta parlando ¢
solo una, forse la piu nota, delle interpretazioni heideggeriane di Platone, che prende avvio tra la
fine degli anni Venti e I’inizio degli anni Trenta, mentre in precedenza il filosofo tedesco si era
orientato verso Platone partendo da una differente prospettiva. Su questo tema e le difficolta con-
seguenti si vedano: A. BouToT, Heidegger et Platon. Le probléme du nihilisme, PUF, Paris 1987; A. LE
MoLl, Heidegger e Platone. Essere relazione differenza, Vita e Pensiero, Milano 2002; P. CICCARELLI, Il
Platone di Heidegger. Dalla «differenza ontologica» alla «svolta», 11 Mulino, Bologna 2003; R. PELUSO,
Logica dell’altro. Heidegger e Platone, Giannini, Napoli 2008; F.J. GONZALEZ, Plato and Heidegger. A ques-
tion of dialogue, The Pennsylvania University Press, University Park (PA) 2009.

*E. SEVERINO, La strada. La follia e la gioia, Rizzoli, Milano 2008, p. 57.

Y E. SEVERINO, Il sentiero del Giorno [1967], in ID., Essenza del nichilismo [1972], Adelphi, Milano
19822, p. 181. Da intendersi come riferimento all’ontologia platonica esposta anche nel suo piu

celebre dialogo.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 435

cioé come «correttezza (Richtigkeit) dello sguardo»,” quindi come conformita dell’apprensione
all'ldea. Questo mutamento sarebbe avvenuto nel VII libro della Repubblica. Da quel momento in
poi I'essenza della verita non sara piu intesa come non-nascondimento (4A0<wa), o lo sara solo
in quanto tale non-nascondimento & ritenuto possibile per mezzo dell’ldea, perché é I'ldea che
comincia ad essere concepita come la causa dello svelamento degli enti: «I’dA110eia cade sotto il
giogo dell’'i6¢a».° L’apprensione, il vedere, si adegua all'ldea per cui si realizza la concordanza
(omoiosis) del conoscere con la cosa conosciuta: cio che ora importa & I'idein dell’idea per cui «la
verita diventa 6p0dtng, correttezza dell’apprensione e dell’asserzione».” La verita intesa come a-
letheia, significa invece «svelatezza»,’ «<non-nascondimento», per cui gli enti si s-velano a partire
da un loro iniziale nascondimento.

Il mutamento della concezione della verita comporta anche il mutamento del ‘luogo’ della
verita: la verita come aletheia & qualcosa che pertiene all’ente; invece, «come correttezza del
“guardare”»’ la verita risiede nel conoscere umano. Questo passaggio «dalla GAn0eia come sve-
latezza alla verita come conformita € un accadimento, anzi nientemeno che quell’accadimento in
cui 'inizio della storia occidentale della filosofia prende gia un corso deviante e fatale»,' che
portera fino al dominio della tecnica. Quella svolta non & quindi un fatto del passato ma cio che
- attraverso fasi successive di approfondimento' - ha determinato I’attuale organizzazione pla-
netaria.

Dopo questi brevi richiami si procedera con I'illustrazione dei punti principali dell'inter-
pretazione di Platone che ¢ stata offerta da Severino, il quale torna ripetutamente a confrontarsi
con il suo pensiero.

1.2. Emanuele Severino ritiene che tutta la civilta occidentale cresca e si sviluppi a partire
dal sottosuolo filosofico gettato da Platone, che costituisce il sostrato comune a tutte le forme
culturali, politiche, morali, religiose, prodotte nella storia dell’Occidente che, per quanto distanti

> HEIDEGGER, La dottrina platonica della verita, cit., p. 185.
¢ Ibidem.

7 Ibidem. Con la precisazione che Heidegger non contesta la teoria corrispondentista della
verita, ma rileva la sua non originarieta. Su cio si veda A. FABRIS - A. CIMMINO, Heidegger, Carocci,
Roma 2009, pp. 75-80. Sul pensiero heideggeriano si vedano anche: C. EsposiTo, Introduzione a Hei-

degger, 11 Mulino, Bologna 2017; E. MAZZARELLA, Correzioni heideggeriane, Neri Pozza, Milano 2023.
8 HEIDEGGER, Dell’essenza della verita, cit., p. 144.
°® HEIDEGGER, La dottrina platonica della verita, cit., p. 185.
1 HEIDEGGER, L’essenza della verita, cit., p. 39 (corsivi originali).

'1n questo percorso un ruolo particolarmente importante spetta a Cartesio. Su cio0 si veda
L. MESSINESE, Heidegger e la filosofia dell’epoca moderna. L’«inizio» della soggettivita: Descartes, Lateran

University Press, Citta del Vaticano 20042,

ISSN 2385-216X



436 | NICOLO TARQUINI

e anche in conflitto tra loro, condividono lo stesso ‘piano d’appoggio’, cioe la persuasione che gli
enti divengano, oscillando tra I’essere e il non essere, ed & proprio Platone che «porta alla luce il
senso della cosa - l'orizzonte al cui interno cresce I'intera storia dell’Occidente -, ponendo la
cosa come un énap@otepilewy (Resp., 479 c), ossia un &pilewv émi ta au@dTEPO.* Il termine greco
significa infatti «dibattersi», «oscillare tra 'uno e I’altro», dove gli estremi sono I’essere, ovvero
il mondo delle Idee da una parte, e il puro nulla dall’altra: gli enti mondani sono perci6 divenienti
in senso ontologico e il divenire & quel processo in cui ¢ in gioco I’essere e il non essere degli
enti.”

1l tentativo platonico risulta, agli occhi di Severino, tanto essenziale quanto fatale, perché
il ‘mondo’ che Platone lascia in eredita e diventato il filtro con cui, dopo di lui, sono stati compresi
i fenomeni, come disponibili all’attivita produttiva dell'uomo, aprendo quindi la strada al domi-
nio tecnico.

Dopo questo breve riepilogo preliminare si puo passare all'individuazione di alcuni nuclei
tematici di particolare rilievo, partendo dall’esaminare come, tanto per Severino quanto per Hei-
degger, la questione della tecnica abbia strettamente a che fare con I'insegnamento platonico.

2. La tecnica e il suo ‘sottosuolo’ filosofico

Il primo ambito di raffronto tra i due Autori intorno a questo tema puo essere rintracciato
nell’interpretazione di un passo del Simposio, in cui si legge che la «produzione» (poiesis) & «ogni
causa, che faccia passare una qualsiasi cosa dal niente all’essere».' Questa ¢ la traduzione di Se-
verino, che, si vedra, si distanzia da quella proposta da Heidegger." 1l filosofo bresciano enfatizza
la concezione platonica del produrre come quel processo che conduce le cose fuori dal nulla per

12 E, SEVERINO, Destino della necessita, Adelphi, Milano 1980, p. 21.

3 PLATONE, Repubblica, 479 c, a cura di G. REALE - R. RADICE, Bompiani, Milano 20167, p. 631.
Sul pensiero di Severino si veda L. MESSINESE, Emanuele Severino. Il destino e il mortale, Feltrinelli,

Milano 2025.

 SEVERINO, Il sentiero del Giorno, cit., p. 146; PLATONE, Simposio 205 b, a cura di G. REALE,
Bompiani, Milano 2000, p. 187. Nella traduzione di G. Reale: «Ogni causa per cui ogni cosa passa

dal non essere all’essere & sempre una creazione».

 Sull’interpretazione severiniana del pensiero di Heidegger cfr. di E. SEVERINO, Heidegger e
la metafisica [1950], Adelphi, Milano 1994%; La «differenza ontologica», in Ip., Il muro di pietra, Rizzoli,
Milano 2006, pp. 109-128; Il nichilismo e Heidegger, in ID., Immortalita e destino, Rizzoli, Milano 2009,
pp- 143-181; La filosofia futura [1989], Rizzoli, Milano 2006, pp. 313-335. Sul rapporto Heidegger-
Severino si veda: P.M. BorToLUZZI, Ontologie und Technik. Emanuele Severino auf den Spuren Martin
Heideggers, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg, 2024; si vedano anche le riviste: «Eternity & Cont-

radiction. Journal of Fundamental Ontology», 111, 2021 e «La filosofia futura», XX, 2023.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 437

portarle nell’essere (ék Tod un 6vtog €ig O 6v); & questo il senso fondamentale del nichilismo, la
persuasione che le cose siano nulla,'® ed ¢ in base a tale fondamento ontologico che si struttura
quella forma di organizzazione dell’esistenza che & la tecnica: «La tecnica ¢ oggi la radicalizza-
zione del “produrre”. E le macchine sono il modo in cui la tecnica concretamente “produce”».”
1l produrre & quindi un atto ontotetico, sebbene cio che ¢ fatto essere si libra solo temporanea-
mente al di sopra del nulla: solo a questa condizione, quando cioé¢ si ritiene che ‘qualcosa’ «abbia
potuto essere niente e possa ridiventare niente, solo allora puoé maturare il proposito di guidare
la “produzione” e la “distruzione” dell’essere», cioé I’elaborazione «[del]le due categorie fonda-
mentali della civilta della tecnica».”®

Di tenore ben diverso ¢ il modo in cui quello stesso brano ¢ inteso da Heidegger nella cele-
bre conferenza La questione della tecnica: secondo il filosofo di MeRkirch, la tecnica non é tanto un
‘fare’ o un ‘maneggiare’, ma e essenzialmente un modo del disvelamento. La versione heidegge-
riana di quel medesimo passo € infatti la seguente: «Ogni far-avvenire di cio che - qualunque
cosa sia - dalla non presenza passa e si avanza nella presenza & noinotg, pro-duzione [Her-vor-
bringen]»,” per poi aggiungere che «la pro-duzione conduce fuori del nascondimento nella disve-
latezza [Das Her-vor-bringen bringt aus der Verborgenheit her in die Unverborgheneit vor]. Pro-duzione
si da solo in quanto un nascosto viene nella disvelatezza».”

Cio e particolarmente evidente nel fatto che, nell’interpretazione heideggeriana, la poiesis
«non ¢ solo la produzione artigianale», dal momento che «anche la o, il sorgere-di-per-sé
[das vou-sich-her Aufgehen], & una pro-duzione, & moinots. La @Vo1g & anzi moinoig nel senso piu
alto».” Non quindi passaggio dal nulla all’essere ma condurre fuori dal nascondimento nella pre-
senza: un processo che si coniuga con quel significato della verita come a-letheia («non-nascon-
dimento») ravvisabile nei frammenti dei primi filosofi. Cosi come intesa da Platone, la produ-
zione - che € innanzitutto opera della physis,” e che poi si prolunga nella tecnica® - non coinvol-
gerebbe I'essere e il non-essere degli enti, ma solo il loro apparire e non-apparire. Per tale aspetto
il fondatore dell’Accademia si manterrebbe ancora all’interno di una concezione tradizionale,

16 E. SEVERINO, Il punto di vista comune alle relazioni [1967], in Ip., Essenza del nichilismo, cit.,
pp. 137-139: 137: «“Nichilismo” significa affermare che le cose sono niente, ossia che il non-niente

¢ niente. Sin da Platone, la metafisica ha identificato le cose al niente».
V Ivi, p. 139.
8 SEVERINO, Il sentiero del Giorno, cit., p. 146.

M. HEIDEGGER, La questione della tecnica, in Ip., Saggi e discorsi, tr. it. di G. VATTIMO, Mursia,

Milano 1976, p. 9.
» Ibidem.
2 1vi, p. 10.
2 1vi, p. 9.

% Sulla tecnica moderna come pro-vocazione cfr. ivi, p. 15.

ISSN 2385-216X



438 | NICOLO TARQUINI

propria dei primi filosofi, nel modo di intendere I’essere-apparire da un lato e il produrre dall’al-
tro, laddove invece Severino ravvisa proprio in quel passaggio del Simposio un elemento di novita
che chiama subito in appello Platone come portatore di una discontinuita radicale.

Nell'interpretazione severiniana i due dialoghi sarebbero coerenti e solidali nel richiamarsi
a vicenda. Il Simposio non farebbe altro che esplicitare le conseguenze pratico-operative dell’on-
tologia impostata nella Repubblica: & in base a quel presupposto ontologico che I’ente diveniente
e libero ed ¢ a questa liberta che si accompagna la «volonta di potenza», che vuole governare
I'oscillazione degli enti. Si trovano gia in Platone, pertanto, le premesse che porteranno al di-
spiegamento del dominio della tecnica su scala planetaria: «Il progetto tecnologico di distru-
zione-distruzione illimitata delle cose esige che la “cosa” sia un’assoluta disponibilita all’esser
prodotta e distruttax»,” perché «l’originaria volonta di potenza ¢é infatti la volonta che I’ente sia
liberta, disponibilita assoluta all’essere e al niente».” Quei filosofi, attivi tra Ottocento e Nove-
cento, che hanno favorito il pieno dominio della tecnica (Leopardi, Nietzsche, Gentile), avrebbero
solo coerentizzato quanto era gia presente nella metafisica platonica.” Non risulta quindi plau-
sibile denunciare lo sconvolgimento della natura operato dalla tecnica, perché la natura stessa,
letta alla luce dell’ontologia platonica, ¢ gia stata predisposta per essere devastata: «Se il
“mondo” & pieno di cose che sono state fatte per essere distrutte, se anzi il “mondo” stesso nella
sua totalita & un bene di consumo, il bisogno fondamentale dell'uomo nel “mondo” non puo es-
sere che quello di consumare il “mondo”».”

Viceversa, la lettura heideggeriana, pur evidenziando la discontinuita sopraggiunta con la
dottrina platonica della verita, individua anche la permanenza di alcuni tratti fondamentali della
tradizione passata, cioé I'intendere il senso del produrre come condurre fuori dal nascondi-
mento. Heidegger sostiene in effetti che «’elemento decisivo della téxvn non sta percio nel fare
e nel maneggiare, nella messa in opera di mezzi, ma nel disvelamento menzionato. In quanto
tale, non pero intesa come fabbricazione, la téxvn & un pro-durre».”® La tecnica, antica e mo-
derna, & intesa in un senso ‘ridotto’, diminuito, rispetto a cio che essa, a detta di Severino, intende
essere, ossia quella manipolazione per cui la volonta concepisce se stessa come capacita di tra-
sformazione, che intende imporre alle cose un impossibile ‘diventare altro’.

X E. SEVERINO, Téchne. Le radici della violenza [1979], Rizzoli, Milano 2018, p. 222.
» SEVERINO, Destino della necessita, cit., p. 228.

% Su ciod si veda anche G. GogGl, Emanuele Severino, Lateran University Press, Citta del Vati-

cano 2015, in part. pp. 175-218.

7 SEVERINO, Il sentiero del Giorno, cit., p. 190. In questo passo Severino impiega anche il ter-

mine heideggeriano «provocazione» per rilevare I'inconsistenza di tale denuncia.

% HEIDEGGER, La questione della tecnica, cit., p. 10.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 439

3. Pre-visione, oscillazione degli enti e dominio tecnico

Si & cercato fino ad ora di mettere in luce i motivi per cui Heidegger e Severino considerino
determinante la filosofia platonica per il successivo sviluppo dell’intera storia umana, ormai se-
gnata dal dominio della tecnica: se Severino insiste quasi esclusivamente sul carattere ontologico
delle Idee, per cui le Idee sono I'essere pieno e immutabile, cui gli enti mondani partecipano solo
‘talvolta’, Heidegger, dall’altro lato, collega strettamente il carattere ontologico delle Idee all’am-
bito conoscitivo, secondo una declinazione «onto-gnoseologica»,” evidenziando il ruolo che l'in-
tellezione delle Idee svolge in merito alla conoscenza degli enti e dei riflessi relativi al rapporto
dell'uomo con le cose: «L’idea - scrive Heidegger - ci fa vedere che cosa I’ente é».*° Come prean-
nunciato nel paragrafo iniziale, con Platone l'aletheia risulta ora subordinata all’idea che ne ¢ la
condizione di possibilita. Se pero € cosi, il pensiero non si riferisce alla realta che si svela libera-
mente, ma a una realta pre-determinata e quindi, in un certo senso, ‘anticipata’:* nell’anticipa-
zione operata in base all’Idea, I’ente non & pitu la misura della correttezza dell’affermazione, ma
& misurato preventivamente, non ¢ lasciato essere liberamente per cio che &, ma «viene occultato
e contraffatto».” L’esito del cambiamento che incomincia con Platone ¢ tale per cui gli enti non
si caratterizzano piu per il loro libero manifestarsi, privo di qualsivoglia regola o legge che possa
prevederne il movimento: la visione delle essenze permette infatti di controllare I'imprevedibi-
lita del divenire che in se stesso risulterebbe inafferrabile, ma che in tal modo diventa disponibile
all'uomo e alla sua volonta di impadronirsene. Nasce qui, possiamo dire, quella metafisica della

» Cfr. LE MoLl, Heidegger e Platone, cit., pp. 65-66. Risale al corso estivo tenuto a Marburgo
nel 1926 il recupero del carattere ontologico delle Idee; cfr. M. HEIDEGGER, I concetti fondamentali
della filosofia antica [1993], Adelphi, Milano 2000, pp. 177-179, in cui conclude che «la dottrina delle
idee & ontologia» (p. 179).

* HEIDEGGER, L’essenza della verita, cit., p. 82.

! Franco Trabattoni ha rilevato un’ambiguita presente in questa interpretazione perché, se
per un verso intende «mettere in rilievo un orizzonte ontologico trascendentale, che coincide con
I’apertura originaria dell’essere», per I’altro verso «questo orizzonte sembra strettamente legato
a, o meglio dipendente da, le strutture esistenziali del Dasein: in particolare la liberta, I’attivita
progettante, o addirittura la decisione dell’'uomo»; & quindi «possibile intravedere, nel testo hei-
deggeriano, una tendenza evidente a “umanizzare” questa condizione trascendentale» (F. TRABAT-
TONI, L’interpretazione heideggeriana della dottrina delle idee e le sue premesse. Alcune osservazioni, in
ID., Attualita di Platone. Studi sui rapporti fra Platone e Rorty, Heidegger, Gadamer, Derrida, Cassirer,
Strauss, Nussbaum e Paci, Vita e Pensiero, Milano 2009, pp. 109-126: 112). Pill in generale, la tesi di
Trabattoni & che Heidegger interpreti Platone alla luce di Aristotele e Husserl. Sulla questione

dell’«umanizzazione» si veda CICCARELLI, Il Platone di Heidegger, cit., pp. 47-111.

2 HEIDEGGER, Dell’essenza della verita, cit., p. 146. Sull’importanza rivestita dall’ldea del Bene

cfr. Ip., L’essenza della verita, cit., p. 126.

ISSN 2385-216X



440 | NICOLO TARQUINI

presenza in cui 'essere & ridotto a ‘essere presente’, che, se in un primo momento si declina
secondo il primato della theoria caratteristico dei Greci, porta in sé i germi dello sviluppo del
progetto di governo operativo degli enti che culminera nel dominio della tecnica moderna.

Analizzando la modalita in cui 'uomo si rapporta agli enti, Heidegger mostra come nel co-
noscere un dato ente questo sia gia pre-conosciuto, in quanto se ne conosce I'essenza, e quindi
pre-determinato, per cui «nel “che cos’e” dell’ente, questo viene di volta in volta alla presenza.
Ma il venire alla presenza ¢ in generale I'essenza [Wesen] dell’essere».” L’ente non ¢ cio che si
mostra da sé ed & visibile da sé, ma la sua visibilita dipende dall’ldea, che «conferisce la vista su
cio che & presente» realizzando «il venire alla presenza (Anwesung), cioé il presentarsi di cio che
un ente di volta in volta é».* Nel tenere in considerazione innanzitutto I’elemento permanente
e costante dell’ente, e tralasciando le variabili accidentali che si modificano di continuo, si rea-
lizza quella riduzione essenzializzante che diventera poi, nel pensiero filosofico e scientifico mo-
derno, matematizzazione della natura, ridotta all’aspetto quantitativo e geometrico che, ‘bloc-
cando’ il divenire, ne consentira il padroneggiamento.*

In Severino, al contrario, la premessa per cui la volonta crede di poter dominare gli enti e
data proprio dalla persuasione che le cose oscillino, cioe divengano in senso ontologico. A com-
mento di un passo del V Libro della Repubblica scrive infatti che

L’énapgotepiotis (loscillante) & un dibattersi (§piCew) tra I’essere e il niente (§ri T duotepa)
proprio perché non & contemporaneamente 'uno e I'altro: o0t aupotepa. 1l dibattersi ¢ il divenire della
cosa. Dove la cosa, insieme (&pa), & e non &, nel senso che, nel divenire, ’essere e il non essere sono inse-
parabili - e non nel senso che, nel divenire, la cosa sia e non sia contemporaneamente.*

E per il fatto di non aver pensato le determinazioni in sintesi originaria con I’essere (le Idee)
che Platone inaugura I’'Occidente, con tutte le conseguenze che esso ha comportato; anche se poi
é solo quando la rigorizzazione del nichilismo portera alla necessaria distruzione degli immuta-
bili che la tecnica raggiungera il suo pieno sviluppo: cio avviene proprio quando si elimina quella
Legge universale, variamente intesa, che nel nichilismo incoerente di Platone limitava ancora il
divenire.”

Come si vede, uno dei punti di disaccordo riguarda non solo il diverso modo di intendere la
funzione delle Idee, ma soprattutto, e in connessione a quel tema, a risultare decisiva e la corretta
comprensione del divenire.

3 HEIDEGGER, La dottrina platonica della verita, cit., p. 180.

* Ibidem. Per una panoramica sul problema della tecnica in Heidegger si veda C. DI MARTINO,

La tecnica, in A. FABRIS (ed.), Heidegger. Una guida, Carocci, Roma 2023, pp. 207-238.
5 Cfr. F. Vorpl, in Ip. (ed.), Guida a Heidegger, Laterza, Roma-Bari 2008, in part. pp. 26-28.
6 E, SEVERINO, Aletheia [1981], in ID., Essenza del nichilismo, cit., pp. 415-442: 416.

*”E che dopo Platone perdura nella storia del pensiero fino all’idealismo, alla neoscolastica

e alla filosofia neoclassica del suo maestro Gustavo Bontadini.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 441

4, Platone e l'aporetica del nulla

Per approfondire le ragioni della differente lettura del divenire operata dai due Autori, oc-
corre riferirsi nuovamente ai testi platonici: in questo caso il confronto vertera sulla differente
esegesi di alcuni brani del Sofista.

Sebbene I'analisi heideggeriana di questo dialogo appartenga a una fase precedente ri-
spetto a quella in cui sono stati composti i testi presi gia in esame,*® si possono trovare in quelle
riflessioni alcuni risultati che poi saranno operanti, in certo modo, anche nel percorso succes-
sivo. Quello che ora importa analizzare, tra i vari argomenti sviluppati nel commento, € la ripresa
della tesi dell'impossibilita di pensare il non essere, che Platone riprende da Parmenide. Lo Stra-
niero di Elea chiede infatti a Teeteto: «Ti rendi conto, quindi, che é impossibile pronunciare, dire o
pensare correttamente cio che non é in sé e per sé, perché esso é impensabile e indicibile, ostile a ogni
espressione e a ogni discorso?».* In questo brano, come ha notato Francesco Fronterotta, viene
ribadita la fedelta di Platone verso Parmenide circa I'impossibilita di formulare un discorso in-
torno al non essere come opposto dell’essere:

a tale divieto, infatti, e a cid che precisamente esso vieta (cioé 'ammissione dell’assoluto non es-
sere), egli [Platone] si & in realta rigorosamente attenuto, mentre vi ha trasgredito in un senso e in un
contesto che non ricadevano espressamente sotto la prescrizione parmenidea (introducendo un ‘nuovo’
significato del non essere inteso come una forma della diversita).*

Per questo motivo, prosegue lo Straniero, «quando diciamo il non essere, a quanto pare,
non intendiamo qualcosa di contrario all’essere, ma soltanto di diverso»;*' per giungere poi a una
sorta di veto: «Nessuno affermi pero che, facendo emergere che il non essere ¢ il contrario
dell’essere, osiamo dire che é. Perché ormai da un po’ abbiamo abbandonato quel contrario dell’essere,
che esso sia oppure no, che se ne possa rendere conto razionalmente oppure no».*” Le motiva-
zioni che hanno condotto Platone a questa conclusione - nota Andrea Le Moli - sono collegate
all’idea che 'intenzionalita del logos non puo avere come referente il nulla assoluto.”

La soluzione platonica all'impossibilita di pensare il non essere come nulla assoluto pre-
vede questo: «Saremo costretti, per difenderci, a sottoporre a tortura il ragionamento del padre
Parmenide, usando violenza a cio che non ¢, perché in una certa misura sia, e a cio che ¢, perché, a sua

% Come scrive LE MoLI, questa prima fase & contraddistinta dalla «scoperta della possibilita

di interrogare in senso “esistenziale” alcuni particolari dialoghi» (Heidegger e Platone, cit., p. 22).
% PLATONE, Sofista, 238c, a cura di F. FRONTEROTTA, Rizzoli, Milano 2007, p. 319 (corsivo mio).
“* FRONTEROTTA, in PLATONE, Sofista, cit., pp. 456-457, nota 253.
“ PLATONE, Sofista, 257b 3, cit., p. 441.
#1vi, 258e, p. 457.

# Cfr. LE MoLl, Heidegger e Platone, cit., pp. 38-41. Come anche allo statuto dell’immagine che

si riferisce all’ente reale pur essendone diversa.

ISSN 2385-216X



442 | NICOLO TARQUINI

volta, in qualche modo non sia».**
Accogliendo le argomentazioni contenute nel Sofista, Heidegger sostiene quindi che

al pn Bv stesso, ci si deve rivolgere come a un 6v, e precisamente come a un 6v che, in quanto altro
rispetto all’'uno, non & affatto fttov dv, meno essente, bensi 6poiwg 8v. Nel campo di questa nuova sco-
perta dello &tepov, in contrasto con il vuoto évavtiov, possiedono dunque entrambi, I'uno e I'altro, la
piena dignita della presenza, dell’essere.”

Pertanto

adesso pitt nessuno pud dire che parlando del u7 8v - quando affermiamo I’8v del pn 6v, I’sivau del
un 6v - intendiamo il nulla, e cerchiamo di attribuire al nulla un suo essere. Al contrario, abbiamo trovato
per il un 6v un nuovo concetto determinato, una struttura, I'avtifeots, che lo distingue rispetto all’évavtiwoig.*

Il non essere assume quindi 'unico significato di ‘essere diverso’, dopo aver abbandonato
quello, impensabile, di ‘nulla assoluto’.”

Anche in Severino il riferimento al Sofista riveste un’importanza centrale: alcune analisi si
trovano in quello che ¢ forse il suo scritto piti noto, ossia I’articolo Ritornare a Parmenide del 1964:
qui Severino, riferendosi alla distinzione tra i due sensi del non essere introdotta nel Sofista, di-

chiara con fermezza che

la distinzione platonica tra il non-essere come contrario (évavtiov) e il non-essere come altro
(8tepov) dall’essere & stata per il pensiero occidentale tanto piu fatale quanto pil essa & essenziale e im-
prescindibile. Perché essa porta le differenze nell’essere - e le porta sicuramente e definitivamente -, ma
continua a lasciarle nel tempo.*

Le differenze sono sospese solo provvisoriamente al di sopra del nulla, in quanto Platone
«lascia al fondo del pensiero dell’ente 'astratta separazione dell’essere e della determinazione:
proprio lui, che si presenta come il pacificatore della scissione, ossia come I'unificatore

“ PLATONE, Sofista, 241b, p. 335 (corsivo mio). Il problema in questione ¢é la difesa dalle ar-
gomentazioni del sofista che «negando che si possa appunto parlare di cio che non & e del falso,
altro non fa che “fortificare” la propria difesa» (FRONTEROTTA, in PLATONE, Sofista, cit., pp. 332-333,

nota 148).
S HEIDEGGER, Il «Sofista» di Platone, cit., p. 572 (corsivi originali).
* 1vi, pp. 573-574 (corsivo originale).

" Heidegger riprendera questo tema anche in Che cos’é¢ metafisica? [1929], in Ip., Segnavia,

cit., p. 63 e in Il nichilismo europeo [1940], in ID., Nietzsche [1961], Adelphi, Milano 1994, pp. 578-582.

“ E. SEVERINO, Ritornare a Parmenide [1964], in ID., Essenza del nichilismo, cit., pp. 19-61: 23.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 443

dell’essere e della determinazione».*” Se Parmenide relegava il mondo nell’illusione, Platone ha
inteso ‘rifondare’ il mondo.* Eppure anche la soluzione prospettata da Platone non permette
veramente di ‘salvare’ gli enti, che continuano a fluttuare tra I’essere e il non essere.

Nell’articolo del 1967 intitolato Il sentiero del Giorno, Emanuele Severino individua nel V li-
bro della Repubblica, con I'introduzione dei concetti del metaxy e dell’epamphoterizein, la fonda-
zione platonica del ‘mondo’; dopo tale rilievo passa alla considerazione del Sofista. Il richiamo tra
i due dialoghi & motivato dal fatto che Platone evoca il ‘mondo’ come realta ‘intermedia’ (metaxy)
tra essere e non essere, proprio nel momento in cui «compie il “parricidio”, conducendo nell’es-
sere le determinazioni (gli enti), che Parmenide lasciava nel nulla»:** & quindi nel Sofista che si
trova la pil esatta giustificazione di quella ‘regione intermedia’ gia teorizzata nella Repubblica e
poi esplicitata nel suo versante tecnico-operativo nel Simposio.

Correttamente, prosegue Severino, Platone da concretezza a quella concezione dell’essere
come ‘indeterminato’ che era propria di Parmenide, sostituendo all’essere ‘vuoto’ del filosofo
eleate I'essere come totalita concreta delle determinazioni: «Ogni determinazione, in quanto sia
un qualcosa-che-¢, & un essere: 0 v & ora la sintesi della determinazione e del suo “&”».” Tut-
tavia, come si legge in un altro testo, «I’“ente” (t0 &v) & il modo in cui il pensiero greco pensa il
senso della cosa (cioe del Tt di cui si predica I’slvan): 'ente & la cosa (il Tt) nel suo essere coinvolta
nell’énap@otepilewv tra l'essere e il niente».” 1l pensiero greco, e platonico in particolare, diffe-
rentemente da quanto avveniva nel pensiero pre-ontologico - nel quale non era ancora emersa
I'opposizione radicale tra essere e non essere -, pensa la ‘cosa’ come ‘ente’, ma I’ente & inteso
come cid che & strutturalmente ‘oscillante’. E in questo modo che va intesa I'affermazione di So-
fista 237d in cui si dice che & «impossibile parlare della cosa nel suo starsene sola, come denudata
e isolata da tutto cio che & ente»,* perché la cosa viene coinvolta nel processo di entificazione-
nientificazione proprio dell’ente.

 E, SEVERINO, Poscritto [1965] a Ritornare a Parmenide, in ID., Essenza del nichilismo, cit., pp.

63-133: 71. E noto come Severino affermi invece il nesso necessario tra essere e determinazione.

% Cfr. E. SEVERINO, Sortite. Piccoli scritti sui rimedi (e la gioia), Rizzoli, Milano 1994, p. 278. Su
cio si veda anche L. MESSINESE, Il paradiso della verita. Incontro con il pensiero di Emanuele Severino,

ETS, Pisa 2010, in part. pp. 105-110 e 157-161.
! SEVERINO, Il sentiero del Giorno, cit., p. 148.
2 Ibidem.
¥ SEVERINO, Aletheia, cit., p. 417.

% Quella riportata & la traduzione di SEVERINO, Aletheia, cit., p. 417. Fronterotta traduce I'in-
tero passo nel modo seguente: «Anche questo ci risulta chiaramente, che pure la parola “qualcosa”
la diciamo sempre in riferimento a una cosa che &, giacché & impossibile dirla da sola, come nuda

e isolata da tutte le cose che sono» (PLATONE, Sofista, 237d, cit., p. 313).

ISSN 2385-216X



444 | NICOLO TARQUINI

5. Soluzioni dell’aporetica e senso del divenire

Se 'esegesi severiniana tende a valorizzare gli scritti platonici sotto 'aspetto prettamente
ontologico, Heidegger, almeno nei casi riportati, commenta i vari brani anche a partire dalle
problematiche di carattere logico-linguistico in cui sono inseriti:** nel caso che segue, la que-
stione dello statuto ontologico del non essere & connessa al problema della sua pensabilita e di-
cibilita. Si chiede Heidegger: «Che cosa mi & dato quando pronuncio sensatamente tale espres-
sione, un &v? Un 6vopa, infatti, una parola, non & una semplice manifestazione sonora» ma indica
gia un orientamento verso la cosa. Tuttavia, ed & lo Straniero a ribadirlo (237c 7 ss.), «& palese, &
chiaro, che I'espressione pn 6v non pud essere orientata, quanto al suo significato, a qualcosa che
abbia il carattere dell’6v»;> per cui, prosegue Heidegger, «se osiamo pronunciare il un év, risulta
che nel far cio parliamo di qualcosa, e che questo “qualcosa” implica, come qualsiasi dire in ge-
nere, I'dv e lo &v».”” Essendo impossibile che il dire e il pensare si riferiscano al non essere asso-
luto, occorrera una «revisione del senso del non» che lo concepisca altrimenti, ossia come eteron.

Ripercorse, seppur in modo sintetico, le molte notazioni heideggeriane, giungiamo a quel
passo (237 d) - di cui si & gia vista la lettura datane da Severino - a proposito del quale Heidegger
scrive: «Siamo gia in grado di capire meglio non appena abbiamo mostrato che il ti, che & I'og-
getto di ogni Aéyewv, non € yupvév, non e né “nudo” né spoglio di essere».”® 1l ‘qualcosa’ é perché
se non fosse non potrebbe essere termine di riferimento del pensare: «Dunque, poiché nel Ti,
come Agyduevov, sono necessariamente implicati ’6v e lo &v, ’espressione un tL Aéyew - lette-
ralmente: “non dire qualcosa” - equivale a un&év Aéyew (e 1 ss.): “non dire nulla”. E questo si-
gnifica, in realta: non poter parlare affatto (e 5)».”” Heidegger non collega direttamente il nuovo
senso della cosa come 6v al passo della Repubblica che invece Severino ritiene decisivo circa la
fondazione platonica del ‘mondo’; in tal modo il filosofo tedesco mette in evidenza la dimensione
della pensabilita della cosa, che non pud non essere legata all’essere in ragione del fatto che, in
quanto oggetto di riferimento del pensiero, non potrebbe essere priva dell’essere, pena la sua
impensabilita; inoltre, la mancata attribuzione dell’essere alla cosa condurrebbe a quella apore-
tica del nulla che si realizza nella contraddittoria attribuzione dell’essere al nulla, perché, nel
momento in cui si pensa una cosa che non ¢ legata all’essere, si tornerebbe a fare del non essere

> Sebbene poi, in riferimento all’intero dialogo, anch’egli riconosca la centralita del pro-
blema ontologico: «il tema vero e proprio» & la «modificazione del senso dell’essere in generale» (HEIDEG-

GER, Il «Sofista», cit., p. 450, corsivi originali).

¢ HEIDEGGER, Il «Sofista», cit., p. 435, traduzione di Heidegger. Fronterotta traduce: «Ma que-
sto & senz’altro chiaro, che “cid che non ¢” non va riferito alle cose che sono» (PLATONE, Sofista,

cit., p. 331).
" HEIDEGGER, Il «Sofista», cit., p. 436 (corsivo originale).
#1vi, p. 437.

® Ivi, p. 438.

ISSN 2385-216X



PLATONE E LA STORIA DELL’OCCIDENTE | 445

un qualcosa.

Anche per questo motivo, cioé per I'impossibilita di dire e pensare il nulla, il processo del
divenire non pud coinvolgere il nulla, perché cio implicherebbe, di nuovo, ritenere il nulla come
un ‘qualcosa’ da cui gli enti provengono;® il mutamento andra concepito allora come il passaggio
dal ‘non essere presente’ all“essere presente’ e viceversa. Una tesi che, se presa in questi termini,
potrebbe essere condivisa anche da Severino, sebbene egli non condivida ’argomento di Heideg-
ger per altre e decisive ragioni.”

Diversamente da Heidegger, il filosofo bresciano ritiene invece che in Platone sia ancora
operante quel senso del non essere come ‘nulla assoluto’, e che proprio tale concetto stia alla
base, come visto, dell’epamphoterizein: in Repubblica 478d Platone afferma infatti che «una realta
che insieme & e non ¢ [...] avrebbe dovuto collocarsi in mezzo fra il vero essere e I’assoluto non
essere»® e ci0 porta Severino a concludere che I'assolutamente nulla continui ad essere impie-
gato da Platone, perché gli estremi tra cui la cosa si dibatte «sono I'essere (10 &v) e il niente (10
un v, inteso come T TAVTWS un dv, nihil absolutum, ibid., 478 d)».”® L’interpretazione severiniana
sembra ulteriormente avvalorata da alcuni passaggi del Sofista, tra cui quello in cui & detto che le
tecniche produttive, come I’agricoltura e le varie attivita volte alla fabbricazione, consistono nel
‘condurre all’essere’ cio che «in un primo momento non é».*

I rilievi critici che Heidegger muove all'indirizzo di Platone non sono tali da indurlo a re-
spingere in toto le sue conclusioni, sia per la condivisione di alcune sue tesi, sia, piti in generale,
per il modo stesso di rivolgersi a cio che & gia stato detto e che rimane da comprendere: non
abolire ma scavare ancora pil a fondo, attraverso una interpretazione che faccia emergere i pre-
supposti dai quali si originano certi fenomeni storico-culturali e filosofici; & quello che Heidegger
fa, ad esempio, nei confronti della storia dell’ontologia e nei confronti della tecnica. Severino
intende invece procedere a una valutazione delle varie espressioni culturali e filosofiche alla luce
del ‘destino’, cioe della verita incontrovertibile, quale unico punto di vista che consente di sve-
lare il nichilismo che sostanzia il succedersi delle epoche storiche, giungendo cosi a conclusioni

% Cfr. HEIDEGGER, Nietzsche, 11, cit., pp. 580-581. Si veda N. CUsAaNO, Emanuele Severino. Oltre il

nichilismo, Morcelliana, Brescia 2011, pp. 508-523.

1 Se le cose stessero semplicemente in questi termini, infatti, Severino non avrebbe motivo
per contrapporsi all’interpretazione del divenire propria di Heidegger; ritiene invece che anche
nella sua intellezione del divenire, nonostante le chiare affermazioni in senso contrario, sia ancora
inevitabile introdurre il non essere come enantion dell’essere: cfr. SEVERINO, La filosofia futura, cit.,

pPp- 329-335. Si veda anche N. CUSANO, Sintesi e separazione, Mimesis, Sesto San Giovanni 2017.
2 PLATONE, Repubblica, 478d, cit., p. 629. Cfr. anche ivi, 479c, p. 631.

8 SEVERINO, Aletheia, cit., p. 416. Sulla distinzione tra nichilismo come ‘fenomeno’ e come

‘cosa in sé’ cfr. ivi, passim; si veda anche GoGGi, Emanuele Severino, cit., pp. 267-278.

* PLATONE, Sofista 219c, cit., p. 215; cfr. anche ivi, 265b. Su ci0 cfr. E. SEVERINO, La terra e

Uessenza dell’'uomo [1968], in ID., Essenza del nichilismo, cit., pp. 195-251, pp. 196-197 e pp. 242-243.

ISSN 2385-216X



446 | NICOLO TARQUINI

pit radicali.®®

A differenza di Platone e di Heidegger, Severino afferma infatti la pensabilita del nulla, che
non significa entificazione del nulla e quindi neanche coinvolgimento del nulla all’interno del
divenire. Quanto andava sostenendo ne La struttura originaria, in cui si avanzava una soluzione di
quella aporetica del nulla che Platone aveva indicato,* viene ricapitolato nell’'ultimo volume da
lui pubblicato, Testimoniando il destino (2019): qui ribadisce infatti che questo ‘apparire del nulla’
nello sguardo del destino «non € una entificazione del nulla perché nel suo senso autentico il
nulla & una contraddizione, un significato contraddicentesi».” D’altra parte, occorre che venga ri-
conosciuto che «eé proprio perché nulla significa nulla che puo sorgere 'aporia dove si segnala
che il nulla é tuttavia pensato, detto, e pertanto & non-nulla». La pensabilita sui generis del nulla
si connette al fatto che il senso dell’essere consiste proprio nella sua opposizione al nulla, ma
non conduce a ritenere il nulla come costitutivo del divenire - che Severino intende invece come
apparire e scomparire di enti eterni -, ricordando piuttosto che «come significato-nulla (ossia
come momento del significato contraddicentesi nulla), il nulla significa nulla e al nulla il destino
della verita non prescrive alcunché, non lo sottopone a regole, a differenza di quanto accade nel
modo in cui il nichilismo pensa il nulla»,* in cui ciog, al di 12 delle intenzioni esplicite, si annida
quella contraddittoria identificazione di essere e nulla. Si potrebbe dire che & per non aver fatto
i conti fino in fondo con I'aporetica del nulla, per non aver ‘tenuto a bada’ il nulla che il nulla si
ripresenta continuamente nella storia del pensiero, da Platone ad Heidegger compreso, e, cosa
pit importante, nonostante le loro intenzioni in senso contrario.

Siamo giunti alla radice di quella manifestazione storica che & I'Occidente seguendo un
cammino ‘a ritroso’, partendo dalle espressioni piu evidenti, ma anche piu superficiali, di una
ontologia che ha in Platone il suo principale iniziatore, e che trova nellaporetica del nulla’ la
sua questione di fondo. Heidegger, con Platone, sembra aggirare ’aporia, lasciando da parte il
senso del non essere come ‘nulla assoluto’ per valorizzare il ‘nulla relativo’, le differenze che
compongono la realta; Severino affronta I'aporia e individua una sua soluzione, che lo conduce
anche a respingere in modo radicale il nulla quale costitutivo (esplicito o implicito) della realta.
Nell'uno come nell’altro caso continuare a pensare 'eredita platonica si rivela di fondamentale
importanza per trattare le grandi questioni di oggi.

nicolotarquini@virgilio.it

(Pontificia Universita Lateranense, Roma)

6 Al di 13, chiaramente, della questione della correttezza di tali giudizi.
% Cfr. E. SEVERINO, La struttura originaria [1958], Adelphi, Milano 1981, pp. 209-233.
7 E. SEVERINO, Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2019, pp. 153-154 (corsivo originale).

% 1vi, p. 157 (corsivi originali).

ISSN 2385-216X



