
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 91-101 

ISSN 2385-216X 

FRANCESCO SACCARDI 

‘IL MIO CORPO LIMITATO 
E LO SPIRITO INFINITO’. 

SENTIMENTO, CORPOREITÀ E SPAZIO TRA ROSMINI E GENTILE 

‘MY LIMITED BODY AND THE INFINITE MIND’. 
FEELING, CORPOREALITY AND SPACE IN ROSMINI E GENTILE 

In Rosmini’s thought, the doctrine of ‘fundamental feeling’ goes through a development pro-
cess from the Nuovo Saggio to the Antropologia, until it takes definitive form in the Psico-
logia. The relation of the sentient body to space becomes indicative of an infinite – or tran-
scendental – openness of feeling, prefiguring an unprecedented conception of the human 
soul, and its substantiality, as the ‘conscious center of experience’. With Spaventa, but es-
pecially with Gentile, Italian idealism takes advantage of this conception, while placing it in 
a speculative context in which ‘substance’, or the permanence of experience, acquires an-
other meaning. 

La presenza della teoria del «sentimento fondamentale» di Rosmini nel pensiero di Gio-
vanni Gentile è solitamente confinata nel quarto capitolo de La filosofia dell’arte.1 Si tratta di un 
luogo centrale per la comprensione dello stesso attualismo, che in queste pagine sembra 

 
1 S’intende una presenza che si qualifichi come momento costitutivo della stessa dottrina 

attualista, e non soltanto come oggetto di una ricostruzione storiografica (ancorché speculativa-

mente impegnata). Infatti, già nel Rosmini e Gioberti , la teoria rosminiana del sentimento fonda-

mentale viene criticamente accostata da Gentile (cfr. G.  GENTILE , Rosmini e Gioberti.  Saggio storico 

sulla f ilosofia italiana del Risorgimento  [1898], Sansoni, Firenze 1958, Parte seconda, cap. I). Ma il 

centro di interesse di quest’opera relativamente a Rosmini, come noto, gravita attorno al ruolo che 

il  sentimento fondamentale –  giudicato, come in Spaventa, il corrispettivo della kantiana «apper-

cezione trascendentale» – svolge all’ interno della percezione intellettiva. Mentre sono esclusi ad-

dentramenti relativi alla corporeità e alla spazialità del soggetto (cfr. infra).  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 FRANCESCO SACCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

incontrare un momento di ritrattazione.2 Tuttavia, il richiamo di questo aspetto della filosofia 
rosminiana non riguarda soltanto, nel pensiero gentiliano, l’occasione per evidenziare la natura 
del sentimento quale radice e condizione del pensiero, ma investe anche il tema della corporeità 
e del suo significato all’interno della costituzione del soggetto.3 

In alcuni scritti coevi a La filosofia dell’arte, poi raccolti con il titolo Introduzione alla filosofia, 
Gentile riconosce che l’oggetto del pensiero è la natura che noi sentiamo, il contenuto del nostro 
sentire, in quanto «sentiamo di sentire».4 Contenuto che non è anzitutto lo stimolo fisiologico 
della sensazione, ma il corpo, cui non è possibile riferirsi se non sullo sfondo della natura nella 
sua totalità.5 È il corpo, dunque, così inteso, ad essere contenuto dell’autocoscienza, ossia quel 

 
2 Su questo aspetto si veda, anzitutto: G .  SASSO , Giovanni Gentile:  la questione del «sentimento» ,  

in «La Cultura», XLV, 2007, 2, pp. 211-246. È lo stesso Gentile a riferire, nella «Prefazione»  alla 

prima edizione, che approfondendo il problema dell’arte – e in special modo quello, ad essa con-

nesso, del sentimento –  la sua filosofia «ne esce alquanto mutata d’aspetto» (G .  GENTILE , La filosofia 

dell’arte  [1931], Le Lettere, Firenze 2003, «Prefazione» alla prima edizione). L’arte, o la pura sog-

gettività, viene ricondotta in queste pagine al ‘sentimento ’ , inteso però come sentimento che non 

appartiene soltanto alla propria corporeità o alla propria psiche, ma piuttosto come l’intera realtà 

spirituale – includente il corpo, la natura, la soggettività empirica. Il  sentimento, più propria-

mente, sarebbe il principio  del divenire in cui consiste il circolo dell’autocoscienza. Infatti, se è 

vero che il pensiero è la realtà, il mondo nella sua totalità, d’altra parte «l’Atlante che regge questo 

mondo […] è il  sentimento»; quella «forza creatrice» che si manifesta ed è a ttuale solo «nei suoi 

effetti», ma «non viene mai alla superficie», e in questo senso è inattuale  (cfr.  ivi,  «Conclusione»,  

par. 7).  Ora, riguardo alla presunta svolta introdotta con quest’opera, bisogna osservare che 

nell’attualismo viene in chiaro, almeno a partire dal Sistema di logica , che l’immediatezza, come 

puro essere presupposto al pensiero, è impossibile senza la mediazione. Ma nemmeno la media-

zione è possibile senza l’ immediatezza, così come l’autocoscienza si costituisce nel punto in cui il 

circolo tocca il  proprio inizio. Ques to circolo, in quanto divenire (divenire anche del suo conte-

nuto), non può che incominciare da un termine – il quale, non potendo essere una realtà esterna 

al soggetto, sarà il  soggetto stesso – ,  sempre superato nel circolo del pensiero ma insieme sempre 

posto (come inattuale). Sull’aporetica che inves te la logica gentiliana, sia consentito il rimando a 

F.  SACCARDI , Dialettica e fondamento. Studi sulla metafisica classica dopo l’attualismo , Morcelliana, Bre-

scia 2026, cap. III.  

3 Un’eccezione, a questo riguardo, è costituita da G.  NOCERINO , Sentimento,  corpo e soggettività 

in Rosmini e Gentile ,  in V.  CESARONE  (ed.) , Libertà, ragione,  corpo ,  Edizioni Messaggero, Padova 2006,  

pp. 347-364. 

4 Cfr. G.  GENTILE , Introduzione alla f i losofia  [1933], Sansoni, Firenze 1981, cap. IV ( «La na-

tura»), par. 14.  

5 Cfr. ivi,  par. 15. L’esperienza che ci mostra questo contenuto –  il  corpo come la stessa 

natura – è quell’esperienza che, svolgendosi, distinguerà i diversi organi del nostro corpo e i 



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ 93 
 

ISSN 2385-216X 

termine che considerato per sé – o a prescindere dall’unità in cui si realizza l’autocoscienza come 
coscienza di sé – non è coscienza, ma ciò che della coscienza è contenuto.6 «Quel che tutti sen-
tiamo, oscuramente, al limite della nostra vita consapevole, quasi suo presupposto: il nostro 
corpo, la nostra natura».7 Soltanto mediante il nostro corpo, allora, la realtà si costituisce oggetto 
del pensiero. A questo proposito viene richiamato da Gentile il sentimento fondamentale rosmi-
niano, il quale pur essendo «muto, sordo e cieco, e del tutto ottuso», è la base di tutta la vita dello 
spirito.8 Anche se poi Rosmini, per ‘difetto di realismo’, finirebbe per intendere separatamente 
l’anima, come principio senziente, dal corpo in quanto termine sentito, giungendo addirittura a 
parlare di una causalità del secondo sulla prima. Si tratterebbe piuttosto di mostrare che il sen-
timento, come puro sentire, è il principio in cui pensiero e realtà coincidono. In questo senso, il 
corpo può considerarsi ‘esterno’ all’anima (o al pensiero), in quanto è il termine opposto alla 
coscienza. Ma attraverso tale opposizione a sé la coscienza si realizza come autocoscienza, e per-
tanto il corpo risulta ‘interno’ al processo coscienziale.9 

Tuttavia, nello sviluppo del pensiero rosminiano che va dal Nuovo Saggio all’Antropologia e, 
infine, alla Psicologia, è possibile osservare un avvicinamento alle esigenze speculative espresse 
da Gentile nella sua critica. Già Bertrando Spaventa riconobbe che per Rosmini il corpo in quanto 
termine del sentimento fondamentale non è da intendersi quale principio della natura, come 
elemento esteso esterno a quell’inesteso che è il principio senziente, bensì quale ‘sentito’, o ter-
mine appartenente al mio spazio, e quindi contenuto dell’inesteso.10 

 
diversi rapporti tra quest’ultimo e gli altri corpi: «un sentire, da cui pur dovrà scaturire tutto 

quello che, sentendo, più tardi si distinguerà nello spazio, nel tempo, e in tutti i modi onde, sen-

tendo e pensando, si costruisce tutto questo mondo fisico,  in cui il nostro corpo è allogato» (ivi, 

cap. V [«L’esperienza»], par. 17).  

6 Cfr. ivi, par. 16.  

7 Ivi,  par. 17.  

8 Cfr. ivi, par. 16. I l riferimento in nota al testo rosminiano è tratto dall’ Antropologia (cfr.  

A.  ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale [1838; 18472], ENC vol. 24, a cura di F.  EVAIN ,  

Città Nuova, Roma 1981, nn. 139-141, pp. 103-104).  La citazione di Gentile è tratta dall’ed. Batelli 

(Napoli,  1844), che è una ristampa della prima edizione del 1838.  

9 Cfr. ivi, parr. 17 e 19-20. 

10 Cfr. B.  SPAVENTA , Principi di etica  [1869], in ID . , Opere,  a cura di G.  GENTILE , 3 voll. , Sansoni, 

Firenze 1972, vol. I , p. 676. Ma si veda anche ID . , L’anima e l’organismo ,  in Opere ,  cit.,  vol.  III,  pp. 

591-608,  testo redatto sugli appunti presi da Sebastiano Maturi alle lezioni del corso di Antropolo-

gia tenuto da Spaventa all’Università di Napoli nell’anno 1863 -1864 e pubblicato postumo a cura di 

Gentile (1920). Dal superamento del pregiudizio empirista per cui d ue enti non possono stare l’uno 

nell’altro (l’esteso nell’ inesteso), senza confondersi,  Spaventa traeva però una conclusione che 



94 FRANCESCO SACCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

Nel Nuovo Saggio Rosmini distingue due diverse maniere di percepire il corpo proprio: 
quella soggettiva, in cui il corpo diviene parte del soggetto senziente, «per l’individua unione collo 
spirito nostro», e che dunque è sentito come ‘cosenziente’, e quella estrasoggettiva, in cui i corpi 
sono percepiti come un’alterità rispetto al soggetto (‘corpi esteriori’), agente su di esso. Anche il 
nostro corpo, in quanto è percepito in questo secondo modo, si presenta come estrasoggettivo.11 
In quanto la sensazione determina una passività rispetto a una forza esterna, può dirsi ‘perce-
zione sensitiva corporea’ o estrasoggettiva; in quanto invece è una modificazione del sentimento 
fondamentale, o questo stesso sentimento in un suo particolare stato, è propriamente una ‘sen-
sazione soggettiva’.12 Il sentimento fondamentale è descritto in queste pagine come quell’atto 
primitivo ed essenziale che ha per materia le parti sensitive del nostro corpo, sebbene conside-
rate a prescindere dall’occasione in cui queste parti mutano per forza di un corpo esterno. L’esi-
stenza di due specie di corpi è allora attestata dalla forza che agisce nel soggetto senziente e che 
manifesta, correlativamente, la passività di quel sentimento che è il nostro corpo e l’attività di ciò 
che lo modifica, rispetto a cui non siamo potenti.13 

L’estensione del nostro corpo, come estensione soggettiva, è un modo del sentimento fonda-
mentale. Questa estensione può essere sentita mediante lo stesso sentimento fondamentale, qua-
lora sia l’estensione intera del nostro corpo sensitivo, oppure mediante le modificazioni di quel 
sentimento, qualora la sensazione – attraverso gli organi – ne senta una parte, quella che ne è 
affetta. Nel primo caso il corpo, pur essendo sentito come esteso, non presenta alcuna figura, che 
nasce solo dalla percezione estrasoggettiva del nostro corpo, e di questo in relazione agli altri 
corpi che limitano il nostro. Inoltre, se nel caso del sentimento fondamentale l’estensione è sen-
tita in modo costante, nel caso della sensazione sopraggiungente, che modifica il sentimento, 
l’estensione si determina in modo accidentale.14 

Nella sensazione acquisita si danno dunque due elementi: la modificazione del sentimento 
fondamentale – con la quale si sente, come sopraggiungente, la parte affetta dell’organo sensitivo 
– e la percezione sensitiva del corpo esteriore. A proposito di quest’ultima, Rosmini distingue 
ulteriormente: (a) il sentimento dell’azione che il soggetto patisce e (b) l’estensione che «com-
prende un fuori di noi esteso».15 L’effetto di quell’azione è in primo luogo una modificazione del 
sentimento fondamentale. Ma affinché possa essere percepito un corpo ‘altro’ rispetto al sog-
getto, quella stessa azione deve essere intesa in una estensione. Nel sentimento fondamentale 

 
Rosmini non avrebbe accettato, ossia che «l’anima, come senziente, non è niente senza il corpo; 

non è niente se non è processo della sensazione» (ivi, p. 604; cfr. infra).  

11 Cfr. A.  ROSMINI , Nuovo saggio sull’origine delle idee  [1830; 1852-18535], ENC voll. 3-5, a cura 

di G.  MESSINA , Città Nuova, Roma 2003-2005, t. II,  n. 701 , pp. 240-241.  

12 Cfr. ivi, t. II,  nn. 702-703, pp. 241-242. 

13 Cfr. ivi, t. II,  nn. 707-708, pp. 244-245. 

14 Cfr. ivi, t. II,  nn. 730-731 e 735-736, pp. 262-263 e 265-266.  

15 Cfr. ivi, t. II,  n. 831, pp. 313-314. 



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ 95 
 

ISSN 2385-216X 

l’estensione è sentita abitualmente – e per questo motivo tale sentimento non si determina im-
mediatamente in una figura. Mentre la modificazione del sentimento fondamentale è costituita 
dall’identità tra quella superficie in cui lo stesso sentimento si determina accidentalmente e 
quella superficie nella quale si estende l’azione del corpo esteriore. In questo senso, la percezione 
estrasoggettiva è fondata nella dimensione soggettiva del sentire. Se infatti il primo elemento 
della percezione estrasoggettiva è una forza che agisce sul nostro corpo, questa forza viene però 
percepita soltanto nel suo atto, e cioè come modificazione soggettiva del sentimento fondamen-
tale. D’altra parte, il secondo elemento della percezione estrasoggettiva non è semplicemente 
l’estensione (soggettiva) del sentimento fondamentale che viene modificato, bensì il determi-
narsi di quest’ultimo – all’occorrenza di una sensazione – in una certa estensione mediante una 
forza esterna.16 Rosmini tiene così a sottolineare – contro l’idealismo – che se la sensazione è nel 
soggetto senziente, e non negli agenti esteriori, essa è tuttavia termine di un’azione esercitata 
da un «diverso da noi». Certamente, in ogni sensazione si dà modificazione del sentimento, ma 
come una passività di cui si può esser consapevoli solo in correlazione ad un’attività «fatta in noi 
non da noi».17 

La distinzione tra fenomeni soggettivi ed extra-soggettivi, e la percezione del corpo – della 
dimensione corporea in genere – come causa della sensazione, o come principio attivo rispetto 
alla passività del soggetto senziente, rimane ferma anche nell’Antropologia. 18  Tuttavia, in 
quest’opera incomincia a farsi innanzi una diversa consapevolezza del sentimento fondamentale, 
inteso non più come ciò il cui termine esteso debba identificarsi al corpo, limitato, del soggetto 
senziente, bensì come ciò che termina nello spazio illimitato.19 L’azione che proviene da qualcosa 
di ‘esterno’ al soggetto senziente, in primo luogo, non può che definirsi in relazione al sentimento 
fondamentale, di cui è causa prossima.20 E questo sentimento, come azione prima e costante, ri-
sulta privo di figura, ma non di quella estensione fondamentale o interna, senza la quale nessuna 
sensazione determinata – e quindi nessuna percezione extra-soggettiva, o estensione figurata, 

 
16 Cfr. ivi, t. II,  nn. 844-845, pp. 320-321. 

17 Cfr. ivi,  t.  II,  n. 879 , p. 340. Questo aspetto, invece, non viene adeguatamente considerato 

da Gentile nella sua opera prima, in cui afferma che l’agente esterno al soggetto senziente sarebbe 

inteso da Rosmini come «termine che non si distingua per sé dalla fondamentale unità della sen-

sazione, la quale, pure sdoppiandosi nei due termini del soggettivo e dell’estrasoggettivo, resta 

tuttavia un medesimo e unico fatto psicologico» ( GENTILE , Rosmini e Gioberti , cit. , p. 168).  

18 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale ,  cit.,  n. 58 , p. 50.  

19 Su questo aspetto insiste G.P.  SOLIANI , Lo spazio infinito come apertura al mondo. Unità della 

persona umana e metafisica in Rosmini ,  in «The Rosmini Society», 2023, 1-2, pp. 219-255, che inoltre 

ricostruisce ampiamente il concetto di ‘spazio’ nella modernità. Il tema viene anticipato in ID . ,  

Spazio,  tempo, sentimento. Rosmini in dialogo con Husserl e Lévinas , in «Rosmini Studies», VI, 2019, pp. 

85-98 (in part. pp. 91-96). 

20 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale ,  cit.,  n. 140, p. 104.  



96 FRANCESCO SACCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

anche del proprio corpo – potrebbe essere accolta dal principio senziente.21 Si tratta di rilevare 
la differenza tra il sentire e il percepire qualcosa – uno spazio – che è limitato, e sentire e perce-
pire qualcosa come limitato. Se è vero che l’estensione in cui termina il sentimento fondamentale 
è limitata, tuttavia i suoi limiti non sono sentiti, e cioè l’estensione non è sentita come limitata – 
proprio in quanto non è sentito nessuno spazio al di fuori del corpo che pure ne costituisce il 
limite. Non posso pertanto sentire o percepire il mio corpo come limitato, se non percepisco 
insieme ciò che, oltrepassandolo spazialmente, lo limita.22 Questo significa appunto ammettere 
che il termine del sentimento fondamentale non è unicamente, e anzitutto, lo spazio del nostro 
corpo, bensì lo «spazio semplice ed illimitato», benché le sensazioni determinate sopraggiun-
gano in uno spazio limitato. O, più precisamente, è l’insorgenza di queste stesse sensazioni che 
consente il riconoscimento di un «corpo fenomenale» che limita il sentimento fondamentale – il 
quale è presupposto come «sentimento di tutto lo spazio» dalla percezione di un qualsiasi spazio 
figurato.23 

Conseguenza di questa nuova configurazione del concetto di ‘spazio’ è quella che Rosmini 
chiama «relazione di sensilità», per la quale il principio senziente sente sempre l’esteso «in un 
modo inesteso». Soprattutto nella Psicologia24 viene in chiaro che tale relazione non è ‘di parte a 
parte’, siccome l’esteso non è nel principio senziente come una parte è in un’altra (maggiore di 
essa), ma appunto in modo inesteso. La proprietà dell’estensione prevede che ogni sua parte sia 
fuori dell’altra: per questo motivo se l’esteso fosse contenuto nel principio senziente come un 
esteso lo è nell’altro, non sarebbe a ben vedere contenuto in esso, perché, in quanto esteso, il 
principio senziente rimarrebbe sempre fuori dall’esteso che dovrebbe contenere, non potendo 
dunque sentirlo.25 Inoltre, dall’estensione non si può eliminare il continuo, in quanto ogni esteso, 
esistendo fuori dell’altro, è limitato in sé, non avendo alcuna relazione essenziale ad altro, e per-
tanto ogni estensione può essere il risultato dell’unione di estensioni sempre più piccole, produ-
cendosi così un regresso all’indefinito, che annullerebbe la stessa estensione. Soltanto per il 
nesso essenziale con il principio senziente nell’estensione è presente il continuo senza parti. In-
fatti, la continuità dei corpi non appartiene ai singoli estesi, ma è piuttosto la relazione che essi 
hanno con il termine proprio del principio senziente (lo spazio puro illimitato).26 

Lo spazio non può dunque considerarsi, kantianamente, ‘forma del senso esterno’, poiché 
le sensazioni (o meglio: le percezioni) non possono concepirsi se non all’interno di uno spazio già 

 
21 Cfr. ivi, n. 153 , p. 111.  

22 Cfr. ivi, nn. 154-159, pp. 111-113. 

23 Cfr. ivi, nn. 165-167, pp. 115-116. 

24 Ma il tema viene anticipato nell’ Antropologia :  cfr.  nn. 96-97 e 232, pp. 75-76 e 153.  

25 Cfr. A.  ROSMINI , Psicologia  [1846-1848], ENC voll. 9-10A, a cura di V.  SALA , Città Nuova, Roma 

1988-1989, t. II , n. 1127 , p. 290-291. 

26 Cfr. ivi, t. II,  nn. 1127-1128 e 1136-1138, pp. 292-293 e 298-299. 



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ 97 
 

ISSN 2385-216X 

esistente, senza quindi dover essere spazializzate dal soggetto.27 In quanto termine del sentimento 
fondamentale, lo spazio puro illimitato è «realmente distinto dal principio senziente che è il sog-
getto», e non una sua modificazione. Anche se la sua natura extra-soggettiva fa riferimento a 
quell’Io cui si è pervenuti attraverso la riflessione, che è diviso dal non-Io, piuttosto che a quella 
radice unitaria cui inerisce il sentimento fondamentale.28 La sintesi originaria di principio sen-
ziente e spazio puro illimitato non consente il costituirsi della dualità di ‘soggettivo’ e di ‘extra-
soggettivo’ come condizione dell’atto sensitivo: solo subordinatamente a quella sintesi le localiz-
zazioni di confini e relazioni tra i corpi – e innanzi tutto quelle tra il nostro corpo e gli agenti 
esteriori – sopraggiungono nel sentimento fondamentale.29 

Nella Psicologia diviene del tutto esplicita l’identificazione del sentimento fondamentale 
con la sostanza dell’anima. Se è vero, per Rosmini, che soltanto mediante la percezione intellet-
tiva è possibile conoscere, propriamente, un ente come tale, d’altra parte la stessa percezione 
intellettiva suppone l’apprensione diretta di ciò che è sentito, mediante il sentimento. Pertanto, 
se il sentimento è sempre anche ‘consenziente’, non può darsi sentimento senza un principio che 
si senta: il sentimento fondamentale è dunque sentimento di sé quale principio sostanziale, ossia 
sostanza dell’anima che è sentimento – se è vero che non ogni sentimento è sostanza, poiché si 

 
27 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale ,  cit. , n. 171, pp. 120-121. Diversa-

mente dall’Antropologia , nel Nuovo Saggio Rosmini parla dello spazio non come del termine proprio 

del sentimento fondamentale, bensì come dell’idea di estensione ricavata da un corpo mediante 

astrazione. È allora possibile riferirsi a uno spazio ‘interminabile’ attraverso la replica, indefinita, 

dell’estensione di quel modo  del sentimento fondamentale che è il  nostro corpo (cfr. ROSMINI , Nuovo 

saggio sull’origine delle idee ,  cit.,  t.  II,  nn. 820-821, pp. 308-309; cfr. anche ID ., Psicologia ,  cit.,  t.  II,  n.  

1133, pp. 295-296). 

28 Cfr. ivi, n. 172 , p. 121. 

29 Di diverso avviso si mostra Filippo Piemontese, che pure si sofferma a lungo sullo sviluppo 

del concetto di ‘spazio’ presente nei testi rosminiani a partire dal Nuovo Saggio  (cfr.  F.  P IEMONTESE , 

La dottrina del sentimento fondamentale nella f ilosofia di A.  Rosmini ,  Marzorati,  Milano 1966, pp. 202 -

215). Secondo Piemontese, in quanto termine del sentimento fondamentale, e quindi come distinto 

dal senziente, lo spazio rosminiano è dato come altro  dal soggetto che lo sente (cfr. ivi,  pp. 205 -206). 

Tuttavia, la stessa sovrapposizione di ‘extra -soggettività’ e ‘datità’ costituisce una negazione di 

quella sintesi originaria tra principio senziente e spazio puro illimitato che viene in chiaro nelle 

pagine dell’Antropologia . Analogamente nella Psicologia si ribadisce che, a differenza dell’ inteso pri-

mitivo , che è termine extra-soggettivo dell’intelligenza e – propriamente – suo oggetto , il  sentito  

primitivo non ha relazione di oggetto al soggetto, poiché il termine della sensazione e il senziente 

costituiscono uno stesso sentimento. Soltanto mediante l’intelligenza che riflette sul proprio atto 

sensitivo si può distinguere il principio senziente dal suo termi ne, ed evidenziare così il carattere 

extra-soggettivo del sentito primitivo (ancorché non il suo carattere oggettivo) (cfr. ROSMINI , Psi-

cologia ,  cit., t. I,  n. 210, p. 119).  



98 FRANCESCO SACCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

danno sentimenti che presuppongono un sentimento primo e stabile di cui siano modificazioni.30 
L’anima, in quanto sensitiva, è unita al corpo dal sentimento fondamentale (secondo la relazione 
di sensilità) e, anzi, questa unità costituisce, come primo e fondamentale sentimento, «un ente 
unico e indistinto», che solo per successiva riflessione si distingue in senziente e sentito.31 

Mentre, nel caso dell’anima in quanto razionale, questa si unisce al corpo attraverso la per-
cezione intellettiva fondamentale. La razionalità è infatti, rosminianamente, sintesi dell’intuizione 
dell’essere e di un reale sentito, del sentimento (in quanto la realtà è termine di sentimento). In 
questo senso, l’anima razionale è un principio che racchiude virtualmente anche l’attività sensi-
tiva-corporea.32 Nella percezione intellettiva tra il soggetto conoscente e l’oggetto conosciuto si 
istituisce una ‘relazione di entità’, che coglie qualsiasi oggetto «in modo assoluto», cioè in quanto 
ente, e non relativamente, mediante la sensilità o l’estensione. 33 Tuttavia, diversamente dai corpi 
esterni, di cui si apprende solamente una certa attività, del sentimento fondamentale si percepi-
sce la realtà sostanziale, ossia la percezione intellettiva coglie il sentimento non soltanto come 
‘ente’ (in ‘modo assoluto’, come ‘oggetto’), bensì nell’atto che lo costituisce34, e rispetto al quale 
ogni modificazione sopraggiungente è in esso – almeno virtualmente – contenuta. 

Se l’anima razionale include in sé l’anima sensitiva, la percezione intellettiva fondamentale 
è insieme percezione del soggetto in quanto sentimento fondamentale corporeo. Ma questo sen-
timento ha presente a sé l’idea dell’essere – ed è appunto mediante questa presenza che la per-
cezione intellettiva fondamentale (o ‘immanente’) si costituisce come unità di anima e corpo.35 
Esiste infatti in Rosmini una sensitività ideologica, che non coincide con la sensitività corporea, e 
cioè il sentimento che l’anima ha di sé alla luce dell’essere ideale.36 Anche se il principio senziente 
e il principio intelligente sono a ben vedere un medesimo principio nell’uomo: se l’io che sente 
non fosse il medesimo dell’io che intende, non si potrebbe sapere di sentire. Ora, siccome il prin-
cipio senziente è costituito da un ‘sentito primitivo’ che contiene virtualmente tutto ciò che può 
essere sentito (il corpo sensibile nello spazio), e il principio intelligente è costituito da un ‘inteso 
primitivo’ che contiene virtualmente tutto ciò che può essere inteso (l’essere ideale), sembra che 
l’esteso corporeo e l’essere intelligibile si identifichino. In effetti, se nell’entità sentita, in quanto 
tale, manca la sua conoscibilità da parte del sentimento, l’intelligenza ha però come suo oggetto 
ogni entità intesa, e dunque anche quella presente nel sentito. In questo senso, il termine del 
principio senziente e il termine del principio intelligente sono lo stesso, sebbene siano distinti il 
modo, o la forma, con cui il termine si comunica ai due principi (rispettivamente, l’entità come 

 
30 Cfr. ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  t. I , nn. 89-91, p. 77; cfr. supra .  

31 Cfr. ivi, t. I,  nn. 249-251, pp. 140-141. 

32 Cfr. ivi, t. I,  nn. 254-255, p. 142. 

33 Cfr. ivi, t. I,  n . 260, p. 144. 

34 Cfr. ivi, t. I I,  n. 967, pp. 227-228. 

35 Cfr. ivi, t. I,  n. 264, pp. 145-146. 

36 Cfr. ivi, t. II,  n. 999, p. 242.  



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ 99 
 

ISSN 2385-216X 

sentita e l’entità come intesa).37 Questa identità è «il misterioso punto di congiunzione fra l’ordine 
soggettivo e l’oggettivo, fra il senso e l’intelligenza».38 D’altra parte, Rosmini ricorda che l’idea 
non può essere termine proprio della sensitività, perché può esserlo solo dell’intuizione. Nel caso 
della sensitività, infatti, il termine implica qualcosa che appartiene al senziente, mentre il ter-
mine dell’intuizione è l’idea, cioè un diverso rispetto all’intuente.  

Quando allora Rosmini afferma che nella sensitività ideologica «l’anima che vede l’idea, sente 
se stessa nell’essere ideale»,39 non sta ammettendo – contraddicendosi – che l’idea sia termine 
della sensitività. Piuttosto, nell’intuire l’idea, il sentimento del soggetto intuente si percepisce 
come tale. Quindi si percepisce nell’orizzonte dell’essere ideale come apertura a questo stesso oriz-
zonte, attraverso quel termine che è lo ‘spazio puro illimitato’. Questo è reso possibile dal fatto 
che esiste un’asimmetria tra l’ipotesi di una rimozione dell’inteso primitivo e l’ipotesi della ri-
mozione del sentito primitivo dal soggetto senziente e intelligente. Nel primo caso cesserebbe 
l’intelligenza, e quindi il primo principio dell’anima, poiché questo principio è formato dall’atti-
vità intellettiva, che si dice razionale in quanto unifica le sensazioni e le intellezioni. Nel secondo 
caso, invece, la rimozione del sentito primitivo non comporterebbe l’annullamento dell’anima e 
del suo sentimento proprio, sebbene al principio intellettivo sarebbe resa impossibile ogni perce-
zione (di un sentito extra-soggettivo) e ogni affermazione, e dunque anche la consapevolezza di 
sé stesso.40 

Resta vero, secondo Rosmini, che il principio percipiente non può propriamente ‘percepire 
sé stesso’ se non mediante la riflessione, in un momento idealmente successivo nel quale, in occa-
sione delle sensazioni esteriori, distingue sé da quanto invece viene sentito come modificazione 
del suo sentimento. In altri termini, la percezione primitiva non è ancora coscienza di sé, ossia 
consapevolezza riflessa di sé in quanto soggetto percipiente (non semplicemente senziente).41 
Bisogna infatti distinguere una percezione fondamentale di sé anteriore a ogni riflessione, come 
posizione irriflessiva di un sentimento sostanziale, dall’affermazione di un soggetto autoco-
sciente, o Io, consapevole dell’identità tra il sé che si percepisce e il sé come principio delle sue 
operazioni (e quindi ‘autocoscienza’ come coscienza non solo della sostanzialità del soggetto, ma 

 
37 Cfr. ivi,  t.  I , nn. 174-180, pp. 109-110 . Sull’analogia tra spazio puro ed essere ideale inde-

terminato cfr. anche ivi,  t. II,  n. 1196 , p. 323. 

38 Ivi,  t. I , n. 999, p. 242.  

39 Ibidem .  

40 Cfr. ivi,  t.  I ,  nn. 189-191, pp. 112-114. In questo senso il sentito primitivo non è da consi-

derarsi sovrapponibile al termine del sentimento fondamentale (lo ‘spazio puro illimitato’) , ma 

costituisce la materia  del sentimento fondamentale, come distinta dalla sua forma che è l’attività 

senziente. Il  sentito primitivo è piuttosto l’estensione soggettiva del corpo proprio (cfr. ivi, t. I , 

nn. 212-218, pp. 120-123). 

41 Cfr. ivi, t. I,  n. 265, p. 146.  



100 FRANCESCO SACCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

anche degli atti secondi – secondo la distinzione scolastica).42 
Questo aspetto distanzia certamente il discorso di Rosmini da quello dell’idealismo trascen-

dentale, e quindi anche dall’attualismo gentiliano, nel quale la dialettica tra immediatezza e me-
diazione che costituisce l’autocoscienza non lascia spazio alla possibilità di concepire una qual-
che precedenza del sentimento, in quanto terminante nel corpo sentito, rispetto al ‘sentire di 
sentire’ che è l’autocoscienza medesima.43 Ma vi è un altro aspetto, a questo connesso, cui con-
viene prestare attenzione.  

All’interno del primo volume del Sommario di pedagogia, Gentile fornisce un’approfondita 
analisi – altrove assente – della sensazione, della percezione e degli ‘atti psichici’ in generale. In 
queste pagine il confronto con il pensiero di Rosmini sembra essere costante, nonostante non si 
faccia mai riferimento all’opera rosminiana. Si tratta in primo luogo di evidenziare, per Gentile, 
che se nella coscienza con cui si conosce qualcosa vi è sempre autocoscienza, allora ogni fatto 
psichico, in quanto ‘atto’ (o pensiero), non è se non «una certa determinazione di quell’atto per-
manente che è l’Io».44 Dove è il significato di questa ‘permanenza’ ad assumere una peculiare 
rilevanza, proprio in contrapposizione al pensiero rosminiano. 

L’atto psichico assolutamente immediato, o elementare, in cui si risolve ogni fatto psichico, 
per quanto complesso, è la sensazione. E delle sensazioni non è possibile fornire una classifica-
zione tra interne ed esterne prendendo a riferimento il corpo del senziente. Queste caratterizza-
zioni possono infatti competere soltanto a qualcosa che abbia luogo nello spazio, mentre il fatto 
psichico è la negazione di ogni spazialità. Più precisamente: è lo spazio psichico quello in cui si 
localizzano le sensazioni e prende forma il mondo sensibile. Non è attraverso la mera sensazione 
che si possa distinguere il corpo nostro da quello che non è nostro, in quanto la sensazione, come 
atto immediato dell’Io, è avvertimento di un certo modo di essere, senza relazione ad altro.45 Qui 
la vicinanza al testo di Rosmini è esplicita. D’altra parte, nemmeno la distinzione di forma e con-
tenuto della sensazione risulta fondata per Gentile. Attraverso di essa si tratterebbe di non con-
fondere il sentire, permanente, con il sentito, continuamente variante – analogamente a quanto 

 
42 Cfr. ivi, t. I,  nn. 68 e 75 , pp. 64 e 68.  

43 La coscienza, per Gentile, è un sentire che originariamente si fa oggetto di sé, e dunque 

si fa Io. Al di fuori del pensiero, che è certamente ‘sentire’, ma sentire consapevole (di sé), non si 

può distinguere –  se non astrattamente –  la natura, intesa come quel «sentire indistinto» che pure 

è «base indefettibile», o termine del pensiero. Questa natura è infine il nostro corpo e, mediante 

esso, il mondo fisico nella sua totalità. Nondimeno, l’esperienza che attesta l’esistenza della sen-

sazione, come coscienza della sensazione, non è già più sensazione. Soltanto attraverso la nega-

zione che ne fa il  pensiero, il sentire è qualcosa di reale come momento ineliminabile di quel pro-

cesso in cui si realizza l’autocoscienza (cfr. GENTILE , Introduzione alla f i losofia ,  cit.,  cap. V, parr. 18-

20).  

44 G.  GENTILE , Sommario di pedagogia come scienza fi losofica  [1913-1914], 2 voll.,  Sansoni, Fi-

renze 1982, vol. I,  Parte prima, cap. 4, par. 4.  

45 Cfr. ivi, vol. I , Parte prima, cap. 5, parr. 1-4. 



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ 101 
 

ISSN 2385-216X 

accade, in Rosmini, nel rapporto tra sentimento fondamentale e sensazione particolare. Certa-
mente la sensazione è ‘atto dell’Io’, che è una permanenza, e anzi l’Io stesso nella sua immedia-
tezza, ma essa è sempre una data sensazione, è sempre sentire un certo sentito.46 La stessa pre-
dicazione di un piacere come dimensione originaria del sentire – e, correlativamente, del piacere 
e del dolore sensibile quali alterazioni di questo stato47 – viene criticata da Gentile, sempre per il 
motivo che non esisterebbe soluzione di continuità tra l’Io e una certa sua sensazione, se è vero 
che quest’ultima non sopraggiunge all’interno del sentire, che starebbe ad attenderla, ma è lo 
stesso Io nella sua determinatezza. Diversamente, sarebbe presupposta – per Gentile contradditto-
riamente – una certa anima come anteriore alla sensazione.48 

La distanza rispetto a Rosmini, infine, è avvertita anche a proposito della ‘percezione’. Se 
questa viene distinta dalla sensazione, che in quanto passività sarebbe impotente ad acquistar 
coscienza di sé, si dimentica che, se è il soggetto a sentire, e ‘soggetto’ significa ‘autocoscienza’, 
e quindi coscienza, allora vi è percezione.49 Nemmeno una distinzione ideale consente di porre 
una qualche ‘eccedenza’ della sensazione rispetto alla percezione. Una tale distinzione, infatti, 
attribuirebbe pur sempre all’atto psichico un momento – per quanto ideale – che non sarebbe 
attuale, posto a suo fondamento: attribuzione assurda, secondo Gentile, perché «fuori dell’atto e 
prima del processo l’anima non è niente assolutamente».50 

Al di qua della convinzione espressa in questa occasione da Gentile, che presuppone lo 
sfondo ontologico dell’attualismo (come tale meritevole di essere discusso), si tratta di doman-
darsi quale sia la permanenza che si riscontra nell’esperienza, intesa come centro cosciente: 
quella fenomenologica, esibita dall’atto del pensare, che si sostanzia dei suoi momenti, oppure 
quella di un sostrato ontologico che possa prescindere dalle sue individuazioni. 

 
 
 

francesco.saccardi@unive.it 
 

(Università Ca’ Foscari, Venezia) 

 
46 Cfr. ivi, vol. I , Parte prima, cap. 6, parr. 6-7. 

47 Secondo Rosmini, il  sentimento fondamentale corporeo nel suo stato ‘normale’ è «piacere 

diffuso», che si estende egualmente a tutte le parti sensitive del corpo, non avendo alcuna rappre-

sentazione figurativa del corpo stesso. Mentre le modificazioni del s entimento fondamentale pre-

sentano «un modo loro proprio», e possono intensificare, diminuire il piacere, oppure convertirlo 

nel suo opposto (cfr. ROSMINI , Nuovo saggio sull’origine delle idee ,  cit.,  t. II,  n. 725 , pp. 260-261). 

48 Cfr. GENTILE , Sommario di  pedagogia , cit. , vol. I , Parte prima, cap. 6, parr. 2 -3. 

49 Cfr. ivi, vol. I , Parte prima, cap. 7, parr. 1 e 3.  

50 Ivi,  vol.  I, Parte prima, cap. 7, par. 3.  


