ROSMINI STUDIES 12 (2025) 91-101 J

FRANCESCO SACCARDI

‘IL MIO CORPO LIMITATO

E LO SPIRITO INFINITO’.
SENTIMENTO, CORPOREITA E SPAZIO TRA ROSMINI E GENTILE

‘MY LIMITED BODY AND THE INFINITE MIND’.
FEELING, CORPOREALITY AND SPACE IN ROSMINI E GENTILE

In Rosmini’s thought, the doctrine of ‘fundamental feeling’ goes through a development pro-
cess from the Nuovo Saggio to the Antropologia, until it takes definitive form in the Psico-
logia. The relation of the sentient body to space becomes indicative of an infinite - or tran-
scendental - openness of feeling, prefiguring an unprecedented conception of the human
soul, and its substantiality, as the ‘conscious center of experience’. With Spaventa, but es-
pecially with Gentile, Italian idealism takes advantage of this conception, while placing it in
a speculative context in which ‘substance’, or the permanence of experience, acquires an-
other meaning.

La presenza della teoria del «sentimento fondamentale» di Rosmini nel pensiero di Gio-
vanni Gentile e solitamente confinata nel quarto capitolo de La filosofia dell’arte.' Si tratta di un
luogo centrale per la comprensione dello stesso attualismo, che in queste pagine sembra

1S’intende una presenza che si qualifichi come momento costitutivo della stessa dottrina
attualista, e non soltanto come oggetto di una ricostruzione storiografica (ancorché speculativa-
mente impegnata). Infatti, gia nel Rosmini e Gioberti, la teoria rosminiana del sentimento fonda-
mentale viene criticamente accostata da Gentile (cfr. G. GENTILE, Rosmini e Gioberti. Saggio storico
sulla filosofia italiana del Risorgimento [1898], Sansoni, Firenze 1958, Parte seconda, cap. I). Ma il
centro di interesse di quest’opera relativamente a Rosmini, come noto, gravita attorno al ruolo che
il sentimento fondamentale - giudicato, come in Spaventa, il corrispettivo della kantiana «apper-
cezione trascendentale» - svolge all’interno della percezione intellettiva. Mentre sono esclusi ad-

dentramenti relativi alla corporeita e alla spazialita del soggetto (cfr. infra).

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | FRANCESCO SACCARDI

incontrare un momento di ritrattazione.? Tuttavia, il richiamo di questo aspetto della filosofia
rosminiana non riguarda soltanto, nel pensiero gentiliano, ’occasione per evidenziare la natura
del sentimento quale radice e condizione del pensiero, ma investe anche il tema della corporeita
e del suo significato all'interno della costituzione del soggetto.’

In alcuni scritti coevi a La filosofia dell’'arte, poi raccolti con il titolo Introduzione alla filosofia,
Gentile riconosce che I'oggetto del pensiero e la natura che noi sentiamo, il contenuto del nostro
sentire, in quanto «sentiamo di sentire».* Contenuto che non ¢ anzitutto lo stimolo fisiologico
della sensazione, ma il corpo, cui non é possibile riferirsi se non sullo sfondo della natura nella
sua totalita.’ E il corpo, dunque, cosi inteso, ad essere contenuto dell’autocoscienza, ossia quel

2Su questo aspetto si veda, anzitutto: G. SASso, Giovanni Gentile: la questione del «sentimento»,
in «La Cultura», XLV, 2007, 2, pp. 211-246. E lo stesso Gentile a riferire, nella «Prefazione» alla
prima edizione, che approfondendo il problema dell’arte - e in special modo quello, ad essa con-
nesso, del sentimento - la sua filosofia «ne esce alquanto mutata d’aspetto» (G. GENTILE, La filosofia
dell’arte [1931], Le Lettere, Firenze 2003, «Prefazione» alla prima edizione). L’arte, o la pura sog-
gettivita, viene ricondotta in queste pagine al ‘sentimento’, inteso perd come sentimento che non
appartiene soltanto alla propria corporeita o alla propria psiche, ma piuttosto come I’intera realta
spirituale - includente il corpo, la natura, la soggettivitd empirica. Il sentimento, piu propria-
mente, sarebbe il principio del divenire in cui consiste il circolo dell’autocoscienza. Infatti, se &
vero che il pensiero ¢ la realta, il mondo nella sua totalita, d’altra parte «I’Atlante che regge questo
mondo [...] ¢ il sentimento»; quella «forza creatrice» che si manifesta ed & attuale solo «nei suoi
effetti», ma «non viene mai alla superficie», e in questo senso & inattuale (cfr. ivi, «Conclusione»,
par. 7). Ora, riguardo alla presunta svolta introdotta con quest’opera, bisogna osservare che
nell’attualismo viene in chiaro, almeno a partire dal Sistema di logica, che I'immediatezza, come
puro essere presupposto al pensiero, & impossibile senza la mediazione. Ma nemmeno la media-
zione & possibile senza I'immediatezza, cosi come "autocoscienza si costituisce nel punto in cui il
circolo tocca il proprio inizio. Questo circolo, in quanto divenire (divenire anche del suo conte-
nuto), non pud che incominciare da un termine - il quale, non potendo essere una realta esterna
al soggetto, sara il soggetto stesso -, sempre superato nel circolo del pensiero ma insieme sempre
posto (come inattuale). Sull’aporetica che investe la logica gentiliana, sia consentito il rimando a
F. SACCARDI, Dialettica e fondamento. Studi sulla metafisica classica dopo I’attualismo, Morcelliana, Bre-

scia 2026, cap. III.

*Un’eccezione, a questo riguardo, e costituita da G. NOCERINO, Sentimento, corpo e soggettivitd
in Rosmini e Gentile, in V. CESARONE (ed.), Liberta, ragione, corpo, Edizioni Messaggero, Padova 2006,

pPp. 347-364.

4Cfr. G. GENTILE, Introduzione alla filosofia [1933], Sansoni, Firenze 1981, cap. IV («La na-

tura»), par. 14.

5 Cfr. ivi, par. 15. L’esperienza che ci mostra questo contenuto - il corpo come la stessa

natura - & quell’esperienza che, svolgendosi, distinguera i diversi organi del nostro corpo e i

ISSN 2385-216X



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ | 93

termine che considerato per sé - o a prescindere dall’'unita in cui si realizza I'autocoscienza come
coscienza di sé - non ¢ coscienza, ma cio che della coscienza e contenuto.® «Quel che tutti sen-
tiamo, oscuramente, al limite della nostra vita consapevole, quasi suo presupposto: il nostro
corpo, la nostra naturax».” Soltanto mediante il nostro corpo, allora, la realta si costituisce oggetto
del pensiero. A questo proposito viene richiamato da Gentile il sentimento fondamentale rosmi-
niano, il quale pur essendo «muto, sordo e cieco, e del tutto ottuso», & la base di tutta la vita dello
spirito.® Anche se poi Rosmini, per ‘difetto di realismo’, finirebbe per intendere separatamente
’anima, come principio senziente, dal corpo in quanto termine sentito, giungendo addirittura a
parlare di una causalita del secondo sulla prima. Si tratterebbe piuttosto di mostrare che il sen-
timento, come puro sentire, € il principio in cui pensiero e realta coincidono. In questo senso, il
corpo pud considerarsi ‘esterno’ all’anima (o al pensiero), in quanto ¢ il termine opposto alla
coscienza. Ma attraverso tale opposizione a sé la coscienza si realizza come autocoscienza, e per-
tanto il corpo risulta ‘interno’ al processo coscienziale.’

Tuttavia, nello sviluppo del pensiero rosminiano che va dal Nuovo Saggio all’Antropologia e,
infine, alla Psicologia, € possibile osservare un avvicinamento alle esigenze speculative espresse
da Gentile nella sua critica. Gia Bertrando Spaventa riconobbe che per Rosmini il corpo in quanto
termine del sentimento fondamentale non é da intendersi quale principio della natura, come
elemento esteso esterno a quell’inesteso che ¢ il principio senziente, bensi quale ‘sentito’, o ter-
mine appartenente al mio spazio, e quindi contenuto dell’inesteso."

diversi rapporti tra quest’ultimo e gli altri corpi: «un sentire, da cui pur dovra scaturire tutto
quello che, sentendo, piu tardi si distinguera nello spazio, nel tempo, e in tutti i modi onde, sen-
tendo e pensando, si costruisce tutto questo mondo fisico, in cui il nostro corpo ¢ allogato» (ivi,

cap. V [«L’esperienza»], par. 17).
¢ Cfr. ivi, par. 16.
71vi, par. 17.

8 Cfr. ivi, par. 16. Il riferimento in nota al testo rosminiano é tratto dall’Antropologia (cfr.
A. ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale [1838; 18472], ENC vol. 24, a cura di F. EVAIN,
Citta Nuova, Roma 1981, nn. 139-141, pp. 103-104). La citazione di Gentile & tratta dall’ed. Batelli
(Napoli, 1844), che & una ristampa della prima edizione del 1838.

° Cfr. ivi, parr. 17 e 19-20.

0 Cfr. B. SPAVENTA, Principi di etica [1869], in ID., Opere, a cura di G. GENTILE, 3 voll., Sansoni,
Firenze 1972, vol. I, p. 676. Ma si veda anche Ip., L’anima e l'organismo, in Opere, cit., vol. III, pp.
591-608, testo redatto sugli appunti presi da Sebastiano Maturi alle lezioni del corso di Antropolo-
gia tenuto da Spaventa all’Universita di Napoli nell’anno 1863-1864 e pubblicato postumo a cura di
Gentile (1920). Dal superamento del pregiudizio empirista per cui due enti non possono stare 'uno

nell’altro (’esteso nell’inesteso), senza confondersi, Spaventa traeva perd una conclusione che

ISSN 2385-216X



94 | FRANCESCO SACCARDI

Nel Nuovo Saggio Rosmini distingue due diverse maniere di percepire il corpo proprio:
quella soggettiva, in cui il corpo diviene parte del soggetto senziente, «per I'individua unione collo
spirito nostro», e che dunque é sentito come ‘cosenziente’, e quella estrasoggettiva, in cui i corpi
sono percepiti come un’alterita rispetto al soggetto (‘corpi esteriori’), agente su di esso. Anche il
nostro corpo, in quanto € percepito in questo secondo modo, si presenta come estrasoggettivo."
In quanto la sensazione determina una passivita rispetto a una forza esterna, puo dirsi ‘perce-
zione sensitiva corporea’ o estrasoggettiva; in quanto invece ¢ una modificazione del sentimento
fondamentale, o questo stesso sentimento in un suo particolare stato, &€ propriamente una ‘sen-
sazione soggettiva’.'” Il sentimento fondamentale & descritto in queste pagine come quell’atto
primitivo ed essenziale che ha per materia le parti sensitive del nostro corpo, sebbene conside-
rate a prescindere dall’occasione in cui queste parti mutano per forza di un corpo esterno. L’esi-
stenza di due specie di corpi & allora attestata dalla forza che agisce nel soggetto senziente e che
manifesta, correlativamente, la passivita di quel sentimento che é il nostro corpo e l'attivita di cio
che lo modifica, rispetto a cui non siamo potenti.”

L’estensione del nostro corpo, come estensione soggettiva, € un modo del sentimento fonda-
mentale. Questa estensione puo essere sentita mediante lo stesso sentimento fondamentale, qua-
lora sia I’estensione intera del nostro corpo sensitivo, oppure mediante le modificazioni di quel
sentimento, qualora la sensazione - attraverso gli organi - ne senta una parte, quella che ne &
affetta. Nel primo caso il corpo, pur essendo sentito come esteso, non presenta alcuna figura, che
nasce solo dalla percezione estrasoggettiva del nostro corpo, e di questo in relazione agli altri
corpi che limitano il nostro. Inoltre, se nel caso del sentimento fondamentale I’estensione & sen-
tita in modo costante, nel caso della sensazione sopraggiungente, che modifica il sentimento,
’estensione si determina in modo accidentale.™

Nella sensazione acquisita si danno dunque due elementi: la modificazione del sentimento
fondamentale - con la quale si sente, come sopraggiungente, la parte affetta dell’organo sensitivo
- e la percezione sensitiva del corpo esteriore. A proposito di quest’ultima, Rosmini distingue
ulteriormente: (a) il sentimento dell’azione che il soggetto patisce e (b) ’estensione che «com-
prende un fuori di noi esteso».” L’effetto di quell’azione ¢ in primo luogo una modificazione del
sentimento fondamentale. Ma affinché possa essere percepito un corpo ‘altro’ rispetto al sog-
getto, quella stessa azione deve essere intesa in una estensione. Nel sentimento fondamentale

Rosmini non avrebbe accettato, ossia che «l’anima, come senziente, non & niente senza il corpo;

non & niente se non & processo della sensazione» (ivi, p. 604; cfr. infra).

U cfr. A. RoSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee [1830; 1852-1853°], ENC voll. 3-5, a cura
di G. MEssINA, Citta Nuova, Roma 2003-2005, t. II, n. 701, pp. 240-241.

2 Cfr. ivi, t. II, nn. 702-703, pp. 241-242,
B Cfr. ivi, t. II, nn. 707-708, pp. 244-245.
Y Cfr. ivi, t. II, nn. 730-731 e 735-736, pp. 262-263 € 265-266.

5 Cfr. ivi, t. II, n. 831, pp. 313-314,

ISSN 2385-216X



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ | 95

’estensione e sentita abitualmente - e per questo motivo tale sentimento non si determina im-
mediatamente in una figura. Mentre la modificazione del sentimento fondamentale & costituita
dall’identita tra quella superficie in cui lo stesso sentimento si determina accidentalmente e
quella superficie nella quale si estende I’azione del corpo esteriore. In questo senso, la percezione
estrasoggettiva e fondata nella dimensione soggettiva del sentire. Se infatti il primo elemento
della percezione estrasoggettiva & una forza che agisce sul nostro corpo, questa forza viene pero
percepita soltanto nel suo atto, e cioé come modificazione soggettiva del sentimento fondamen-
tale. D’altra parte, il secondo elemento della percezione estrasoggettiva non & semplicemente
’estensione (soggettiva) del sentimento fondamentale che viene modificato, bensi il determi-
narsi di quest’ultimo - all’occorrenza di una sensazione - in una certa estensione mediante una
forza esterna.' Rosmini tiene cosi a sottolineare - contro I'idealismo - che se la sensazione € nel
soggetto senziente, e non negli agenti esteriori, essa € tuttavia termine di un’azione esercitata
da un «diverso da noi». Certamente, in ogni sensazione si da modificazione del sentimento, ma
come una passivita di cui si puo esser consapevoli solo in correlazione ad un’attivita «fatta in noi
non da noi»."”

La distinzione tra fenomeni soggettivi ed extra-soggettivi, e la percezione del corpo - della
dimensione corporea in genere - come causa della sensazione, o come principio attivo rispetto
alla passivita del soggetto senziente, rimane ferma anche nell’Antropologia.®* Tuttavia, in
quest’opera incomincia a farsi innanzi una diversa consapevolezza del sentimento fondamentale,
inteso non pitt come cio il cui termine esteso debba identificarsi al corpo, limitato, del soggetto
senziente, bensi come cid che termina nello spazio illimitato.'” L’azione che proviene da qualcosa
di ‘esterno’ al soggetto senziente, in primo luogo, non puo che definirsi in relazione al sentimento
fondamentale, di cui & causa prossima.” E questo sentimento, come azione prima e costante, ri-
sulta privo di figura, ma non di quella estensione fondamentale o interna, senza la quale nessuna
sensazione determinata - e quindi nessuna percezione extra-soggettiva, o estensione figurata,

6 Cfr. ivi, t. II, nn. 844-845, pp. 320-321.

7 Cfr. ivi, t. I, n. 879, p. 340. Questo aspetto, invece, non viene adeguatamente considerato
da Gentile nella sua opera prima, in cui afferma che ’agente esterno al soggetto senziente sarebbe
inteso da Rosmini come «termine che non si distingua per sé dalla fondamentale unita della sen-
sazione, la quale, pure sdoppiandosi nei due termini del soggettivo e dell’estrasoggettivo, resta

tuttavia un medesimo e unico fatto psicologico» (GENTILE, Rosmini e Gioberti, cit., p. 168).
18 Cfr. RoSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 58, p. 50.

¥ Su questo aspetto insiste G.P. SOLIANI, Lo spazio infinito come apertura al mondo. Unita della
persona umana e metafisica in Rosmini, in «The Rosmini Society», 2023, 1-2, pp. 219-255, che inoltre
ricostruisce ampiamente il concetto di ‘spazio’ nella modernita. Il tema viene anticipato in ID.,
Spazio, tempo, sentimento. Rosmini in dialogo con Husserl e Lévinas, in «Rosmini Studies», VI, 2019, pp.

85-98 (in part. pp. 91-96).

2 Cfr. RoSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 140, p. 104.

ISSN 2385-216X



96 | FRANCESCO SACCARDI

anche del proprio corpo - potrebbe essere accolta dal principio senziente.” Si tratta di rilevare
la differenza tra il sentire e il percepire qualcosa - uno spazio - che ¢ limitato, e sentire e perce-
pire qualcosa come limitato. Se € vero che I'estensione in cui termina il sentimento fondamentale
¢ limitata, tuttavia i suoi limiti non sono sentiti, e cioé I’estensione non & sentita come limitata -
proprio in quanto non & sentito nessuno spazio al di fuori del corpo che pure ne costituisce il
limite. Non posso pertanto sentire o percepire il mio corpo come limitato, se non percepisco
insieme cio0 che, oltrepassandolo spazialmente, lo limita.” Questo significa appunto ammettere
che il termine del sentimento fondamentale non & unicamente, e anzitutto, lo spazio del nostro
corpo, bensi lo «spazio semplice ed illimitato», benché le sensazioni determinate sopraggiun-
gano in uno spazio limitato. O, pili precisamente, € I'insorgenza di queste stesse sensazioni che
consente il riconoscimento di un «corpo fenomenale» che limita il sentimento fondamentale - il
quale & presupposto come «sentimento di tutto lo spazio» dalla percezione di un qualsiasi spazio
figurato.”

Conseguenza di questa nuova configurazione del concetto di ‘spazio’ & quella che Rosmini
chiama «relazione di sensilita», per la quale il principio senziente sente sempre I'esteso «in un
modo inesteso». Soprattutto nella Psicologia® viene in chiaro che tale relazione non & ‘di parte a
parte’, siccome I’esteso non ¢ nel principio senziente come una parte & in un’altra (maggiore di
essa), ma appunto in modo inesteso. La proprieta dell’estensione prevede che ogni sua parte sia
fuori dell’altra: per questo motivo se I'esteso fosse contenuto nel principio senziente come un
esteso lo ¢ nell’altro, non sarebbe a ben vedere contenuto in esso, perché, in quanto esteso, il
principio senziente rimarrebbe sempre fuori dall’esteso che dovrebbe contenere, non potendo
dunque sentirlo.” Inoltre, dall’estensione non si puo eliminare il continuo, in quanto ogni esteso,
esistendo fuori dell’altro, & limitato in sé, non avendo alcuna relazione essenziale ad altro, e per-
tanto ogni estensione puo essere il risultato dell'unione di estensioni sempre piu piccole, produ-
cendosi cosi un regresso all’indefinito, che annullerebbe la stessa estensione. Soltanto per il
nesso essenziale con il principio senziente nell’estensione € presente il continuo senza parti. In-
fatti, la continuita dei corpi non appartiene ai singoli estesi, ma ¢ piuttosto la relazione che essi
hanno con il termine proprio del principio senziente (lo spazio puro illimitato).”

Lo spazio non pud dunque considerarsi, kantianamente, ‘forma del senso esterno’, poiché
le sensazioni (o meglio: le percezioni) non possono concepirsi se non all’interno di uno spazio gia

2 Cfr. ivi, n. 153, p. 111.

22 Cfr. ivi, nn. 154-159, pp. 111-113.

2 Cfr. ivi, nn. 165-167, pp. 115-116.

2 Ma il tema viene anticipato nell’Antropologia: cfr. nn. 96-97 e 232, pp. 75-76 e 153.

% Cfr. A. ROSMINI, Psicologia [1846-1848], ENC voll. 9-10A, a cura di V. SALA, Citta Nuova, Roma
1988-1989, t. II, n. 1127, p. 290-291.

% Cfr. ivi, t. II, nn, 1127-1128 e 1136-1138, pp. 292-293 e 298-299.

ISSN 2385-216X



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ | 97

esistente, senza quindi dover essere spazializzate dal soggetto.” In quanto termine del sentimento
fondamentale, lo spazio puro illimitato & «realmente distinto dal principio senziente che ¢ il sog-
getto», e non una sua modificazione. Anche se la sua natura extra-soggettiva fa riferimento a
quell’To cui si & pervenuti attraverso la riflessione, che é diviso dal non-Io, piuttosto che a quella
radice unitaria cui inerisce il sentimento fondamentale.” La sintesi originaria di principio sen-
ziente e spazio puro illimitato non consente il costituirsi della dualita di ‘soggettivo’ e di ‘extra-
soggettivo’ come condizione dell’atto sensitivo: solo subordinatamente a quella sintesi le localiz-
zazioni di confini e relazioni tra i corpi - e innanzi tutto quelle tra il nostro corpo e gli agenti
esteriori - sopraggiungono nel sentimento fondamentale.”

Nella Psicologia diviene del tutto esplicita I'identificazione del sentimento fondamentale
con la sostanza dell’anima. Se & vero, per Rosmini, che soltanto mediante la percezione intellet-
tiva & possibile conoscere, propriamente, un ente come tale, d’altra parte la stessa percezione
intellettiva suppone I'apprensione diretta di cio che & sentito, mediante il sentimento. Pertanto,
se il sentimento & sempre anche ‘consenziente’, non puo darsi sentimento senza un principio che
si senta: il sentimento fondamentale ¢ dunque sentimento di sé quale principio sostanziale, ossia
sostanza dell’anima che é sentimento - se & vero che non ogni sentimento & sostanza, poiché si

27 Cfr. ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 171, pp. 120-121. Diversa-
mente dall’Antropologia, nel Nuovo Saggio Rosmini parla dello spazio non come del termine proprio
del sentimento fondamentale, bensi come dell’idea di estensione ricavata da un corpo mediante
astrazione. E allora possibile riferirsi a uno spazio ‘interminabile’ attraverso la replica, indefinita,
dell’estensione di quel modo del sentimento fondamentale che & il nostro corpo (cfr. RosSMINI, Nuovo
saggio sull’origine delle idee, cit., t. II, nn. 820-821, pp. 308-309; cfr. anche Ip., Psicologia, cit., t. II, n.
1133, pp. 295-296).

% Cfr. ivi, n. 172, p. 121.

» Di diverso avviso si mostra Filippo Piemontese, che pure si sofferma a lungo sullo sviluppo
del concetto di ‘spazio’ presente nei testi rosminiani a partire dal Nuovo Saggio (cfr. F. PIEMONTESE,
La dottrina del sentimento fondamentale nella filosofia di A. Rosmini, Marzorati, Milano 1966, pp. 202-
215). Secondo Piemontese, in quanto termine del sentimento fondamentale, e quindi come distinto
dal senziente, lo spazio rosminiano & dato come altro dal soggetto che lo sente (cfr. ivi, pp. 205-206).
Tuttavia, la stessa sovrapposizione di ‘extra-soggettivita’ e ‘datitd’ costituisce una negazione di
quella sintesi originaria tra principio senziente e spazio puro illimitato che viene in chiaro nelle
pagine dell’Antropologia. Analogamente nella Psicologia si ribadisce che, a differenza dell’inteso pri-
mitivo, che & termine extra-soggettivo dell’intelligenza e - propriamente - suo oggetto, il sentito
primitivo non ha relazione di oggetto al soggetto, poiché il termine della sensazione e il senziente
costituiscono uno stesso sentimento. Soltanto mediante I’intelligenza che riflette sul proprio atto
sensitivo si puod distinguere il principio senziente dal suo termine, ed evidenziare cosi il carattere
extra-soggettivo del sentito primitivo (ancorché non il suo carattere oggettivo) (cfr. RosmINI, Psi-

cologia, cit., t. I, n. 210, p. 119).

ISSN 2385-216X



98 | FRANCESCO SACCARDI

danno sentimenti che presuppongono un sentimento primo e stabile di cui siano modificazioni.*
L’anima, in quanto sensitiva, & unita al corpo dal sentimento fondamentale (secondo la relazione
di sensilita) e, anzi, questa unita costituisce, come primo e fondamentale sentimento, «un ente
unico e indistinto», che solo per successiva riflessione si distingue in senziente e sentito.”

Mentre, nel caso dell’anima in quanto razionale, questa si unisce al corpo attraverso la per-
cezione intellettiva fondamentale. La razionalita & infatti, rosminianamente, sintesi dell’intuizione
dell’essere e di un reale sentito, del sentimento (in quanto la realta é termine di sentimento). In
questo senso, I’anima razionale & un principio che racchiude virtualmente anche I'attivita sensi-
tiva-corporea.” Nella percezione intellettiva tra il soggetto conoscente e 1'oggetto conosciuto si
istituisce una ‘relazione di entitd’, che coglie qualsiasi oggetto «in modo assoluto», cioé in quanto
ente, e non relativamente, mediante la sensilita o ’estensione. * Tuttavia, diversamente dai corpi
esterni, di cui si apprende solamente una certa attivita, del sentimento fondamentale si percepi-
sce la realta sostanziale, ossia la percezione intellettiva coglie il sentimento non soltanto come
‘ente’ (in ‘modo assoluto’, come ‘oggetto’), bensi nell’atto che lo costituisce®, e rispetto al quale
ogni modificazione sopraggiungente € in esso - almeno virtualmente - contenuta.

Se I’'anima razionale include in sé ’anima sensitiva, la percezione intellettiva fondamentale
e insieme percezione del soggetto in quanto sentimento fondamentale corporeo. Ma questo sen-
timento ha presente a sé I'idea dell’essere - ed € appunto mediante questa presenza che la per-
cezione intellettiva fondamentale (o ‘immanente’) si costituisce come unita di anima e corpo.*
Esiste infatti in Rosmini una sensitivita ideologica, che non coincide con la sensitivita corporea, e
cioe il sentimento che I'anima ha di sé alla luce dell’essere ideale.** Anche se il principio senziente
e il principio intelligente sono a ben vedere un medesimo principio nell’'uomo: se l'io che sente
non fosse il medesimo dell’io che intende, non si potrebbe sapere di sentire. Ora, siccome il prin-
cipio senziente é costituito da un ‘sentito primitivo’ che contiene virtualmente tutto cio che puo
essere sentito (il corpo sensibile nello spazio), e il principio intelligente & costituito da un ‘inteso
primitivo’ che contiene virtualmente tutto cio che puo essere inteso (I'essere ideale), sembra che
I’esteso corporeo e I'essere intelligibile si identifichino. In effetti, se nell’entita sentita, in quanto
tale, manca la sua conoscibilita da parte del sentimento, I'intelligenza ha pero come suo oggetto
ogni entita intesa, e dunque anche quella presente nel sentito. In questo senso, il termine del
principio senziente e il termine del principio intelligente sono lo stesso, sebbene siano distinti il
modo, o la forma, con cui il termine si comunica ai due principi (rispettivamente, I’entita come

%0 Cfr. RosMmINI, Psicologia, cit., t. I, nn. 89-91, p. 77; cfr. supra.
% Cfr. ivi, t. I, nn. 249-251, pp. 140-141.

2.Cfr. ivi, t. I, nn. 254-255, p. 142,

33 Cfr. ivi, t. I, n. 260, p. 144,

% Cfr. ivi, t. II, n. 967, pp. 227-228.

% Cfr. ivi, t. I, n. 264, pp. 145-146.

6 Cfr. ivi, t. II, n. 999, p. 242.

ISSN 2385-216X



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ | 99

sentita e I'entita come intesa).”’ Questa identita & «il misterioso punto di congiunzione fra ’ordine
soggettivo e 'oggettivo, fra il senso e I'intelligenzax.’® D’altra parte, Rosmini ricorda che I'idea
non puo essere termine proprio della sensitivita, perché puo esserlo solo dell’intuizione. Nel caso
della sensitivita, infatti, il termine implica qualcosa che appartiene al senziente, mentre il ter-
mine dell’intuizione & I'idea, cioé un diverso rispetto all’intuente.

Quando allora Rosmini afferma che nella sensitivita ideologica «]’anima che vede I'idea, sente
se stessa nell’essere ideale»,* non sta ammettendo - contraddicendosi - che I'idea sia termine
della sensitivita. Piuttosto, nell’intuire I'idea, il sentimento del soggetto intuente si percepisce
come tale. Quindi si percepisce nell’orizzonte dell’essere ideale come apertura a questo stesso oriz-
zonte, attraverso quel termine che é lo ‘spazio puro illimitato’. Questo & reso possibile dal fatto
che esiste un’asimmetria tra I'ipotesi di una rimozione dell’inteso primitivo e I'ipotesi della ri-
mozione del sentito primitivo dal soggetto senziente e intelligente. Nel primo caso cesserebbe
I'intelligenza, e quindi il primo principio dell’anima, poiché questo principio & formato dall’atti-
vita intellettiva, che si dice razionale in quanto unifica le sensazioni e le intellezioni. Nel secondo
caso, invece, la rimozione del sentito primitivo non comporterebbe ’annullamento dell’anima e
del suo sentimento proprio, sebbene al principio intellettivo sarebbe resa impossibile ogni perce-
zione (di un sentito extra-soggettivo) e ogni affermazione, e dunque anche la consapevolezza di
sé stesso.”

Resta vero, secondo Rosmini, che il principio percipiente non pud propriamente ‘percepire
sé stesso’ se non mediante la riflessione, in un momento idealmente successivo nel quale, in occa-
sione delle sensazioni esteriori, distingue sé da quanto invece viene sentito come modificazione
del suo sentimento. In altri termini, la percezione primitiva non & ancora coscienza di sé, ossia
consapevolezza riflessa di sé in quanto soggetto percipiente (non semplicemente senziente).*
Bisogna infatti distinguere una percezione fondamentale di sé anteriore a ogni riflessione, come
posizione irriflessiva di un sentimento sostanziale, dall’affermazione di un soggetto autoco-
sciente, o Io, consapevole dell’identita tra il sé che si percepisce e il sé come principio delle sue
operazioni (e quindi ‘autocoscienza’ come coscienza non solo della sostanzialita del soggetto, ma

¥ Cfr. ivi, t. I, nn. 174-180, pp. 109-110. Sull’analogia tra spazio puro ed essere ideale inde-
terminato cfr. anche ivi, t. II, n. 1196, p. 323.

®Ivi, t. I, n. 999, p. 242.
% Ibidem.

“© Cfr. ivi, t. I, nn. 189-191, pp. 112-114. In questo senso il sentito primitivo non & da consi-
derarsi sovrapponibile al termine del sentimento fondamentale (lo ‘spazio puro illimitato’), ma
costituisce la materia del sentimento fondamentale, come distinta dalla sua forma che & ’attivita

senziente. Il sentito primitivo & piuttosto I’estensione soggettiva del corpo proprio (cfr. ivi, t. I,

nn. 212-218, pp. 120-123).

“ Cfr. ivi, t. I, n. 265, p. 146.

ISSN 2385-216X



100 | FRANCESCO SACCARDI

anche degli atti secondi - secondo la distinzione scolastica).*

Questo aspetto distanzia certamente il discorso di Rosmini da quello dell’idealismo trascen-
dentale, e quindi anche dall’attualismo gentiliano, nel quale la dialettica tra immediatezza e me-
diazione che costituisce ’autocoscienza non lascia spazio alla possibilita di concepire una qual-
che precedenza del sentimento, in quanto terminante nel corpo sentito, rispetto al ‘sentire di
sentire’ che e 'autocoscienza medesima.” Ma vi € un altro aspetto, a questo connesso, cui con-
viene prestare attenzione.

All'interno del primo volume del Sommario di pedagogia, Gentile fornisce un’approfondita
analisi - altrove assente - della sensazione, della percezione e degli ‘atti psichici’ in generale. In
queste pagine il confronto con il pensiero di Rosmini sembra essere costante, nonostante non si
faccia mai riferimento all’opera rosminiana. Si tratta in primo luogo di evidenziare, per Gentile,
che se nella coscienza con cui si conosce qualcosa vi & sempre autocoscienza, allora ogni fatto
psichico, in quanto ‘atto’ (o pensiero), non é se non «una certa determinazione di quell’atto per-
manente che & I'lo».* Dove ¢ il significato di questa ‘permanenza’ ad assumere una peculiare
rilevanza, proprio in contrapposizione al pensiero rosminiano.

L’atto psichico assolutamente immediato, o elementare, in cui si risolve ogni fatto psichico,
per quanto complesso, ¢ la sensazione. E delle sensazioni non & possibile fornire una classifica-
zione tra interne ed esterne prendendo a riferimento il corpo del senziente. Queste caratterizza-
zioni possono infatti competere soltanto a qualcosa che abbia luogo nello spazio, mentre il fatto
psichico ¢ la negazione di ogni spazialita. Piu precisamente: & lo spazio psichico quello in cui si
localizzano le sensazioni e prende forma il mondo sensibile. Non é attraverso la mera sensazione
che si possa distinguere il corpo nostro da quello che non & nostro, in quanto la sensazione, come
atto immediato dell’lo, & avvertimento di un certo modo di essere, senza relazione ad altro.*”” Qui
la vicinanza al testo di Rosmini e esplicita. D’altra parte, nemmeno la distinzione di forma e con-
tenuto della sensazione risulta fondata per Gentile. Attraverso di essa si tratterebbe di non con-
fondere il sentire, permanente, con il sentito, continuamente variante - analogamente a quanto

2 Cfr. ivi, t. I, nn. 68 e 75, pp. 64 e 68.

* La coscienza, per Gentile, & un sentire che originariamente si fa oggetto di sé, e dunque
si fa Io. Al di fuori del pensiero, che & certamente ‘sentire’, ma sentire consapevole (di sé), non si
puo distinguere - se non astrattamente - la natura, intesa come quel «sentire indistinto» che pure
¢ «base indefettibile», o termine del pensiero. Questa natura é infine il nostro corpo e, mediante
esso, il mondo fisico nella sua totalita. Nondimeno, I’esperienza che attesta I’esistenza della sen-
sazione, come coscienza della sensazione, non e gia piu sensazione. Soltanto attraverso la nega-
zione che ne fa il pensiero, il sentire & qualcosa di reale come momento ineliminabile di quel pro-
cesso in cui si realizza I’autocoscienza (cfr. GENTILE, Introduzione alla filosofia, cit., cap. V, parr. 18-

20).

“ G. GENTILE, Sommario di pedagogia come scienza filosofica [1913-1914], 2 voll., Sansoni, Fi-

renze 1982, vol. I, Parte prima, cap. 4, par. 4.

* Cfr. ivi, vol. I, Parte prima, cap. 5, parr. 1-4,

ISSN 2385-216X



‘IL MIO CORPO LIMITATO E LO SPIRITO INFINITO’ | 101

accade, in Rosmini, nel rapporto tra sentimento fondamentale e sensazione particolare. Certa-
mente la sensazione é ‘atto dell’lo’, che € una permanenza, e anzi I'lo stesso nella sua immedia-
tezza, ma essa ¢ sempre una data sensazione, & sempre sentire un certo sentito.* La stessa pre-
dicazione di un piacere come dimensione originaria del sentire - e, correlativamente, del piacere
e del dolore sensibile quali alterazioni di questo stato*” - viene criticata da Gentile, sempre per il
motivo che non esisterebbe soluzione di continuita tra I'Io e una certa sua sensazione, se € vero
che quest’ultima non sopraggiunge all’interno del sentire, che starebbe ad attenderla, ma ¢é lo
stesso 1o nella sua determinatezza. Diversamente, sarebbe presupposta - per Gentile contradditto-
riamente - una certa anima come anteriore alla sensazione.*

La distanza rispetto a Rosmini, infine, & avvertita anche a proposito della ‘percezione’. Se
questa viene distinta dalla sensazione, che in quanto passivita sarebbe impotente ad acquistar
coscienza di sé, si dimentica che, se ¢ il soggetto a sentire, e ‘soggetto’ significa ‘autocoscienza’,
e quindi coscienza, allora vi & percezione.” Nemmeno una distinzione ideale consente di porre
una qualche ‘eccedenza’ della sensazione rispetto alla percezione. Una tale distinzione, infatti,
attribuirebbe pur sempre all’atto psichico un momento - per quanto ideale - che non sarebbe
attuale, posto a suo fondamento: attribuzione assurda, secondo Gentile, perché «fuori dell’atto e
prima del processo I’anima non & niente assolutamente».*

Al di qua della convinzione espressa in questa occasione da Gentile, che presuppone lo
sfondo ontologico dell’attualismo (come tale meritevole di essere discusso), si tratta di doman-
darsi quale sia la permanenza che si riscontra nell’esperienza, intesa come centro cosciente:
quella fenomenologica, esibita dall’atto del pensare, che si sostanzia dei suoi momenti, oppure
quella di un sostrato ontologico che possa prescindere dalle sue individuazioni.

francesco.saccardi@unive.it

(Universita Ca’ Foscari, Venezia)

% Cfr. ivi, vol. I, Parte prima, cap. 6, parr. 6-7.

7 Secondo Rosmini, il sentimento fondamentale corporeo nel suo stato ‘normale’ & «piacere
diffuso», che si estende egualmente a tutte le parti sensitive del corpo, non avendo alcuna rappre-
sentazione figurativa del corpo stesso. Mentre le modificazioni del sentimento fondamentale pre-
sentano «un modo loro proprio», e possono intensificare, diminuire il piacere, oppure convertirlo

nel suo opposto (cfr. RosMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee, cit., t. II, n. 725, pp. 260-261).
* Cfr. GENTILE, Sommario di pedagogia, cit., vol. I, Parte prima, cap. 6, parr. 2-3.
# Cfr. ivi, vol. I, Parte prima, cap. 7, parr. 1 e 3.

% 1vi, vol. I, Parte prima, cap. 7, par. 3.

ISSN 2385-216X



