ROSMINI STUDIES 12 (2025) 131-140 J

LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

SOBRE CODIFICACION Y JUSTICIA EN LA

FILOSOFIA DEL DERECHO DE ANTONIO ROSMINI.

A PROPOSITO DE LA RECEPCION
DE LA SEGUNDA ESCOLASTICA EN SU PENSAMIENTO

ON CODIFICATION AND JUSTICE IN ANTONIO ROSMINI’S FILOSOFIA DEL DIRITTO. ON
THE RECEPTION OF SECOND SCHOLASTICISM IN HIS THOUGHT.

This article investigates the presence of some aspects arising from the reception of the legal
doctrines of the Second Scholasticism in Rosmini’s Filosofia del diritto. In this sense, be-
yond the abundant late scholastic sources referred to by Rosmini, the affinity of Rosmini’s
notion of law with that of Sudrez stands out above all, as well as the importance of justice
as an ethical criterion of positive law. Finally, the distrust aroused in Rosmini by the codifi-
cation project, then in vogue, is also noted.

1. Las fuentes de la Filosofia del derecho de Antonio Rosmini

De la abundancia de fuentes empleadas por Antonio Rosmini en su Filosofia del diritto nos
dan una cabal idea los «Indices de autores citados» presentes en cada uno de los dos voltimenes
de la segunda edicidn, que es la que seguimos en este trabajo." En ellos encontramos multitud de
autores clasicos, Padres de la Iglesia, tedlogos clasicos (entre los cuales muchos autores de la
Segunda Escoldstica) y no pocos filésofos modernos. A la vista de una relacién tan vasta de
autores resulta manifiesto el clasicismo de Rosmini, en cuya biblioteca encontramos, como en la
del buen escriba del Evangelio, nova et vetera. En efecto, consultando ambos indices, encontramos
entre los autores citados a Agustin (28 veces), Aristételes (42), Bafiez (1), Beccaria (1), Bentham
(5), Bellarmino (3), Bodino (2), Buchanan (2), Cayetano (1), Cicerén (70), Cipriano (2), Clemente
Alejandrino (1), Concilios diversos (63), Concilio di Trento (14), Criséstomo (3), De Maistre (5),
Episcopio (1) Eusebio de Cesarea (1), Fichte (4), A. Gellio (3), A. Gentile (2), Gibbon (2), Gémez (1),

! A. ROSMINI, Filosofia del diritto, 2 voll., P. Bertolotti, Intra 18652.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

Grozio (41), Hegel (3), Hobbes (18), Hume (2), Jansenio (1), Justiniano (49), Justino (2), Kant (28),
Lactancio (10), Lammenais (2), Leibniz (9), Lessio (1), Liguori (8), Locke (2), Lugo (4), Machiavelli
(4), Malebranche (1), Molina (1), Montesquieu (36), Navarro (Azpilcueta) (1), Platén (29),
Pufendorf (4), Rousseau (13), Sdnchez (2), Séneca (11), Sidney (2), Spinoza (10), Suérez (6),
telogos salmanticenses (2), Toledo (1), Toméas de Aquino (24), Tommasio (12), Ulpiano (5),
Véazquez (2), Vico (3), Voltaire (2), Wolff (12). Encontramos también un buen ndmero de juristas
modernos especialmente de drea germdnica (particularmente Zeiller [45]), explicable por la
pertenencia por entonces del norte de Italia a Austria.

Resulta de todo ello un Rosmini lector interesado y atento, incluso minucioso, al panorama
completo de la filosofia moral y juridica. De este amplio trasfondo de sabiduria juridica, Rosmini
elige autores y tematicas afines a sus intereses especulativos.

Destaca, en primer lugar, la presencia de pensadores antiguos: Platén (de quien toma las
palabras de apertura del primer volumen), Aristételes, y la abundantisima presencia de Cicerén
(el autor mas citado en absoluto y seguido). También Séneca es citado y seguido frecuentemente.
De estos autores Rosmini toma los grandes ideales ético-antropoldgicos de la antigiiedad, bien
trabados entre si, en particular: la justicia eterna, la natura humana bifronte, constituida de l6gos
y animalidad; el mundo moral al que pertenece la criatura humana en virtud de la libertad; la
dignidad del hombre, tnico sefior de sus actos en el reino de los seres vivientes.

Sobre la presencia en la Filosofia del derecho de los autores de la llamada Segunda Escolastica
hay que hacer algunas precisiones.

- En primer lugar, no encontramos a Francisco de Vitoria (1483-1546), reconocido
undnimemente como iniciador de la asi llamada Escuela de Salamanca. Vitoria es propiamente
hablando el iniciador en la Universidad de Salamanca de una teologia renovada, caracterizada
por un cierto elemento humanistico y una decidida orientacién practica, siguiendo con ello en
buena medida los pasos del nominalismo, enteramente interesado en cuestiones practicas. En su
pensamiento se produce asi una convergencia de las lineas fundamentales procedentes de la
revolucidn escotista y ockhamista, la primera de naturaleza antropoldgico-teoldgica y ética, la
segunda de naturaleza eclesioldgico y metafisica.

- En cambio, se presta alguna atencidn a autores, particularmente moralistas y juristas que,
aunque de menor proyeccién en la historia del pensamiento, como son los jesuitas Tomas
Sanchez (1550-1610) y Antonio Gémez (1501-1561), se ocuparon de cuestiones de derecho
privado, de familia y penal, imprescindibles en una obra como esta Filosofia del derecho que quiere
poner las bases legislativas para la nueva Italia que nacera tras la separacién de Austria.

- Encontramos ademds varias alusiones a los llamados «teblogos salmanticenses» (sin
especificar cudles en concreto), referidos también en relacién con cuestiones familiares y

2 Las obras citadas de ambos autores son, respectivamente: R. Patris Thomae Sanchez De sancto
matrimonii sacramento disputationum tomi tres, apud Benedictum Milochum, Venetiis 1672; D. Antonii
Gomezii variae resolutiones iuris civilis, communis et regii tomis tribus distinctae, quorum I. Ultimarum
voluntatum, II. Contractuum, III. Delictorum, sumptibus Joannis Posuel, Ludguni 1701. Se trata de una
versién a partir del original en tres volimenes Commentarium variorumque resolutionem, Andrea a

Portonaris, Salmanticae 1554-1555.

ISSN 2385-216X



SOBRE CODIFICACION Y JUSTICIA | 133

penales.

- Por otro lado, los Escolasticos mas mencionados son Tomds de Aquino, Domingo Bafiez,
Cayetano (Tomds de Vio), Juan de Lugo, Francisco Sudrez, Gabriel Vizquez, Luis de Molina,
Roberto Bellarmino.

- Se mencionan ademas en determinadas ocasiones algunas doctrinas y soluciones tomadas
de los célebres Tractatus de justitia et jure, como los de Domingo de Soto, Luis de Molina y Leonardo
Lessio, un género teoldgico-juridico devenido clasico entre los escolasticos de los siglos XVI y
XVII.

- No queremos dejar de mencionar el hecho de que ciertos autores de matriz calvinista
(monarcémaca), sostenedores de ideas democratistas o protorrepublicanas procedentes de la
tradicién medieval, autores préximos a las ideas politicas clasicas de los tedlogos escolasticos,
especialmente jesuitas, aparecen mencionados, como es el caso del escocés George Buchanan y
también la del inglés Algernon Sidney, tedrico y activista whig.

- Es de notar también la relevancia de ciertos autores, inspirados de algiin modo en ideas
de matriz vitoriano-suareciana, como Grozio y Pufendorf. Se trata de tedlogos-juristas
fuertemente arraigados en la concepcién moderna de la ley, netamente voluntarista, cuya
filiacidén con Sudrez (y en general con el giro escotista de inicios de la Modernidad y de la llamada
Segunda Escoldstica) estd bien establecida. También entre ellos pueden contarse los nombres de
Hobbes y Locke.

Por lo demads, como se ha mencionado antes, sorprende la abundante presencia de filésofos
modernos en general, interesados en cuestiones morales y juridico-politicas con los cuales
Rosmini entra en didlogo de diverso modo. Entre ellos se cuentan: Malebranche, Tommasio,
Spinoza, Leibniz, Hume, Wolff, Kant, Fichte, Hegel, etc.

Notable también resulta el modo cldsico de presentar los argumentos, en el que las
cuestiones consideradas (el valor eterno de la justicia, la ley natural y la legislacién positiva) son
tratadas y resueltas a la luz de la sabiduria clasica cristiana actualizada en un didlogo honesto, a
la vez que sagaz, con autores modernos y contemporaneos, leidos con libertad y amplitud de
miras.

2. Ley positiva, justicia y suarismo de fondo

En el epigrafe inicial de la Introduccién, titulado «Importancia de la Filosofia del Derecho»,
comienza Rosmini reivindicando la necesidad de que la legislacidn sea justa y no tanto «cierta,
Unica y universal», como el movimiento de las codificaciones impulsado por Napoléon, de aire
ciertamente racionalista, exigia por entonces.

Sin embargo, preguntamos a algunos de aquellos benefactores [quei benevoli] que deseando una
satisfactoria convivencia en la tierra para si mismos, los suyos y todos sus semejantes, quieren una
legislacion éptima de la que afirman que es cierta, Uinica y universal, por qué no dicen nada sobre si tal
legislacién debe ser justa o injusta.’

3 RosMINI, Filosofia del diritto, cit., I, p. 3.

ISSN 2385-216X



134 | LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

La primordial exigencia de justicia que incumbe sobre la legislacién es, dice Rosmini, efecto
primero y simple de la Providencia divina en el 4nimo de todos los hombres.

De ello no se debe concluir sino que cuanto hay de mds importante en las disciplinas morales y
juridicas es el elemento primero y mas simple que la divina Providencia ha puesto en el &nimo de todos,
porque a todos es necesario, aunque cominmente sea tenido por cosa de poco valor, perla preciosa
descuidada, precisamente porque esta en publico y sobre la que cualquiera puede disponer.*

Ahora bien, la «justicia», estima Rosmini, es la perfeccién de la ley positiva y, en tal sentido,
su «esencia», bien sabido que la esencia es aquello que, aferrado por la mente, puede devenir
objeto del discurso racional. «Es cierto que es la esencia aquello sobre lo que se razona, y aquello
que debe entender la mente. En efecto, la mente, alcanzada la nuda esencia de la cosa, aqui
permanece, aqui se radica». Tal aprehensién de la justicia como esencia de la ley es llamada aqui
por Rosmini «idea simple», una idea que, en dltima instancia, no es sino «una luz encendida por
el Creador en la humana naturaleza» sobre una de «las cosas mas excelentes de que la naturaleza
humana tiene necesidad, a saber, la justicia».’

Aplicando tales consideraciones a las leyes positivas, la idea simplicisima, diria vulgar, a pesar de
lo cual nobilisima més que cualquier otra, a partir de la cual debe tomar inicio todo razonamiento sélido
sobre tales leyes, me parece ser la idea de justicia, ante la cual todos los otros titulos de las leyes aparecen
como accidentales, accesorios, derivados. En efecto, la perfeccién de las leyes tiene en la sola justicia su
esencia [...]. Por tanto, aquellas ideas simples y generales de las que hemos venido hablando como de luces
encendidas por el Creador en la naturaleza humana son precisamente la esencia de aquellas cosas més
excelentes de las que tiene necesidad la naturaleza humana, una de las cuales es precisamente la justicia.®

Ya sabemos que la justicia es la perfeccién de la ley positiva, pero atin no qué es la justicia
en si misma. A la pregunta de qué es o en qué consiste la justicia algunos responden que es lo
«util» o el «interés». Rosmini parece aqui pensar en los tedricos ilustrados, como es el caso del
lombardo Beccaria que en su Dei delitti e delle pene pone la esencia y el fin de la ley en el interés
general, o en los filésofos morales escoceses, como es el caso de Hume y Hutcheson, que lo ponen
por su parte en la utilidad social. Ahora bien, dice Rosmini, razonando en estos términos estos
autores cometen un error de razonamiento que consiste en pasar del principio a las
consecuencias, porque, mientras que «la justicia es un principio, la utilidad, en cambio, es una
consecuencia».” Con todo,

mientras esta consecuencia que es la utilidad es considerada en su nexo con el principio de la justicia,

“Ivi, I, p. 4.
>1vi, I, p. 9.
¢ Ibidem.

7 Ibidem.

ISSN 2385-216X



SOBRE CODIFICACION Y JUSTICIA | 135

el pensar no esté pervertido; en cambio, cuando [la utilidad] es considerada aisladamente por el espiritu,
entonces estamos en el reino del sofisma en las mentes, que es anarquia en la sociedad. Entonces todo lo
que se medita sobre las leyes es cosa exterior, extrafia a su verdadera e intima esencia.?

Rosmini cree descubrir la razén de este modo pervertido de pensar que atiende a la
consecuencia y no al principio, al efecto y no a la causa, a la utilidad y no a la justicia de las leyes,
en el sensismo.

Este proceso de la atencidén del espiritu desde la justicia de las leyes a la utilidad no es un hecho
aislado. En todos los demas campos el espiritu humano ha seguido el mismo camino en los dos siglos que
precedieron al presente. La férmula general que expresa esta condicién de la mente decaida de la
contemplacién de lo esencial a la aprehensién de lo accesorio se puede expresar asi: los hombres han
abandonado las ideas y no han prestado atencién mas que a las sensaciones. El sensismo: he aqui en una
palabra la explicacién de todo lo que ha ocurrido en la teoria y la practica. El sensismo es el sinénimo del
idiotismo en que ha venido a parar una humanidad presuntuosa y verbosa. Las ideas muestran las esencias.
Las sensaciones son accesorios [estados transitorios] del sujeto inteligente [...]. La utilidad es un hecho,
como también lo es la sensacién. La justicia, en cambio, es una idea. Ver en esta idea de la justicia los
hechos es ver en el general los particulares: he aqui la humana sabiduria que deciamos. Tal es el propdsito
de la Filosofia del Derecho.’

Se refiere entonces el Nuestro a sus otras obras, en concreto a la Ideologia, «donde se ha
realizado el examen del sensismo moderno y del subjetivismo nacido de aquél», aclarando que asi
como el propdsito de aquel trabajo fue indagar sobre el alcance de aquella nocién radical que es
la «luz de la razén» («il lume della ragione»), asi también en esta Filosofia del derecho se propone,
«mas trazando que exponiendo», indagar el significado y alcance de esta idea de justicia a cuyo
estudio se consagran todas las ramas de la ciencia del derecho.”

De la altura y sagrada excelencia del concepto rosminiano de justicia nos dan una idea estas
palabras suyas: «La justicia no es algo hecho por los hombres, ni, en consecuencia, las manos de
los hombres la pueden deshacer. Es anterior a las leyes que dictan los hombres, las cuales
propiamente no pueden ser mas que una expresién suya, una suerte de vestido de la justicia»."
Con tal idea de justicia resulta inmediato el reenvio a la idea clésica de ley natural. En efecto -
dice Rosmini - «San Agustin en absoluto duda en negar el nombre de ley a aquella sancién que
sea priva de la justicia», segin aquellas palabras del De libero arbitrio: «Num istas leges iniustas,
vel potius nullas dicere audebimus? Mihi lex esse non videtur, quae justa non fuerit»."

81vi, I, pp. 9-10.
°1vi, I, p. 10.

© Ibidem.

" Ibidem.

21vyi, I, pp. 10-11. Cf. S. AGUsTIN, De libero arbitrio, lib. I, cap. 5. Cf. también De civitate Dei,
lib. XIX, cap. 21.

ISSN 2385-216X



136 | LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

Precisamente tratando de la ley positiva en su necesaria relacién con la justicia (como
aspecto de la ley moral natural) presenta Rosmini una interesante caracterizacién de la ley
positiva en su intrinseca dependencia de la ley natural. Con todo, lo que mds interesa aqui a
nuestro propdsito son los ecos suarecianos presentes en la idea rosminiana de ley positiva, ecos
por otro lado del todo naturales toda vez que el De legibus suareciano ha conformado la
mentalidad juridica moderna. En tal sentido en la nota segunda de las paginas 10-11 dice Rosmini:

La ley positiva reviste siempre una expresion externa, siendo bien proferida en palabras bien
promulgada por escrito. Sin embargo, ni las palabras [proferidas] ni las letras escritas son propiamente
la ley, sino solamente los signos que comunican la ley a la mente de los demas. La ley, por tanto, hecha
abstraccién de los signos que la comunican o promulgan, permanece como una concepcidn que tiene su
sede en la mente, una idea, una nocién que expresa el orden intrinseco del ser que exige respeto de por si
o la voluntad del superior que exige igualmente nuestro respeto. De ahi que en otro lugar haya definido la
ley en sentido formal, abstraccién hecha de todo otro elemento accesorio, como una nocién de la mente,
usando la cual se juzga acerca de la moralidad de las acciones y segtin la cual por tanto se debe actuar. En
el mismo lugar hice notar que una tal definicién retorna en sustancia en la definicién comin que
proponen los autores cuando llaman a la ley ratio agendorum [la razén de lo que ha de ser obrado] (cf.
Principi della Scienza Morale, c. 1).">

De esta nota merece la pena comentar dos rasgos que permiten descubrir la huella de
Sudrez en la nocién de ley positiva presentada por el Roveretano. De un lado, la nocién de
promulgacién de la ley presentada por Rosmini como manifestacidn oral o escrita del legislador
al subdito parece tomada expressis verbis de diversos pasos del De legibus."* Pero sobre todo resulta
decisivo el énfasis en la voluntad del legislador presentando la ley como mandato o imperio en
cuanto superior con capacidad de obligar. He aqui un inequivoco aspecto de la recepcién del
suarismo, tan difuso en la cultura juridica moderna con el que resuenan aquellas palabras de
Sudrez al definir la esencia de la ley «mds como un acto de la voluntad que del intelecto», como
reza el encabezado de la edicién de L. Vivés en De legibus 1, 5, 24 («legem esse actum voluntatis
melius intelligi et defendi asseritur»).” En efecto, segiin Sudrez, la esencia de la ley «es el acto de
la voluntad justa y recta por medio del cual el superior quiere obligar al inferior a hacer esto o
aquello» («legem in ipso legisatore esse actum voluntatis justae et rectae, quo superior vult
inferiorem obligare ad hoc vel illud faciendum»). Sobre este voluntarismo de impronta escotista-

3 RosMINI, Filosofia del diritto, cit., I, pp. 10-11, nota 2.

“ Cfr. F. SUAREZ, De legibus 1, 4, 12: «Haec vero doctrina supposita circa imperium uniuscu-
jusque ad seipum, de imperio unius ad alium necessario dicendum est, post actum voluntatis legi-
slatoris, quem supra declaravi, solum requiri ac necessarium esse ut legislator illud suum decretum
et judicium insinuet, manifestet, seu intimet subditis, ad quos lex ipsa refertur. Hoc enim neces-
sarium est, quia alias non potest voluntas principis obligare subditum, quia non innotesceret illi,

ut dicemus latius, agentes de promulgatione» (cursiva propia). Cf. también De legibus 1, 5, 24.

1 Basta con apelar a idéntica recepcién de la nocién suareciana de ley y su impronta

voluntarista en autores como Grozio, Hobbes, Culverwell, Locke, etc.

ISSN 2385-216X



SOBRE CODIFICACION Y JUSTICIA | 137

suareciana presente en la filosofia juridica moderna quien escribe se ha expresado ampliamente
en diversos lugares.'

3. Sobre la tentacién racionalista de las codificaciones

Sin embargo, la cuestién que en verdad preocupa a nuestro autor es la tentacién del
racionalismo juridico latente en los proyectos de codificacién del siglo XIX, que sintiéndose
dispensados de razonar sobre lo justo y lo injusto querrian anular la exigencia imprescriptible
de justicia de las leyes, sustituyéndola por la claridad, simplicidad, uniformidad y universalidad
de un cédigo de leyes.

De ahi que nos parezca que algunos se han alegrado de un modo excesivo de la formacién de los
Cddigos de las leyes, como si por el solo hecho de quedar éstas bellamente reunidas en un solo volumen,
con divisiones regulares, adornado con la claridad y simplicidad en el decir, convertidas las leyes en
uniformes y comunes a todas las provincias, a todos los individuos del Estado, se hubiera alcanzado una
perfectisima legislacién; y que desde entonces la mente humana pudiese en lo sucesivo quedar
enteramente dispensada de razonar sobre lo justo y lo injusto, como con licencia para reposar a su gusto,
convertido asi en superfluo el estudio del derecho racional.”

Se trata de la perniciosa tentacién de cambiar la forma légica por el fondo de la ley, que no
es sino la justicia, exaltando la primera y sofocando el segundo. Sélo una concepcién sabia de la
ley es capaz de detectar el juego capcioso del positivismo juridico. De poseer esta sabiduria, tan
alabada por Rosmini, da muestras el Cédigo civil austriaco,' que, sin dejarse seducir por dicha
tentacidn, reconoce la posibilidad de lagunas en el propio ordenamiento juridico, disponiendo
por ello juiciosamente que tales lagunas y dudas deben ser resueltas apelando los jueces como
intérpretes de la ley al Derecho natural (cf. art. 7). De esta manera, dice Rosmini, «este Derecho
[natural], fuente constante de todas las buenas leyes e inmenso receptaculo, ha venido a ser
finalmente reconocido en nuestro tiempo cual ley nacional».” El principal entre los juristas
austriacos al que hay que atribuir este mérito es Franz von Zeiller, quien ademds de autor

16 Cf. L. PRIETO, Sudrez y el destino de la metafisica, Biblioteca de autores cristianos, Madrid
2013, pp. 78-80; Vida y pensamiento del padre Francisco Sudrez, en «Ecclesia. Revista de Cultura
Catdlica», XX, 2006, 2, pp. 187-210; Sudrez sobre el imperium como constitutivo formal de la ley: de

Escoto a Kant, en «Carthaginensia», XXXVI, 2020, 70, pp. 501-526.
7 RosMINI, Filosofia del diritto, cit., I, p. 12.

8 Allgemeines biirgerliches Gesetzbuch fiir die gesammten Erbldnder der Oesterreichischen Monar-

chie, Aus der K. K. Hof- und Staats-Druckerey, Wien 1811.

Y Cuando Rosmini escribe la Filosofia del diritto, entre 1841-1845, todavia esta vigente en el
norte de Italia el derecho austriaco. Sélo con la independencia de Austria en 1866 su derecho deja

de estar vigente en el norte de Italia.

ISSN 2385-216X



138 | LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

principal de dicho cddigo, es autor de la obra titulada El Derecho natural privado.” Rosmini tributa
a Zeiller un no disimulado encomio. Dice asi Rosmini:

Se siga de ello la alabanza de aquel hombre distinguido que tuvo tan gran parte en la formacién del
mencionado C4digo y que en su Derecho privado escribié sabiamente: «Puesto que finalmente el suefio
adulador de un cédigo perfecto que pueda decidir todos los casos se ha disipado en general, si no estoy en
un error, la doctrina del Derecho natural permanecera siempre y en todo lugar como el cédigo, aunque
subsidiario, cierto y decisivo para todos los casos no previstos por la ley».”

El propio Zeiller afiadia inmediatamente después en nota a pie de pagina: «En el Cédigo
civil austriaco se ordena expresamente que cuando un caso juridico segtin la ley positiva, después
de recurrir a la analogia, permanece dudoso, debe ser resuelto segin la ley natural».”

Rosmini no es contrario a la elaboracién de un Cddigo civil italiano. Bien al contrario, lo
demanda, aunque sujeto a las exigencias de la justicia. Como hizo Anthon Thibaut (1772-1840)
para Alemania con su Sobre la necesidad de un Derecho civil comiin para Alemania (1814),” de lo cual
nos da cuenta el propio Rosmini, también el Roveretano demandara un cédigo comtn para toda
Italia. Pero tal peticién esta subordinada a la fundamental exigencia de la justicia, que debe
gobernar todo cédigo legislativo. Lo dice solemnemente nuestro autor con estas palabras:

Lo que nosotros reprobamos es el grito que se dice lanzado por Napoléon a la vista del primer
comentario de su Cédigo civil: «Mon Code est perdul». Lo que rechazamos es que la ley del hombre
pretenda suplantar sacrilegamente la ley de la naturaleza y de Dios y que, ebria de loco orgullo, diga a
éstas: Retirate de la tierra, para mi vuestro trono. Rechazamos que les leyes humanas, en lugar de
presentarse como aquello que son, a saber, una simple declaracién falible e imperfecta de la ley racional
y una sancién de la revelada, comiencen con las mds solemne de las mentiras y de las injusticias,

20 F, VON ZEILLER, Das natiirliche Privat-Recht, Karl Ferdinand Beck, Wien 1819. Presentamos el
enlace a la obra puesta a disposicién en la web del Max Planck Institut fiir Rechtsgeschichte und

Rechtstheorie, https://dlc.mpg.de/!toc/mpirg_sisis_218875/44/-/ (consultado el 27/01/2025).

2L ROSMINI, Filosofia del diritto, cit., I, p. 13, nota 2. El texto de von Zeiller citado por Rosmini
es el siguiente: «Und da der siisse Traum eines vollstidndigen, alle Fille bestimmt entscheidenden,
Gesetzbuches, endlich wohl allgemein verschwunden ist; so wird die (natiirliche) Rechtslehre stets
und iiberall zwar nur der subsidiarische, jedoch der apodictisch-gewisse, alle mégliche Rechtsfélle

entschiedende, Codex bleiben» (Das natiirliche Privat-Recht, cit., § 25, p. 43).

2 VON ZEILLER, cit., § 25, p. 44: «In dem allgem[einen]. Biirgerl[ichen]. Gesetzbuche Oester-
reichs ist (§ 7) ausdriicklich verordnet, das ein Rechtsfall welcher nach dem (positive) Gesetze,
selbst mit Zuhiilfenehmung der Analogie, noch zweifelhaft bleibt, nach den natiirlichen Rechtsge-

setzen entschieden werden soll» (tr. propia).

2 A. THIBAUT, Ueber die Nothwendigkeit eines allgemeinen biirgerlichen Rechts fiir Deutschland,
Mohr und Zimmer, Heidelberg 1814, https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/thi-
baut1814/0003/image,info (consultado el 27/01/2025).

ISSN 2385-216X



SOBRE CODIFICACION Y JUSTICIA | 139

presentandose al pablico como supremas, Unicas, infalibles, inapelables, inflexibles, inmutables.*

Ahora bien, tal «loco orgullo», tal «pazzo orgoglio» del positivismo codificador es no sélo
posible, sino real y frecuente, y se conjuga bien con la voluntad de poder que el Estado siempre
suele pretender. En efecto, «los cédigos deben ser considerados instrumentos de poder y de
imperio absoluto».”” Rosmini ve con agudeza que tras los proyectos de codificacién y unificacién
legal, tales como los realizados (o al menos deseados) por César, Teodorico, Justiniano, Federico
y finalmente Napoledn, se esconde un esfuerzo por el poder. Llama la atencién la cita de Suetonio,
tomada de su Vida de César, cap. 44, traida a colacién oportunamente por Rosmini. Decia alli
Suetonio que Julio César «quiso reordenar de un cierto modo el derecho civil, de manera que de
la inmensa y desordenada abundancia de leyes, se reunieran las mejores y mds necesarias en
unos pocos libros».

En breve, ain aceptando la idea en general de una codificacidn, las reticencias que Rosmini
alberga en su espiritu hacia el proyecto de una codificacién proceden del inequivoco peligro de
«positivismo» y «absolutismo» de un Estado que quiere mantenerse al margen, mas allé de las
exigencias de la justicia. Hobbes es la mejor prueba de la inseparabilidad de ambos rasgos y de la
realidad de tales peligros. Rosmini parece estar leyéndolo cuando alerta de tales riesgos. Por eso,
a los pocos hombres que los han visto dedica encendidos elogios:

No se crea que estos hombres que no aceptan los Cédigos y que contra ellos lanzan sus invectivas
merezcan acaso el desprecio. Al contrario, nosotros los honramos como las mejores cabezas, las que han
visto mas lejos. Por ello no se han dejado engafiar por la forma exterior de las leyes, mas o menos breves
y elegantes, sobre lo que las inteligencias mediocres han concentrado su admiracién. ;De dénde entonces
tanta oposicién a los Cédigos en hombres de tal manera penetrantes y perspicaces? Del concepto que se
han formado de los Cédigos. Ellos ven los Cédigos como un programa legal con el que el Estado desea
abolir irrevocablemente todo lo que no estad comprendido en é1.7¢

Uno de estos hombres perspicaces que no han idolatrado el proyecto codificador parece ser
Savigny, que mantuvo una conocida oposicién a las ideas de Thibaut.” Rosmini le reconoce el
mérito de haber criticado la validez misma de la idea de codificacién, aunque procediendo la

2 ROSMINI, Filosofia del diritto, cit., I, p. 13.

% 1vi, I, p. 14: «Che si debbano riguardare i Codici siccome stromenti di potenza e d’imperio

assoluto», dice nuestro autor siguiendo la opinién de M.E. Lerminier.
% 1vi, I, p. 15.

77 El escrito de Savigny en el que se ataca a Thibaut lleva por titulo Vom Beruf unserer Zeit
fiir Gezetzgebung und Rechtswissenschaft, Mohr und Zimmer, Heidelberg 1814. Aunque Rosmini
traduce el titulo como «De la vocacién de nuestro siglo en lo tocante a legislacién y
jurisprudencia», creemos més correcta esta otra: «Sobre la obligacién [Beruf, officium] de nuestro
tiempo en lo tocante a legislacién y ciencia juridica [Rechtswissenschaft]» (cf. https://digi.ub.uni-

heidelberg.de/diglit/savigny1814, consultado el 27/01/2025).

ISSN 2385-216X



140 | LEOPOLDO JOSE PRIETO LOPEZ

critica de Savigny de un planteamiento histdrico, no de la intrinseca exigencia de la justicia,
Rosmini encuentra en ese mismo modo de ver historicista su limite.

Insiste Rosmini en que, superados los escollos del positivismo y absolutismo, nada tiene que
objetar a un Cédigo que se sujete a la ley natural y, en tal sentido, a la ley de Dios, criterio dltimo
de justicia («suprema ley juridica» la llama también Rosmini) y de racionalidad préctica para
toda ley positiva. Pero escuchemos mejor directamente las palabras del sabio italiano:

[Aspiramos a un] cédigo nuevo, como el que tendréan las edades futuras, un cédigo que cumpla con
lo que como tal debe ser, a saber, un cédigo que prescribiendo la justicia, no sea él mismo una injusticia;
un cédigo - jreid, si, filésofos! - que profese la HUMILDAD [las capitales son de Rosmini] hasta en sus
primeras palabras, virtud base y principio de toda humana justicia, virtud no privada solamente, como
erréneamente se estima, sino también publica, maximamente publica, y regia; un cédigo que se someta a
Dios para que a tal cédigo pueda someterse legitimamente el hombre, cuyo oficio no sea el de hacer las
leyes, sino sélo interpretar cautamente, como hemos dicho antes, la suprema ley juridica [es decir, la
justicia] [...]. Decian los antiguos que los magistrados deben estar presididos por las leyes y el pueblo por
los magistrados.” Nosotros, viviendo ya en la luz evangélica, ahadimos que las leyes mismas deben ser
presididas por la eterna justicia; o lo que es igual, la ley positiva debe ser presidida por la ley racional [la
ley natural en cuanto ley de Dios], la cual debe siempre poder ser oida [...]. Por tanto, esta maxima
autoridad racional tenga siempre libre voz en el Estado, sea siempre una ley viviente que enmiende la
escrita y muerta.”

Los magistrados sobre el pueblo. Las leyes positivas sobre los magistrados. La eterna
justicia, la suprema ley juridica, sobre las leyes. He aqui el orden de prelacién de un sistema de
fuentes juridicas establecido segun la verdad de las cosas y la sabiduria, y no sobre el simple
poder. Pues bien, segiin Rosmini, la «filosofia del derecho» es «la ciencia de la justicia» y por
tanto, «la ciencia que estudia el fundamento inconcuso de toda autoridad humana, asi como de
toda legislacion que de ella procede».*

leopoldojose.prieto@ufv.es

(Universidad Francisco de Vitoria, Pozuelo de Alarcén, Madrid)

% La cita es de Cicerdn, Leyes, 111, 1, que se inspiraba a su vez en Platén (Leyes, 1V, 715 c-d).

Decia Cicerdn: «Ut magistratibus leges, ita populo praesunt magistratus».
» ROSMINI, Filosofia del diritto, cit., I, p. 16.

®Ivi, I, p. 17.

ISSN 2385-216X



