
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 131-140 

ISSN 2385-216X 

LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 

SOBRE CODIFICACIÓN Y JUSTICIA EN LA 
FILOSOFÍA DEL DERECHO DE ANTONIO ROSMINI. 

A PROPÓSITO DE LA RECEPCIÓN 
DE LA SEGUNDA ESCOLÁSTICA EN SU PENSAMIENTO 

ON CODIFICATION AND JUSTICE IN ANTONIO ROSMINI’S FILOSOFIA DEL DIRITTO. ON 

THE RECEPTION OF SECOND SCHOLASTICISM IN HIS THOUGHT. 

This article investigates the presence of some aspects arising from the reception of the legal 
doctrines of the Second Scholasticism in Rosmini’s Filosofia del diritto. In this sense, be-
yond the abundant late scholastic sources referred to by Rosmini, the affinity of Rosmini’s 
notion of law with that of Suárez stands out above all, as well as the importance of justice 
as an ethical criterion of positive law. Finally, the distrust aroused in Rosmini by the codifi-
cation project, then in vogue, is also noted. 

1. Las fuentes de la Filosofía del derecho de Antonio Rosmini 

De la abundancia de fuentes empleadas por Antonio Rosmini en su Filosofia del diritto nos 
dan una cabal idea los «Índices de autores citados» presentes en cada uno de los dos volúmenes 
de la segunda edición, que es la que seguimos en este trabajo.1 En ellos encontramos multitud de 
autores clásicos, Padres de la Iglesia, teólogos clásicos (entre los cuales muchos autores de la 
Segunda Escolástica) y no pocos filósofos modernos. A la vista de una relación tan vasta de 
autores resulta manifiesto el clasicismo de Rosmini, en cuya biblioteca encontramos, como en la 
del buen escriba del Evangelio, nova et vetera. En efecto, consultando ambos índices, encontramos 
entre los autores citados a Agustín (28 veces), Aristóteles (42), Báñez (1), Beccaria (1), Bentham 
(5), Bellarmino (3), Bodino (2), Buchanan (2), Cayetano (1), Cicerón (70), Cipriano (2), Clemente 
Alejandrino (1), Concilios diversos (63), Concilio di Trento (14), Crisóstomo (3), De Maistre (5), 
Episcopio (1) Eusebio de Cesarea (1), Fichte (4), A. Gellio (3), A. Gentile (2), Gibbon (2), Gómez (1), 

 
1 A.  ROSMINI , Filosofia del diritto ,  2 voll.,  P. Bertolotti, Intra 1865 2 .  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 
 

ISSN 2385-216X 

Grozio (41), Hegel (3), Hobbes (18), Hume (2), Jansenio (1), Justiniano (49), Justino (2), Kant (28), 
Lactancio (10), Lammenais (2), Leibniz (9), Lessio (1), Liguori (8), Locke (2), Lugo (4), Machiavelli 
(4), Malebranche (1), Molina (1), Montesquieu (36), Navarro (Azpilcueta) (1), Platón (29), 
Pufendorf (4), Rousseau (13), Sánchez (2), Séneca (11), Sidney (2), Spinoza (10), Suárez (6), 
teólogos salmanticenses (2), Toledo (1), Tomás de Aquino (24), Tommasio (12), Ulpiano (5), 
Vázquez (2), Vico (3), Voltaire (2), Wolff (12). Encontramos también un buen número de juristas 
modernos especialmente de área germánica (particularmente Zeiller [45]), explicable por la 
pertenencia por entonces del norte de Italia a Austria.  

Resulta de todo ello un Rosmini lector interesado y atento, incluso minucioso, al panorama 
completo de la filosofía moral y jurídica. De este amplio trasfondo de sabiduría jurídica, Rosmini 
elige autores y temáticas afines a sus intereses especulativos. 

Destaca, en primer lugar, la presencia de pensadores antiguos: Platón (de quien toma las 
palabras de apertura del primer volumen), Aristóteles, y la abundantísima presencia de Cicerón 
(el autor más citado en absoluto y seguido). También Séneca es citado y seguido frecuentemente. 
De estos autores Rosmini toma los grandes ideales ético-antropológicos de la antigüedad, bien 
trabados entre sí, en particular: la justicia eterna, la natura humana bifronte, constituida de lógos 
y animalidad; el mundo moral al que pertenece la criatura humana en virtud de la libertad; la 
dignidad del hombre, único señor de sus actos en el reino de los seres vivientes. 

Sobre la presencia en la Filosofía del derecho de los autores de la llamada Segunda Escolástica 
hay que hacer algunas precisiones. 

– En primer lugar, no encontramos a Francisco de Vitoria (1483-1546), reconocido 
unánimemente como iniciador de la así llamada Escuela de Salamanca. Vitoria es propiamente 
hablando el iniciador en la Universidad de Salamanca de una teología renovada, caracterizada 
por un cierto elemento humanístico y una decidida orientación práctica, siguiendo con ello en 
buena medida los pasos del nominalismo, enteramente interesado en cuestiones prácticas. En su 
pensamiento se produce así una convergencia de las líneas fundamentales procedentes de la 
revolución escotista y ockhamista, la primera de naturaleza antropológico-teológica y ética, la 
segunda de naturaleza eclesiológico y metafísica. 

– En cambio, se presta alguna atención a autores, particularmente moralistas y juristas que, 
aunque de menor proyección en la historia del pensamiento, como son los jesuitas Tomás 
Sánchez (1550-1610) y Antonio Gómez (1501-1561), 2  se ocuparon de cuestiones de derecho 
privado, de familia y penal, imprescindibles en una obra como esta Filosofía del derecho que quiere 
poner las bases legislativas para la nueva Italia que nacerá tras la separación de Austria. 

– Encontramos además varias alusiones a los llamados «teólogos salmanticenses» (sin 
especificar cuáles en concreto), referidos también en relación con cuestiones familiares y 

 
2 Las obras citadas de ambos autores son, respectivamente: R.  Patris  Thomae Sanchez De sancto 

matrimonii sacramento disputationum tomi tres , apud Benedictum Milochum, Venetiis  1672; D. Antonii  

Gomezii  variae resolutiones iuris  civilis,  communis et regii  tomis tribus distinctae, quorum I.  Ultimarum 

voluntatum, II.  Contractuum, III.  Delictorum , sumptibus Joannis Posuel, Ludguni 1701. Se trata de una 

versión a partir del original en tres volúmenes Commentarium variorumque resolutionem , Andrea a 

Portonaris, Salmanticae 1554-1555. 



SOBRE CODIFICACIÓN Y JUSTICIA 133 
 

ISSN 2385-216X 

penales. 
– Por otro lado, los Escolásticos más mencionados son Tomás de Aquino, Domingo Báñez, 

Cayetano (Tomás de Vio), Juan de Lugo, Francisco Suárez, Gabriel Vázquez, Luis de Molina, 
Roberto Bellarmino. 

– Se mencionan además en determinadas ocasiones algunas doctrinas y soluciones tomadas 
de los célebres Tractatus de justitia et jure, como los de Domingo de Soto, Luis de Molina y Leonardo 
Lessio, un género teológico-jurídico devenido clásico entre los escolásticos de los siglos XVI y 
XVII. 

– No queremos dejar de mencionar el hecho de que ciertos autores de matriz calvinista 
(monarcómaca), sostenedores de ideas democratistas o protorrepublicanas procedentes de la 
tradición medieval, autores próximos a las ideas políticas clásicas de los teólogos escolásticos, 
especialmente jesuitas, aparecen mencionados, como es el caso del escocés George Buchanan y 
también la del inglés Algernon Sidney, teórico y activista whig. 

– Es de notar también la relevancia de ciertos autores, inspirados de algún modo en ideas 
de matriz vitoriano-suareciana, como Grozio y Pufendorf. Se trata de teólogos-juristas 
fuertemente arraigados en la concepción moderna de la ley, netamente voluntarista, cuya 
filiación con Suárez (y en general con el giro escotista de inicios de la Modernidad y de la llamada 
Segunda Escolástica) está bien establecida. También entre ellos pueden contarse los nombres de 
Hobbes y Locke. 

Por lo demás, como se ha mencionado antes, sorprende la abundante presencia de filósofos 
modernos en general, interesados en cuestiones morales y jurídico-políticas con los cuales 
Rosmini entra en diálogo de diverso modo. Entre ellos se cuentan: Malebranche, Tommasio, 
Spinoza, Leibniz, Hume, Wolff, Kant, Fichte, Hegel, etc. 

Notable también resulta el modo clásico de presentar los argumentos, en el que las 
cuestiones consideradas (el valor eterno de la justicia, la ley natural y la legislación positiva) son 
tratadas y resueltas a la luz de la sabiduría clásica cristiana actualizada en un diálogo honesto, a 
la vez que sagaz, con autores modernos y contemporáneos, leídos con libertad y amplitud de 
miras. 

2. Ley positiva, justicia y suarismo de fondo 

En el epígrafe inicial de la Introducción, titulado «Importancia de la Filosofía del Derecho», 
comienza Rosmini reivindicando la necesidad de que la legislación sea justa y no tanto «cierta, 
única y universal», como el movimiento de las codificaciones impulsado por Napoléon, de aire 
ciertamente racionalista, exigía por entonces. 

 
Sin embargo, preguntamos a algunos de aquellos benefactores [quei benevoli] que deseando una 

satisfactoria convivencia en la tierra para sí mismos, los suyos y todos sus semejantes, quieren una 
legislación óptima de la que afirman que es cierta, única y universal, por qué no dicen nada sobre si tal 
legislación debe ser justa o injusta.3 

 
3 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , I , p. 3.  



134 LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 
 

ISSN 2385-216X 

 
La primordial exigencia de justicia que incumbe sobre la legislación es, dice Rosmini, efecto 

primero y simple de la Providencia divina en el ánimo de todos los hombres. 
 
De ello no se debe concluir sino que cuanto hay de más importante en las disciplinas morales y 

jurídicas es el elemento primero y más simple que la divina Providencia ha puesto en el ánimo de todos, 
porque a todos es necesario, aunque comúnmente sea tenido por cosa de poco valor, perla preciosa 
descuidada, precisamente porque está en público y sobre la que cualquiera puede disponer.4 

 
Ahora bien, la «justicia», estima Rosmini, es la perfección de la ley positiva y, en tal sentido, 

su «esencia», bien sabido que la esencia es aquello que, aferrado por la mente, puede devenir 
objeto del discurso racional. «Es cierto que es la esencia aquello sobre lo que se razona, y aquello 
que debe entender la mente. En efecto, la mente, alcanzada la nuda esencia de la cosa, aquí 
permanece, aquí se radica». Tal aprehensión de la justicia como esencia de la ley es llamada aquí 
por Rosmini «idea simple», una idea que, en última instancia, no es sino «una luz encendida por 
el Creador en la humana naturaleza» sobre una de «las cosas más excelentes de que la naturaleza 
humana tiene necesidad, a saber, la justicia».5 

 
Aplicando tales consideraciones a las leyes positivas, la idea simplicísima, diría vulgar, a pesar de 

lo cual nobilísima más que cualquier otra, a partir de la cual debe tomar inicio todo razonamiento sólido 
sobre tales leyes, me parece ser la idea de justicia, ante la cual todos los otros títulos de las leyes aparecen 
como accidentales, accesorios, derivados. En efecto, la perfección de las leyes tiene en la sola justicia su 
esencia […]. Por tanto, aquellas ideas simples y generales de las que hemos venido hablando como de luces 
encendidas por el Creador en la naturaleza humana son precisamente la esencia de aquellas cosas más 
excelentes de las que tiene necesidad la naturaleza humana, una de las cuales es precisamente la justicia.6 

 
Ya sabemos que la justicia es la perfección de la ley positiva, pero aún no qué es la justicia 

en sí misma. A la pregunta de qué es o en qué consiste la justicia algunos responden que es lo 
«útil» o el «interés». Rosmini parece aquí pensar en los teóricos ilustrados, como es el caso del 
lombardo Beccaria que en su Dei delitti e delle pene pone la esencia y el fin de la ley en el interés 
general, o en los filósofos morales escoceses, como es el caso de Hume y Hutcheson, que lo ponen 
por su parte en la utilidad social. Ahora bien, dice Rosmini, razonando en estos términos estos 
autores cometen un error de razonamiento que consiste en pasar del principio a las 
consecuencias, porque, mientras que «la justicia es un principio, la utilidad, en cambio, es una 
consecuencia».7 Con todo,  

 
mientras esta consecuencia que es la utilidad es considerada en su nexo con el principio de la justicia, 

 
4 Ivi,  I, p. 4.  

5 Ivi,  I, p. 9.  

6 Ibidem.  

7 Ibidem.  



SOBRE CODIFICACIÓN Y JUSTICIA 135 
 

ISSN 2385-216X 

el pensar no está pervertido; en cambio, cuando [la utilidad] es considerada aisladamente por el espíritu, 
entonces estamos en el reino del sofisma en las mentes, que es anarquía en la sociedad. Entonces todo lo 
que se medita sobre las leyes es cosa exterior, extraña a su verdadera e íntima esencia.8 

 
Rosmini cree descubrir la razón de este modo pervertido de pensar que atiende a la 

consecuencia y no al principio, al efecto y no a la causa, a la utilidad y no a la justicia de las leyes, 
en el sensismo. 

 
Este proceso de la atención del espíritu desde la justicia de las leyes a la utilidad no es un hecho 

aislado. En todos los demás campos el espíritu humano ha seguido el mismo camino en los dos siglos que 
precedieron al presente. La fórmula general que expresa esta condición de la mente decaída de la 
contemplación de lo esencial a la aprehensión de lo accesorio se puede expresar así: los hombres han 
abandonado las ideas y no han prestado atención más que a las sensaciones. El sensismo: he aquí en una 
palabra la explicación de todo lo que ha ocurrido en la teoría y la práctica. El sensismo es el sinónimo del 
idiotismo en que ha venido a parar una humanidad presuntuosa y verbosa. Las ideas muestran las esencias. 
Las sensaciones son accesorios [estados transitorios] del sujeto inteligente […]. La utilidad es un hecho, 
como también lo es la sensación. La justicia, en cambio, es una idea. Ver en esta idea de la justicia los 
hechos es ver en el general los particulares: he aquí la humana sabiduría que decíamos. Tal es el propósito 
de la Filosofía del Derecho.9 

 
Se refiere entonces el Nuestro a sus otras obras, en concreto a la Ideología, «donde se ha 

realizado el examen del sensismo moderno y del subjetivismo nacido de aquél», aclarando que así 
como el propósito de aquel trabajo fue indagar sobre el alcance de aquella noción radical que es 
la «luz de la razón» («il lume della ragione»), así también en esta Filosofía del derecho se propone, 
«más trazando que exponiendo», indagar el significado y alcance de esta idea de justicia a cuyo 
estudio se consagran todas las ramas de la ciencia del derecho.10  

De la altura y sagrada excelencia del concepto rosminiano de justicia nos dan una idea estas 
palabras suyas: «La justicia no es algo hecho por los hombres, ni, en consecuencia, las manos de 
los hombres la pueden deshacer. Es anterior a las leyes que dictan los hombres, las cuales 
propiamente no pueden ser más que una expresión suya, una suerte de vestido de la justicia».11 
Con tal idea de justicia resulta inmediato el reenvío a la idea clásica de ley natural. En efecto – 
dice Rosmini – «San Agustín en absoluto duda en negar el nombre de ley a aquella sanción que 
sea priva de la justicia», según aquellas palabras del De libero arbitrio: «Num istas leges iniustas, 
vel potius nullas dicere audebimus? Mihi lex esse non videtur, quae justa non fuerit».12 

 
8 Ivi,  I, pp. 9-10.  

9 Ivi,  I, p. 10.  

10 Ibidem .  

11 Ibidem .  

12 Ivi, I , pp. 10-11. Cf. S.  AGUSTÍN , De libero arbitrio ,  lib. I, cap. 5. Cf. también De civitate Dei ,  

lib. XIX, cap. 21.  



136 LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 
 

ISSN 2385-216X 

Precisamente tratando de la ley positiva en su necesaria relación con la justicia (como 
aspecto de la ley moral natural) presenta Rosmini una interesante caracterización de la ley 
positiva en su intrínseca dependencia de la ley natural. Con todo, lo que más interesa aquí a 
nuestro propósito son los ecos suarecianos presentes en la idea rosminiana de ley positiva, ecos 
por otro lado del todo naturales toda vez que el De legibus suareciano ha conformado la 
mentalidad jurídica moderna. En tal sentido en la nota segunda de las páginas 10-11 dice Rosmini: 

 
La ley positiva reviste siempre una expresión externa, siendo bien proferida en palabras bien 

promulgada por escrito. Sin embargo, ni las palabras [proferidas] ni las letras escritas son propiamente 
la ley, sino solamente los signos que comunican la ley a la mente de los demás. La ley, por tanto, hecha 
abstracción de los signos que la comunican o promulgan, permanece como una concepción que tiene su 
sede en la mente, una idea, una noción que expresa el orden intrínseco del ser que exige respeto de por sí 
o la voluntad del superior que exige igualmente nuestro respeto. De ahí que en otro lugar haya definido la 
ley en sentido formal, abstracción hecha de todo otro elemento accesorio, como una noción de la mente, 
usando la cual se juzga acerca de la moralidad de las acciones y según la cual por tanto se debe actuar. En 
el mismo lugar hice notar que una tal definición retorna en sustancia en la definición común que 
proponen los autores cuando llaman a la ley ratio agendorum [la razón de lo que ha de ser obrado] (cf. 
Principi della Scienza Morale, c. 1).13 

 
De esta nota merece la pena comentar dos rasgos que permiten descubrir la huella de 

Suárez en la noción de ley positiva presentada por el Roveretano. De un lado, la noción de 
promulgación de la ley presentada por Rosmini como manifestación oral o escrita del legislador 
al súbdito parece tomada expressis verbis de diversos pasos del De legibus.14 Pero sobre todo resulta 
decisivo el énfasis en la voluntad del legislador presentando la ley como mandato o imperio en 
cuanto superior con capacidad de obligar. He aquí un inequívoco aspecto de la recepción del 
suarismo, tan difuso en la cultura jurídica moderna con el que resuenan aquellas palabras de 
Suárez al definir la esencia de la ley «más como un acto de la voluntad que del intelecto», como 
reza el encabezado de la edición de L. Vivès en De legibus 1, 5, 24 («legem esse actum voluntatis 
melius intelligi et defendi asseritur»).15 En efecto, según Suárez, la esencia de la ley «es el acto de 
la voluntad justa y recta por medio del cual el superior quiere obligar al inferior a hacer esto o 
aquello» («legem in ipso legisatore esse actum voluntatis justae et rectae, quo superior vult 
inferiorem obligare ad hoc vel illud faciendum»). Sobre este voluntarismo de impronta escotista-

 
13 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , I , pp. 10-11, nota 2. 

14 Cfr. F.  SUÁREZ , De legibus  1,  4, 12: «Haec vero doctrina  supposita circa imperium uniuscu-

jusque ad seipum, de imperio unius ad alium necessario dicendum est, post actum voluntatis legi-

slatoris,  quem supra declaravi,  solum requiri ac necessarium esse ut legislator illud suum decretum 

et judicium insinuet, manifestet, seu intimet subditis, ad quos lex ipsa refertur. Hoc enim neces-

sarium est, quia alias non potest voluntas principis obligare subditum, quia non innotesceret illi , 

ut dicemus latius, agentes de promulgatione» (cursiva propia).  Cf. también De legibus  1, 5, 24.  

15  Basta con apelar a idéntica recepción de la noción suareciana de ley y su impronta 

voluntarista en autores como Grozio, Hobbes, Culverwell, Locke, etc.  



SOBRE CODIFICACIÓN Y JUSTICIA 137 
 

ISSN 2385-216X 

suareciana presente en la filosofía jurídica moderna quien escribe se ha expresado ampliamente 
en diversos lugares.16 

3. Sobre la tentación racionalista de las codificaciones 

Sin embargo, la cuestión que en verdad preocupa a nuestro autor es la tentación del 
racionalismo jurídico latente en los proyectos de codificación del siglo XIX, que sintiéndose 
dispensados de razonar sobre lo justo y lo injusto querrían anular la exigencia imprescriptible 
de justicia de las leyes, sustituyéndola por la claridad, simplicidad, uniformidad y universalidad 
de un código de leyes. 

 
De ahí que nos parezca que algunos se han alegrado de un modo excesivo de la formación de los 

Códigos de las leyes, como si por el solo hecho de quedar éstas bellamente reunidas en un solo volumen, 
con divisiones regulares, adornado con la claridad y simplicidad en el decir, convertidas las leyes en 
uniformes y comunes a todas las provincias, a todos los individuos del Estado, se hubiera alcanzado una 
perfectísima legislación; y que desde entonces la mente humana pudiese en lo sucesivo quedar 
enteramente dispensada de razonar sobre lo justo y lo injusto, como con licencia para reposar a su gusto, 
convertido así en superfluo el estudio del derecho racional.17 

 
Se trata de la perniciosa tentación de cambiar la forma lógica por el fondo de la ley, que no 

es sino la justicia, exaltando la primera y sofocando el segundo. Sólo una concepción sabia de la 
ley es capaz de detectar el juego capcioso del positivismo jurídico. De poseer esta sabiduría, tan 
alabada por Rosmini, da muestras el Código civil austriaco,18 que, sin dejarse seducir por dicha 
tentación, reconoce la posibilidad de lagunas en el propio ordenamiento jurídico, disponiendo 
por ello juiciosamente que tales lagunas y dudas deben ser resueltas apelando los jueces como 
intérpretes de la ley al Derecho natural (cf. art. 7). De esta manera, dice Rosmini, «este Derecho 
[natural], fuente constante de todas las buenas leyes e inmenso receptáculo, ha venido a ser 
finalmente reconocido en nuestro tiempo cual ley nacional».19 El principal entre los juristas 
austriacos al que hay que atribuir este mérito es Franz von Zeiller, quien además de autor 

 
16 Cf.  L.  PRIETO , Suárez y el  destino de la metafísica , Biblioteca de autores cristianos, Madrid 

2013, pp. 78-80; Vida y pensamiento del padre Francisco Su árez ,  en «Ecclesia. Revista de Cultura 

Católica», XX, 2006, 2, pp. 187-210; Suárez sobre el imperium  como constitutivo  formal de la ley:  de 

Escoto a Kant , en «Carthaginensia», XXXVI, 2020,  70, pp. 501-526. 

17 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , I , p. 12.  

18 Allgemeines bürgerliches Gesetzbuch für die gesammten Erbländer der Oesterreichischen Monar-

chie , Aus der K. K. Hof- und Staats-Druckerey, Wien 1811.  

19 Cuando Rosmini escribe la Filosofia del diritto , entre 1841-1845, todavía está vigente en el 

norte de Italia el derecho austriaco. Sólo con la independencia de Austria en 1866 su derecho deja 

de estar vigente en el norte de Italia.  



138 LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 
 

ISSN 2385-216X 

principal de dicho código, es autor de la obra titulada El Derecho natural privado.20 Rosmini tributa 
a Zeiller un no disimulado encomio. Dice así Rosmini: 

 
Se siga de ello la alabanza de aquel hombre distinguido que tuvo tan gran parte en la formación del 

mencionado Código y que en su Derecho privado escribió sabiamente: «Puesto que finalmente el sueño 
adulador de un código perfecto que pueda decidir todos los casos se ha disipado en general, si no estoy en 
un error, la doctrina del Derecho natural permanecerá siempre y en todo lugar como el código, aunque 
subsidiario, cierto y decisivo para todos los casos no previstos por la ley».21 

 
El propio Zeiller añadía inmediatamente después en nota a pie de página: «En el Código 

civil austriaco se ordena expresamente que cuando un caso jurídico según la ley positiva, después 
de recurrir a la analogía, permanece dudoso, debe ser resuelto según la ley natural».22 

Rosmini no es contrario a la elaboración de un Código civil italiano. Bien al contrario, lo 
demanda, aunque sujeto a las exigencias de la justicia. Como hizo Anthon Thibaut (1772-1840) 
para Alemania con su Sobre la necesidad de un Derecho civil común para Alemania (1814),23 de lo cual 
nos da cuenta el propio Rosmini, también el Roveretano demandará un código común para toda 
Italia. Pero tal petición está subordinada a la fundamental exigencia de la justicia, que debe 
gobernar todo código legislativo. Lo dice solemnemente nuestro autor con estas palabras:  

 
Lo que nosotros reprobamos es el grito que se dice lanzado por Napoléon a la vista del primer 

comentario de su Código civil: «Mon Code est perdu!». Lo que rechazamos es que la ley del hombre 
pretenda suplantar sacrílegamente la ley de la naturaleza y de Dios y que, ebria de loco orgullo, diga a 
éstas: Retírate de la tierra, para mí vuestro trono. Rechazamos que les leyes humanas, en lugar de 
presentarse como aquello que son, a saber, una simple declaración falible e imperfecta de la ley racional 
y una sanción de la revelada, comiencen con las más solemne de las mentiras y de las injusticias, 

 
20 F.  VON ZEILLER , Das natürliche Privat-Recht,  Karl Ferdinand Beck, Wien 1819. Presentamos el  

enlace a la obra puesta a disposición en la web del Max Planck Institut für Rechtsgeschichte und 

Rechtstheorie , https://dlc.mpg.de/!toc/mpirg_sisis_218875/44/ -/ (consultado el 27/01/2025).  

21 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit., I , p. 13, nota 2. El texto de von Zeiller citado por Rosmini 

es el siguiente: «Und da der süsse  Traum eines vollständigen, alle Fälle bestimmt entscheidenden, 

Gesetzbuches, endlich wohl allgemein verschwunden ist; so wird die (natürliche) Rechtslehre stets 

und überall zwar nur der subsidiarische, jedoch der apodictisch -gewisse, alle mögliche Rechtsf älle 

entschiedende, Codex bleiben» ( Das natürliche Privat-Recht ,  cit.,  § 25, p. 43).  

22 VON ZEILLER , cit. , § 25, p. 44: «In dem allgem[einen]. Bürgerl[ichen]. Gesetzbuche Oester-

reichs ist (§ 7) ausdrücklich verordnet, das ein Rechtsfall welcher nach dem (positive) Gesetze, 

selbst mit Zuhülfenehmung der Analogie, noch zweifelhaft bleibt, nach den natürli chen Rechtsge-

setzen entschieden werden soll» (tr. propia).  

23 A.  THIBAUT ,  Ueber die Nothwendigkeit eines allgemeinen bürgerlichen Rechts für Deutschland ,  

Mohr und Zimmer, Heidelberg 1814,  https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/thi-

baut1814/0003/image,info (consultado el 27/01/2025).  



SOBRE CODIFICACIÓN Y JUSTICIA 139 
 

ISSN 2385-216X 

presentándose al público como supremas, únicas, infalibles, inapelables, inflexibles, inmutables.24 
 
Ahora bien, tal «loco orgullo», tal «pazzo orgoglio» del positivismo codificador es no sólo 

posible, sino real y frecuente, y se conjuga bien con la voluntad de poder que el Estado siempre 
suele pretender. En efecto, «los códigos deben ser considerados instrumentos de poder y de 
imperio absoluto».25 Rosmini ve con agudeza que tras los proyectos de codificación y unificación 
legal, tales como los realizados (o al menos deseados) por César, Teodorico, Justiniano, Federico 
y finalmente Napoleón, se esconde un esfuerzo por el poder. Llama la atención la cita de Suetonio, 
tomada de su Vida de César, cap. 44, traída a colación oportunamente por Rosmini. Decía allí 
Suetonio que Julio César «quiso reordenar de un cierto modo el derecho civil, de manera que de 
la inmensa y desordenada abundancia de leyes, se reunieran las mejores y más necesarias en 
unos pocos libros». 

En breve, aún aceptando la idea en general de una codificación, las reticencias que Rosmini 
alberga en su espíritu hacia el proyecto de una codificación proceden del inequívoco peligro de 
«positivismo» y «absolutismo» de un Estado que quiere mantenerse al margen, más allá de las 
exigencias de la justicia. Hobbes es la mejor prueba de la inseparabilidad de ambos rasgos y de la 
realidad de tales peligros. Rosmini parece estar leyéndolo cuando alerta de tales riesgos. Por eso, 
a los pocos hombres que los han visto dedica encendidos elogios: 

 
No se crea que estos hombres que no aceptan los Códigos y que contra ellos lanzan sus invectivas 

merezcan acaso el desprecio. Al contrario, nosotros los honramos como las mejores cabezas, las que han 
visto más lejos. Por ello no se han dejado engañar por la forma exterior de las leyes, más o menos breves 
y elegantes, sobre lo que las inteligencias mediocres han concentrado su admiración. ¿De dónde entonces 
tanta oposición a los Códigos en hombres de tal manera penetrantes y perspicaces? Del concepto que se 
han formado de los Códigos. Ellos ven los Códigos como un programa legal con el que el Estado desea 
abolir irrevocablemente todo lo que no está comprendido en él.26 

 
Uno de estos hombres perspicaces que no han idolatrado el proyecto codificador parece ser 

Savigny, que mantuvo una conocida oposición a las ideas de Thibaut.27 Rosmini le reconoce el 
mérito de haber criticado la validez misma de la idea de codificación, aunque procediendo la 

 
24 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , I , p. 13.  

25 Ivi,  I,  p. 14: «Che si debbano riguardare i Codici siccome stromenti di potenza e d’imperio 

assoluto», dice nuestro autor siguiendo la opinión de M.E. Lerminier.  

26 Ivi,  I, p. 15.  

27 El escrito de Savigny en el que se ataca a Thibaut lleva por título Vom Beruf unserer Zeit 

für Gezetzgebung und Rechtswissenschaft , Mohr und Zimmer, Heidelberg 1814. Aunque Rosmini 

traduce el título como «De la vocación de nuestro siglo en lo tocante a legislación y 

jurisprudencia», creemos más correcta esta otra: «Sobre la obligación [Beruf , officium] de nuestro 

tiempo en lo tocante a legislación y ciencia jurídica [ Rechtswissenschaft ]» (cf. https://digi.ub.uni-

heidelberg.de/diglit/savigny1814,  consultado el 27/01/2025) . 



140 LEOPOLDO JOSÉ PRIETO LÓPEZ 
 

ISSN 2385-216X 

crítica de Savigny de un planteamiento histórico, no de la intrínseca exigencia de la justicia, 
Rosmini encuentra en ese mismo modo de ver historicista su límite.  

Insiste Rosmini en que, superados los escollos del positivismo y absolutismo, nada tiene que 
objetar a un Código que se sujete a la ley natural y, en tal sentido, a la ley de Dios, criterio último 
de justicia («suprema ley jurídica» la llama también Rosmini) y de racionalidad práctica para 
toda ley positiva. Pero escuchemos mejor directamente las palabras del sabio italiano: 

 
[Aspiramos a un] código nuevo, como el que tendrán las edades futuras, un código que cumpla con 

lo que como tal debe ser, a saber, un código que prescribiendo la justicia, no sea él mismo una injusticia; 
un código – ¡reíd, sí, filósofos! – que profese la HUMILDAD [las capitales son de Rosmini] hasta en sus 
primeras palabras, virtud base y principio de toda humana justicia, virtud no privada solamente, como 
erróneamente se estima, sino también pública, máximamente pública, y regia; un código que se someta a 
Dios para que a tal código pueda someterse legítimamente el hombre, cuyo oficio no sea el de hacer las 
leyes, sino sólo interpretar cautamente, como hemos dicho antes, la suprema ley jurídica [es decir, la 
justicia] […]. Decían los antiguos que los magistrados deben estar presididos por las leyes y el pueblo por 
los magistrados.28 Nosotros, viviendo ya en la luz evangélica, añadimos que las leyes mismas deben ser 
presididas por la eterna justicia; o lo que es igual, la ley positiva debe ser presidida por la ley racional [la 
ley natural en cuanto ley de Dios], la cual debe siempre poder ser oída […]. Por tanto, esta máxima 
autoridad racional tenga siempre libre voz en el Estado, sea siempre una ley viviente que enmiende la 
escrita y muerta.29 

 
Los magistrados sobre el pueblo. Las leyes positivas sobre los magistrados. La eterna 

justicia, la suprema ley jurídica, sobre las leyes. He aquí el orden de prelación de un sistema de 
fuentes jurídicas establecido según la verdad de las cosas y la sabiduría, y no sobre el simple 
poder. Pues bien, según Rosmini, la «filosofía del derecho» es «la ciencia de la justicia» y por 
tanto, «la ciencia que estudia el fundamento inconcuso de toda autoridad humana, así como de 
toda legislación que de ella procede».30 

 
leopoldojose.prieto@ufv.es 

 
(Universidad Francisco de Vitoria, Pozuelo de Alarcón, Madrid) 

 
28 La cita es de Cicerón, Leyes ,  III,  1,  que se inspiraba a su vez en Platón ( Leyes ,  IV, 715 c-d).  

Decía Cicerón: «Ut magistratibus leges, ita populo praesunt magistratus».  

29 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , I , p. 16.  

30 Ivi,  I, p. 17.  


