
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 217-232 

ISSN 2385-216X 

FEDERICA BISCARDI 

INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO. 
SCHELLING E HEGEL A JENA 

UNCONDITIONED, MEDIATION, PROCESS. SCHELLING AND HEGEL IN JENA 

The Jena years mark the period of most intense intellectual exchange between Schelling and 
Hegel; therefore, they constitute a crucial locus for examining both the genesis of Hegelian 
philosophy and the earliest critical engagements with Schelling in Germany. Through a 
comparative analysis of Hegel’s Differenzschrift and Schelling’s preceding works, the 
study elucidates their shared systematic concerns, the conceptual frameworks mobilised to 
address them, and the points of tension that emerge – with particular regard to the relation 
between the unconditioned and mediation, and thus to the status of the absolute within 
philosophical reflection. The analysis also reconsiders Schelling’s notion of absolute identity 
and its modal implications through the scholastic concept of ‘reduplicatio’, revealing a line 
of continuity, though subject to later transformations, within Schelling’s subsequent 
thought. 

Wilhelm Dilthey, in uno scritto pubblicato postumo,1 sottolinea come la filosofia che Schel-
ling sviluppa negli anni che precedono la sua convergenza con Hegel a Jena indichi la strada a 
quest’ultimo e gli fornisca molti dei «concetti-guida»2 per avanzare oltre i tentativi del periodo 
francofortese. Più radicale – seppur sulla stessa linea – è il parere di Schelling stesso che, in 

 
1 W.  DILTHEY ,  La filosofia tedesca e la posizione di Schelling in essa prima del suo sodalizio con 

Hegel,  in W.  DILTHEY ,  Storia della giovinezza di Hegel e Frammenti postumi , Guida, Napoli 1986, pp. 286-

294, p. 289.  

2 W.  DILTHEY ,  La collaborazione di Hegel e Schelling e la formazione del s istema della intuizione 

intellettuale , in DILTHEY ,  Storia della giovinezza di Hegel ,  cit.,  pp. 294-295. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

alcune lettere3 dai toni estremamente polemici, così come nelle lezioni, utilizzerà con riferi-
mento alla filosofia di Hegel, l’immagine del ‘furto’ e dell’‘appropriazione’ – e poi dell’applica-
zione indebita – del metodo della propria filosofia della natura. Anche nella prolusione inaugu-
rale che tiene a Berlino il 15 novembre del 1841 – chiamato dal Re di Prussia a ricoprire la cattedra 
del suo predecessore per estirpare «il seme del panteismo hegeliano»4 – Schelling se ne attribui-
sce la fondazione.5 Opposto è, invece, il parere dei giovani hegeliani che vedono non solo un pro-
cedere autonomo e originale di Hegel negli anni jenesi, ma anche una distanza tale tra i due 
pensatori da influenzare, viceversa, lo sviluppo e le successive deviazioni che prenderà la filosofia 
schellinghiana6. La posizione di Tilliette, tra le altre, media tra le due ‘fazioni’, mostrando come 
tra i due pensatori ci fosse una vicinanza «meno intima» di quella che si potrebbe credere e – a 
dispetto della narrazione che fa di Hegel un «cugino povero» aiutato dalla benevolenza del pro-
digioso e più affermato Schelling – una sostanziale autonomia, pur nella collaborazione, tra i due 
pensatori.7 

Al di là dell’esteso dibattito sulle reciproche influenze, 8  gli anni del sodalizio jenese 

 
3 «Voi non avete cominciato a conoscere il sistema derivante da me che nel senso che gli 

davano alcune persone malinformate e di debole giudizio e nella forma che aveva ricevuto nel 

passare nella testa stretta di un uomo, che ha creduto di impadronirsi dell e mie idee come l'insetto 

strisciante può credere di appropriarsi della foglia di una pianta, che ha attorcigliato col suo fila-

mento». F.W.J.  SCHELLING ,  Aus Schellings Leben . In Briefen , Hirzel, Leipzig 1869-1870, vol. III, pp. 39-

40. Per la traduzione cfr. G.  SEMERARI , Introduzione a Schelling ,  Laterza, Roma-Bari 1971, p. 183.  

4 X.  T ILLIETTE ,  Hegel e Schelling a Jena , in  X.  T ILLIETTE , Attualità di Schelling , Mursia, Milano 

1974, pp. 141-161, p. 142.  

5 «Non si dovrà perdere attraverso di me nulla di ciò che a partire da Kant venne conquistato 

come genuina scienza: come dovrei proprio io rinunciare a quella filosofia ch'io stesso un tempo 

fondai, l'invenzione della mia giovinezza? Non porre un'altra filo sofia al suo posto, bensì aggiun-

gerle una nuova scienza, sinora ritenuta impossibile, per riconsolidarla attraverso ciò nei suoi veri 

fondamenti (…)». Cfr. F.W.J.  SCHELLING , Sui principi sommi. Filosofia della Rivelazione 1841/42 ,  Bom-

piani, Milano 2016, pp. 713-717. Questo giudizio era d’altronde già stato espresso nel 1834 nella 

prefazione apposta da Schelling alla traduzione tedesca dei Fragments Philosophiques  di Victor Cou-

sin cfr. F.W.J.  SCHELLING ,  Prefazione a uno scritto fi losofico del Signor Victor Cousin in SCHELLING , Lezioni 

monachesi e altri scritti ,  Lezioni monachesi e altri scritti ,  Orthotes, Napoli-Salerno 2019, pp. 235-252. 

6 Circa il dibattito sulle influenze reciproche tra Schelling e Hegel negli anni jenesi cfr.  

T ILLIETTE ,  Hegel e Schelling a Jena , cit.  

7 T ILLIETTE ,  Hegel e Schelling a Jena , cit.,  p. 145.  

8 La bibliografia sul tema è estremamente ampia; ci limitiamo perciò a segnalare alcuni dei 

contributi più rilevanti in materia, tra cui quelli di K. Düsing: K. Düsing, Spekulation und Reflexion. 

Zur Zusammenarbeit Schellings und Hegels in Jena, in «Hegel -Studien», 4, 1969, pp. 95-128; Id., Die 



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 219 
 

ISSN 2385-216X 

rappresentano un angolo prospettico privilegiato da cui, da un lato, osservare il «laboratorio 
filosofico»9 della riflessione hegeliana e, dall’altro, riflettere sui momenti iniziali della ricezione, 
dell’assimilazione critica e trasformazione della prima filosofia di Schelling in Germania. Ciò con-
sente di inquadrare lo sfondo problematico in cui la comune riflessione si sviluppa in questa fase 
e con essa gli strumenti concettuali che i due filosofi elaborano per tentarne una risoluzione. Per 
analizzare elementi di prossimità e tensione tra i due autori, in questa fase di apparente vici-
nanza, risulta utile accostare lo scritto hegeliano sulla Differenz des Fichte'schen und Schelling'schen 
Systems der Philosophie ai testi schellinghiani di poco precedenti. Alla luce delle tensioni così in-
dividuate, questo contributo si propone di considerare la concezione schellinghiana dell’identità 
assoluta alla luce della nozione scolastica di reduplicatio. Quest’ultima, utilizzata da Schelling 
stesso per rileggere la propria filosofia e valorizzata dai contributi di Manfred Frank, consente 
di guardare alla nozione di identità assoluta proposta da Schelling negli scritti considerati in 
termini di possibilità e virtualità: come «libertà d’essere». In ciò può essere individuato un mo-
tivo di continuità, pur suscettibile di modificazioni e sviluppi, con la riflessione schellinghiana 
più tarda. 

1.  

Nel 1798 Schelling è chiamato a insegnare accanto a Fichte a Jena, dove resterà fino al 1803, 
per poi trasferirsi a Würzburg. Questa fase è caratterizzata da polemiche con il circolo romantico 
e dalla rottura con Fichte, con il quale tramonta il progetto di co-direzione del Kritisches Journal 
der Philosophie.10 Nel 1801, confidando nel supporto di Schelling, arriva a Jena anche Hegel, dopo 
gli anni a Berna e Francoforte. Dal 1802 lavoreranno insieme proprio alla direzione del Kritisches 
Journal. Quando Hegel arriva a Jena, Schelling aveva già pubblicato molti dei suoi scritti di filoso-
fia della natura e di filosofia trascendentale che caratterizzano quella ‘fase’ a cui si fa riferimento 

 
Rezeption der kantischen Postu latenlehre in den frühen philosophischen Entwürfen Schellings und 

Hegels in «Hegel-Studien», 9, 1973, pp. 53-90; oltre che: W. Hartkopf, Die Anfänge der Dialektik bei 

Schelling und Hegel in «Zeitschrift für philosophische Forschung», 30, 1976; W. Zimmerli, Schelling 

in Jena. Zur Potenzenme-thodik in Hegels ‘System der Sittlichkeit’  in L. Hasler, Schelling. Seine 

Bedeutung für eine Philosophie der Natur und der Geschichte, Stuttgart/Bad  Canstatt,  1981; si veda 

in generale il volume D. Henrich, K. Düsing (ed.),  Hegel in Jena. Die Entwicklung des Systems und 

die Zusammenarbeit mit Schelling, Meiner -Verlag, Hamburg 2016.  

9 R.  BODEI ,  Introduzione ,  G.W.F.  HEGEL  Primi scritti critici,  Mursia, Milano 1990, pp. V-XXIII, p. 

XIV. 

10 Non è possibile in questa sede ricostruire le fondamentali variazioni nel rapporto intel-

lettuale e personale tra Schelling e Fichte in questi anni, si rimanda a J.G.  F ICHTE ,  F.W.J.  SCHELLING ,  

Carteggio e scritti polemici , a cura di F.  MOISO , Prismi, Napoli 1986.  



220 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

con l’espressione ‘filosofia dell’identità’;11 Hegel è invece alle prese con la sistematizzazione di 
quell’«ideale degli anni giovanili»12 che aveva occupato le sue riflessioni francofortesi, inten-
zione che si concretizzerà nel 1807 con la pubblicazione della ‘sola introduzione’13 al proprio si-
stema: la Fenomenologia dello Spirito. 

I rapporti tra Schelling e Hegel negli anni che precedono il sodalizio jenese – così come le 
istanze filosofiche su cui si confrontano – sono testimoniati da un fitto scambio epistolare che si 
interrompe con una lettera scritta da Schelling a Hegel la sera dell’Epifania del 1795. In questo 
testo, polemico nei confronti delle interpretazioni in chiave teologica della filosofia kantiana che 
proliferavano allo Stift di Tübingen, è espressa chiaramente l’urgenza filosofica di portare a com-
pimento la rivoluzione soltanto iniziata dalla filosofia di Kant:14 l’idea che di questa si avessero 
solo i «risultati» ma mancassero ancora «le premesse», che fosse necessario andare oltre la «let-
tera» dei testi kantiani e portarne a compimento l’istanza radicale.15 

 
La filosofia non è ancora giunta alla fine. Kant ha dato i risultati; mancano ancora le premesse. E 

chi può comprendere i risultati senza le premesse? - Un Kant sicuramente, ma di ciò che dovrà farne la 
massa? […] Dobbiamo ancora avanzare con la filosofia! - Kant ha spazzato via tutto, - ma come faranno ad 
accorgersene quelli? Dinanzi ai loro occhi bisogna sbriciolare tutto in pezzettini in modo che essi possano 
afferrarlo con le mani! O i grandi kantiani che ora sono dappertutto! Essi sono rimasti fermi alla lettera 
[…].16 

 
Se in questa fase le speranze sono riposte in Fichte che, con toni enfatici, viene presentato 

in questa lettera come colui che avrebbe «compiuto l’opera», 17  l’adempimento del compito 

 
11 In questa sede non è possibile affrontare la questione dibattuta circa la frammentarietà 

o, viceversa, l’unitarietà del pensiero schellinghiano nel suo sviluppo complessivo. Per una rico-

gnizione dell’itinerario filosofico di Schelling e delle ‘fasi’ del s uo pensiero cfr; X.  T ILLIETTE ,  Schel-

ling: une philosophie en devenir , Vrin, Paris 1970; ID .,  Vita di Schelling , Bompiani, Milano 2012; SEME-

RARI , Introduzione a Schelling ,  cit.;  A.  BOWIE ,   Schelling and modern European philosophy: an introduction ,  

Routledge, London-New York 1993.  

12 G.W.F.  HEGEL , Epistolario ,  Guida, Napoli 1983, pp. 155-157.  

13 Ivi,  pp. 277-278.  

14 Ivi,  pp. 114-116.  

15 Ivi,  pp. 106-108.  

16 Ivi,  pp. 106-108.  

17 «Fichte solleverà la filosofia ad un'altezza tale che farà girare la testa perfino alla mag-

gior parte degli attuali kantiani […] Ricevo adesso l'inizio delle esposizioni di Fichte, il Fondamento 

dell'intera dottrina della scienza. (…) L'ho letto e ho trov ato che le mie profezie non mi avevano 

ingannato […] Mi sentirei ben felice di essere uno dei primi a salutare il  nuovo eroe, Fichte, nella 

terra della verità!  – Sia benedetto il grande uomo! Egli compirà l'opera! […]» ( Ibidem).  



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 221 
 

ISSN 2385-216X 

sembrerebbe poi affidato, nella Differenzschrift, proprio a Schelling.  

2.  

Le questioni condivise nello scambio epistolare menzionato fanno da sfondo ai primi scritti 
schellinghiani, come Über die Möglichkeit einer Form der Philosophie überhaupt e Vom Ich als Prinzip 
der Philosophie.18 L’orizzonte problematico della ricerca schellinghiana riguarda il rapporto tra 
incondizionato e sapere: se ci deve essere un principio incondizionato del sapere che fondi la 
filosofia come scienza questo non può essere né oggetto né soggetto. In quanto concetti reciproci 
– un oggetto è tale soltanto in relazione e in opposizione a un soggetto e viceversa – ‘oggetto’ e 
‘soggetto’ sono infatti condizione l’uno dell’altro e dunque condizionati l’uno dall’altro.19  

Nella Allgemeine deduktion des dynamischen prozesses, pubblicata sulla «Zeitschrift für speku-
lative Physik»20 nel pieno dei suoi anni jenesi, Schelling elabora – secondo il punto di vista della 
natura – la continuità del mondo organico con l’inorganico21. L’inizio di questa indagine era stato 
tracciato – dal punto di vista della filosofia trascendentale – con il Sistema dell’idealismo trascen-
dentale:22 la «sequenza di gradi di continuità»,23 che costituisce la storia dell’autocoscienza, cor-
risponde ai momenti della autocostruzione della materia, così come ai tre livelli del ‘processo 
dinamico’. Questi due lati della medesima riflessione erano volti a mostrare come «sotto queste 
forme differenti, si ripresenti sempre soltanto un’unica e medesima triplicità».24 La materia, dun-
que, non è «nient’altro che lo spirito intuito nell’equilibrio delle sue attività». L’esito di questa 
operazione teoretica è da ultimo la «soppressione di ogni dualismo o di ogni reale opposizione 
tra spirito e materia»25 e il raggiungimento del vero incondizionato. 

Nella Darstellung meines Systems der Philosophie del 1801 Schelling aveva descritto la Ragione 
assoluta come «indifferenza totale del Soggettivo e dell’Oggettivo». Per poterla pensare come 
tale è necessario astrarre completamente da ogni oggettività e soggettività – persino quella del 

 
18 Negli scritti di quegli anni, lavorava infatti, proprio a questo “compimento”. Nello scritto 

Dell’Io come principio della filosofia, dello stesso anno, Schelling scriveva, ad esempio, che i se-

guaci di Kant «hanno inteso soltanto la lettera e non lo spirit o del loro maestro», esprimendo 

l’esigenza di «principi superiori» che fondino la filosofia come scienza. Cfr. F.W.J.  SCHELLING , Dell’Io 

come principio della fi losofia , Cronopio, Napoli 1991, pp. 15-16. 

19 Ivi,  pp. 35-38.  

20 F.W.J.  SCHELLING , Deduzione generale del processo dinamico ,  ETS, Pisa 2012.  

21 Ivi,  p. 42;  p. 115.  

22 Ivi,  pp. 42-43.  

23F.W.J.  SCHELLING ,  Sistema dell’Idealismo Trascendentale , Bompiani, Milano 2006, p. 591.  

24 Ivi,  pp. 257-263.  

25 Ibidem.  



222 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

soggetto pensante e, finanche, dalla mediazione del linguaggio.26 La Ragione è, dunque, l’assoluto 
in cui ricade ogni cosa: «Tutto ciò che è è quanto all’essenza uguale alla ragione e con essa una 
sol cosa».27 Essa è descritta come infinita e ineliminabile, «semplicemente una» e «semplice-
mente uguale a se stessa». Così come, nell’ambito naturale, «ogni materia è uguale a se stessa 
all’interno [secondo l’essenza] e differisce solo per il polo, che va all’esterno [secondo la forma 
d’esistenza]»,28 l’identità assoluta è parimenti descritta come «l’indifferenza quantitativa [quali-
tativamente omogenea ad intra] della soggettività e dell’oggettività»,29 un «equilibrio» del polo 
soggettivo e di quello oggettivo (reale e ideale), che poi nell’essere singolo si esprime attraverso 
una «preponderanza» dell’uno o dell’altro lato. La stessa differenza tra soggetto e oggetto, ne-
cessaria affinché l’identità assoluta riconosca se stessa, è meramente quantitativa; Schelling ag-
giunge persino in nota: «se questa sia reale, è qui del tutto incerto».30 Dal punto di vista della 
ragione, dunque, non c’è nulla che, considerato in sé, sia finito, nessuna differenza o varietà rea-
liter.31 Solo in questo modo l’identità può costituirsi come incondizionata: nessuno dei due poli 
può essere dedotto a partire dall’altro, anzi «l'errore dell’Idealismo è quello di ammettere una 
potenza originaria».32 Ne consegue che «l’Identità assoluta È dunque solo come l’Identità di una 
Identità».33  

Nella proposizione A=A, il soggetto così come il predicato, fa parte dell’«essere» dell’Iden-
tità assoluta, ma non della sua «essenza».34 Nell’«essenza» dell’identità assoluta non c’è né con-
traddizione né differenza: entrambi sono lo stesso 35  e la differenza (quantitativa) riguarda 

 
26 F.W.J.  SCHELLING , Esposizione del mio sistema fi losofico ,  Laterza, Bari 1969, p. p. 31. È interes-

sante rilevare a questo proposito che, nella descrizione della ragione, Schelling aggiungerà che 

non occorre giustificare il  termine utilizzato che serve solo a descrivere quanto con quella parola 

si intende indicare. L’assoluto di Schelling precede qualunque mediazione linguistica; basti con-

frontare questo passaggio con la Prefazione  alla Fenomenologia dello spirito in cui Hegel chiarisce che 

dare un nome all’assoluto è già una forma di mediazione che «ha luogo» nell’assoluto, per notare 

la differente impostazione su questo punto.  Cfr. G.W.F.  HEGEL , Fenomenologia dello spirito , Bompiani, 

Milano 2016, pp. 70-73.  

27 Ivi,  pp. 32-33. 

28 Ivi,  p. 121.  

29 Ivi,  pp. 46-47.  

30 Ivi,  p. 42.  

31 Ivi,  p. 38; 46-47. 

32 Ivi,  p. 55.  

33 Ivi,  p. 39.  

34 Ivi,  p. 39.  

35 Ivi,  p. 42.  



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 223 
 

ISSN 2385-216X 

soltanto l’essere singolo in cui prevale uno dei due poli e non la totalità.36  Pertanto, la legge di 
tutto l’Essere, che è la legge dell’identità37, espressa mediante la proposizione A=A,38 sancisce una 
verità «senza alcun rapporto al tempo» e dunque «eterna, non nel senso empirico, ma nel senso 
dell'Assoluto».39 Rispetto all’identità assoluta – la cui verità è l’identità eterna con se stessa, 
«niente è nato», essa stessa è senza esser mai nata: è fuori dal tempo come una verità eterna.40  

Ciò implica una concezione della filosofia come «attributo»41 dell’identità stessa: «non vi è 
nessuna filosofia se non dal punto di vista dell'Assoluto».42 Il compito della filosofia è dunque 
stare in questa identità: considerare le cose come sono «in sé» e perciò dimostrare «che l’Identità 
assoluta (l’Infinito) non sia uscita mai fuori di se stessa, e che tutto ciò che è, in quanto è, sia 
l’infinità stessa».43  L’errore fondamentale di ogni filosofia è il presupposto che l’Identità sia 
uscita fuori di sé,44 così come un sistema è compiuto – aveva scritto Schelling nel Sistema dell’idea-
lismo trascendentale, «quando è ricondotto al suo punto d'avvio».45 L’identità non è un «prodotto» 
– essa appare come tale soltanto dal punto di vista di chi da essa si è separato – e può essere 
prodotta – o riprodotta – soltanto in quanto essa è come l’originario.46 

3.  

Nel luglio 1801, dopo essere arrivato a Jena pochi mesi prima, Hegel pubblica lo scritto che 
inaugura la sua attività scientifica: Differenz des Fichte'schen und Schelling'schen Systems der Philoso-
phie.47  I problemi che fanno da sfondo a questa riflessione sono i medesimi affrontati da Schel-
ling: superare le angustie del criticismo, separando lo «spirito» dalla «lettera» dei testi, per 
«estrarre» da questa filosofia, così come da quella di Fichte, lo «speculativo»: «l’identità di 

 
36 Ivi,  pp. 44-47.  

37 Ivi,  p. 35.  

38 Ivi,  pp. 33-34.  

39 Ibidem.  

40 Ivi,  p. 37.  

41 Ivi,  p. 40.  

42 Ivi,  p. 32.  

43 SCHELLING , Esposizione , cit. , p. 38.  

44 Ibidem .  

45 SCHELLING ,  Sistema dell’Idealismo Trascendentale , cit. , pp. 579-581. 

46 Ivi,  pp. 46-47.  

47 G.W.F.  HEGEL , Differenza fra i l sistema fi losofico di  Fichte e quello  di Schelling  in HEGEL  Primi 

scritti critici ,  cit . , pp. 3-120. 



224 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

soggetto e oggetto».48  Kant intende questa identità in modo meramente «subordinato», segnata 
da una residuale e «assoluta aposteriorità». Un esito in ultima istanza dualistico: la «non-iden-
tità»49 viene innalzata a principio assoluto. Analogamente Fichte, pur intravedendo l’identità di 
soggetto e oggetto – principio della speculazione – lo fa in modo meramente ‘soggettivo’.50 Un 
assoluto così caratterizzato da determinatezza – e quindi opposizione e finitezza –, non può co-
stituirsi come «identità» e «vera infinità».51 In questi anni, tanto per Hegel quanto per Schelling, 
è essenziale l’istanza – già fichtiana e jacobiana – che l’assoluto, per essere tale deve essere in-
condizionato e dunque – come già menzionato – nessuno dei due concetti reciproci di soggetto e 
oggetto può costituirsi come tale.52 È questo il guadagno che Hegel valorizza, nella Differenzschrift, 
come la vera specificità del sistema schellinghiano: grazie all’«accordo tra ragione e natura», in 
cui la prima «non rinunci a se stessa […], ma si plasmi in natura per una sua forza interna»,53 
Schelling mette a tema la continuità qualitativa – con una variazione soltanto quantitativa – tra 
natura organica e inorganica, essenziale a una vera identità incondizionata. Lo «speculativo» è 
l’identità di soggetto-oggetto soggettivo e di soggetto-oggetto oggettivo.  

Hegel aveva elaborato a suo modo questo quadro di problemi negli anni francofortesi, in 
cui al centro della sua riflessione vi era soprattutto il tema dell’‘amore’; in questo contesto la 
ragione ricopriva una funzione ancora esclusivamente negativa.54 

Nelle pagine iniziali della Differenzschrift, Hegel torna sulla tensione tra unificazione e scis-
sione, riflettendo sul legame tra assoluto e sapere. In polemica con Reinhold, chiarisce che nel 
sapere speculativo non c’è niente che abbia a che fare con le peculiarità individuali: al sapere 
speculativo si accede innalzandosi dalle «finitezze della coscienza» – o, come scriveva Schelling 
nella Darstellung, «astraendo» da tutto, persino dal soggetto pensante. Alla filosofia come sapere 
speculativo si giunge soltanto buttandovisi «à corps perdu», se per corpo si intende l’insieme di 
ciò che è individuale e peculiare.55 Razionale e peculiare sembrerebbero dunque, in prima bat-
tuta, inconciliabili: il problema, così come la soluzione di una «vera filosofia» sono sempre «lo 
stesso in ogni tempo», 56  per questo in filosofia, non possono esservi «né predecessori né 

 
48 Ivi,  pp. 3-4. 

49 Ivi,  p. 4.  

50 Ivi,  pp. 4-5.  

51 Ibidem .  

52 HEGEL , Epistolario ,  cit.,  pp. 126-127.  

53 HEGEL , Differenza , cit. , p. 6.  

54 L.  RUGGIU , Assoluto riflessione ragione in L.  RUGGIU ,  Logica metafisica politica. Hegel a Jena ,  

Mimesis, Milano-Udine 2010, pp. 297-348, pp. 297-303 e 309-319. 

55 Ivi,  p. 12.  

56 HEGEL , Differenza , cit. , p. 11.  



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 225 
 

ISSN 2385-216X 

successori».57  
Sin qui il discorso sembra riprendere ed esplicitare i nessi dell’impostazione schellinghiana 

eppure, già in queste prime considerazioni, è possibile individuare alcuni elementi di novità. Se 
è vero che la verità è incondizionata rispetto a ogni particolarità, questa però si estrinseca – 
storicamente – in un prodotto individuale in cui essa possa intuirsi: «spirito del suo spirito», 
«carne della sua carne». Così, la dimensione della storia, e inscindibilmente da essa quella della 
storia della filosofia, non sono relegate a un’umbratile apparenza, la Ragione si veste dei «mate-
riali da costruzione» che ogni epoca determinata ha da offrire e si organizza in «figure». La filo-
sofia – al pari dell’intuizione artistica, per come era stata articolata da Schelling nelle pagine 
finali del Sistema dell’idealismo trascendentale58 – consente di oggettivare, e dunque estrinsecare, 
l’identità della ragione con se stessa, di tradurla dalle altezze dell’immediatezza al piano storico 
della mediazione.59  

Così, la filosofia ha origine dal bisogno di restaurare la totalità originaria.60 Ciò presuppone 
da un lato che la coscienza – limitata – sia fuori dalla totalità,61 da cui pure è scaturita, dall’altro 
che l’assoluto si dia come ciò che «c’è già» e che può essere prodotto dalla ragione per la co-
scienza – limitata – «togliendo» le limitazioni che lo esprimono. La separazione è necessaria alla 
filosofia che, mediando,62 ha il compito di riunificare questi due presupposti: «porre l’essere nel 
non-essere – come divenire, la scissione nell’assoluto – come manifestazione di esso, il finito 
nell’infinito – come vita».63 La filosofia costruisce, dunque, «l’assoluto per la coscienza».64  

La riflessione, in quanto facoltà razionale del finito, ha in questo processo, dunque, un 

 
57 Ibidem .  

58 SCHELLING ,  Sistema dell’ idealismo trascendentale ,  pp. 573-575. Sull’intuizione artistica cfr. 

L.V.  DISTASO , The paradox of existence. Philosophy and Aesthetics  in the Young Schelling , Kluwer Acade-

micPublishers, Dordrecht 2004 e G.  DI  TOMMASO ,  Intuizione intellettuale e intuizione estetica in Schelling  

in «Il Pensiero. Rivista di filosofia», LXI, 2022, 1, pp. 107 -123. 

59 HEGEL , Differenza , cit. , pp. 12-13. 

60 Ivi,  pp. 16-17 

61 Il motivo della filosofia che inizia con la separazione da un precedente stato di natura è 

già schellinghiano; cfr. F.W.J. SCHELLING , Introduzione alle Idee per una fi losofia della natura in ID . ,  

L'empirismo filosofico e altri scritti , Firenze 1967. Cfr. anche RUGGIU ,  Assoluto riflessione ragione .,  cit. , 

pp. 305-312 e L.  RUGGIU , Nulla negativo negazione , in  RUGGIU ,  Logica metafisica politica. Hegel a Jena ,  

cit.,  p. 255-257. 

62 HEGEL , Differenza , cit. , pp. 16-18. 

63 Ibidem.  

64 Ibidem . I  medesimi motivi troveranno uno sviluppo compiuto nella Fenomenologia , cfr. HE-

GEL , Fenomenologia dello spirito , cit. , p. 69 e ss.  



226 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

duplice aspetto: positivo e negativo.65 Da un lato sintetizza e unifica la scissione di finito e infi-
nito66 (questa identità portata a coscienza è il «sapere»); dall’altro diviene ragione annientando 
ogni limitazione finita, compresa se stessa. La riflessione – e dunque la filosofia, suo prodotto – è 
così regolata dalla «legge della contraddizione» e dell’«autodistruzione».67  

Circa queste riflessioni, che enfatizzano il ruolo negativo della riflessione e la necessità 
della separazione per la costruzione del sapere,68 il punto di maggior tensione con Schelling può 
essere rintracciato nel concetto di «sapere trascendentale», il cui organon corrispondente è l’«in-
tuizione trascendentale». Se nell’intuizione meramente empirica vi è ancora la separazione di 
soggettivo e oggettivo (intuente e intuìto), e questo perché la sintesi di opposti è in essa «non 
cosciente» ed empiricamente «data»; di contro, «il sapere trascendentale unifica entrambi, ri-
flessione e intuizione; è ad un tempo concetto ed essere». L’intuizione trascendentale porta alla 
coscienza l’identità di soggettivo e oggettivo. Il sapere trascendentale è così un sapere mediato 
o, meglio, che unifica mediazione e immediatezza: riflessione e intuizione.69  

Hegel sottolinea la dimensione attiva e costruttiva del sapere, in questo testo, anche me-
diante la critica al «vero-originario» di Reinhold: se un «vero-originario pronto» è dato come 
assoluto la ragione non può avere nei suoi confronti alcun «rapporto attivo»; dalla filosofia è così 
bandito «il creare e il costruire faticoso», questa è ridotta a un «comodo metodo» che ha soltanto 
da «aprire la bocca» per ricevere un boccone «già masticato e digerito»: mera passività.70 

In questi passaggi preliminari possiamo notare due aspetti: da un lato una vicinanza – forse 
più formale che essenziale – con la concezione schellinghiana dell’assoluto e del suo rapporto 
con la ragione e dunque con la filosofia; dall’altro l’esigenza di tradurre «lo speculativo», inteso 
come unità di soggetto e oggetto oggettivo e soggettivo – vero punto di prossimità con la filosofia 
schellinghiana – sul piano della storia e, consequenzialmente, della storia della filosofia. L’esi-
genza manifestata da Hegel, in una lettera a Schelling che precede di poco il suo arrivo a Jena, di 

 
65 Sulla polisemia del concetto di «riflessione», così come del duplice ruolo, positivo e ne-

gativo, che ricopre in questo contesto cfr. RUGGIU , Assoluto rif lessione ragione , cit.  e RUGGIU , Nulla 

negativo negazione , cit.   

66 HEGEL , Differenza , cit. , p. 20.  

67 Ibidem. Cfr. RUGGIU , Assoluto riflessione ragione ,  cit., p. 324-326. 

68 Anche nelle pagine dedicate esplicitamente al confronto tra la filosofia schellinghiana e 

quella di Fichte, Hegel insiste sul motivo della separazione ( Trennung) :  l’opposizione, che ha luogo 

solo grazie all’identità, è necessaria all’identità stessa. Sono le pagine in cui viene delineata la 

famosa formulazione dell’assoluto come «l’identità dell’ identità e della non -identità». Nell’asso-

luto così concepito stanno insieme identità e separazione «opporre ed esser -uno». Cfr. HEGEL , Dif-

ferenza , pp. 78-79. Cfr. anche DILTHEY ,  L’itinerario verso i l proprio sistema ,  cit.,  p. 304.  

69 Ivi,  pp. 31-32.  

70 Ivi, pp. 104-105. Altrettanto criticamente su questo punto si esprimerà nella Fenomenolo-

gia , cfr.  HEGEL ,  Fenomenologia dello spirito ,  cit. p. 65.  



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 227 
 

ISSN 2385-216X 

rispondere ai «bisogni più subordinati degli uomini» e «incidere sulla loro vita» non poteva es-
sere evasa da quella ragione descritta nelle pagine della Darstellung schellinghiana, in cui l’iden-
tità dell’assoluto è sancita da una proposizione A=A «fuori dal tempo»; il bisogno era quello di 
una filosofia non «dal punto di vista dell’assoluto», ma dal punto di vista del finito. 

4.  

Qualche riflessione più esplicita sul tema della separazione e della differenza – assenti rea-
liter nell’impostazione della Darstellung – può essere rintracciata, invece, nel testo di Schelling, di 
poco precedente, che tratta la questione dal punto di vista della filosofia della natura, Allgemeine 
deduktion des dynamischen prozesses. In questo testo, l’identità assoluta viene descritta parimenti 
come il punto di equilibrio, pari allo zero. Affinché da essa possa sorgere qualcosa di reale e di 
finito è necessaria una scissione dei due fattori che compongono lo Zero iniziale (1-1), due forze, 
ovvero: quella «espansiva», che è puro produrre senza distinzioni, e quella «attrattiva» o «ritar-
dante» che «porta la scissione in questa universale identità». Alla separazione infinita subentra 
una terza attività, sintetica, che esprime l’aspirazione della natura a tornare all’identità origina-
ria da cui è stata strappata mediante la scissione. Grazie alla scissione e all’attività sintetica può 
avere origine una qualche realtà.71 Dal punto di vista della filosofia della natura, dunque, la scis-
sione è necessaria per la produzione di alcunché di reale: è la «prima condizione della produzione 
effettiva».72 In aggiunta, la forza sintetica «media ma non sopprime» l’opposizione:73 i fenomeni 
naturali aspirano dunque a tornare allo zero originario ma riescono a raggiungere soltanto iden-
tità relative. Sono queste riflessioni, tratte soprattutto dall’ambito della filosofia della natura, a 
mostrare l’altro volto della speculazione schellinghiana in questi anni, attento a quei motivi che 
muovono anche l’attenzione hegeliana: l’incondizionato, la scissione e lo sviluppo da essa di un 
procedere ‘inquieto’, attraverso identità relative.  

5.  

Le considerazioni che Schelling svolge, durante il suo secondo soggiorno a Monaco, nelle 
Münchener Vorlesungen zur Geschichte der neueren Philosophie del 1827, valutando retrospettiva-
mente la propria filosofia della natura – cioè il proprio sistema come è apparso «nella sua totale 
indipendenza da Fichte»74 –,forniscono una chiave di lettura che può aiutare a sciogliere la dis-
sonanza che si avverte, circa il ruolo della separazione, tra la Deduktion e la Darstellung, e che non 

 
71 Ivi,  pp. 44-45.  

72 Ivi,  p. 43.  

73 Ivi,  p. 73.  

74 F.W.J.  SCHELLING ,  Lezioni monachesi sulla storia della f i losofia moderna (dal lascito  manoscritto)  

in FW.J.  SCHELLING , Lezioni monachesi e altri scritti , cit.,  pp. 55-231; p. 141 



228 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

può essere imputato soltanto a una distanza diacronica (di circa un anno) tra i due testi o a un 
disallineamento del punto di vista (da un lato la filosofia della natura, dall’altro lo speculativo).  

In questo contesto, Schelling chiarisce la teoria delle potenze, elaborata in quella fase pre-
cedente, attraverso la nozione scolastica, e poi leibniziano-wolffiana, di reduplicatio. Manfred 
Frank, illustra come – alla luce di questo concetto – una differenza esclusivamente quantitativa 
o, riguardante l’«esistenza», come pure Schelling si esprime, sia da intendere come una specifi-
cazione circa uno dei rispetti che pertengono all’identità del soggetto a cui ci si riferisce.75 Se 
l’indifferenza è da intendersi «prima di oggi atto»,76 come «completa nudità» di proprietà e «to-
tale libertà» da ogni essere, in questo senso (come possibile o virtuale) rappresenta un’uguale 
possibilità di A quanto di B. Nello specificarsi come A, il “come” costituisce una specificazione di 
cui l’identità si «riveste».77 Tramite questo rivestimento la pura essenzialità diventa un «altro» 
pensato come qualcosa di «accidentale»: il primum Existens è il «primo accidentale».78 La costru-
zione della realtà ha inizio, dunque, con questa «dissonanza»79 di una libertà d’essere che si 
esprime attraverso posizioni e specificazioni. L’indifferenza originaria si realizza da un lato come 
B – e «non può essere B senza essere uno eodemque actu come A, non in quanto è B, ma in tutt’altra 
conformazione della sua essenza»80 – e dall’altro come A che è «decisamente A» (cioè esclude da 
sé la possibilità di essere non-A) e dunque è «A duplicato con se stesso»: A2. In questa duplicità è 
«posto il fondamento del successivo e necessario progresso».81 

Questa precisazione permette di comprendere alcuni dei motivi ricorrenti nella «contro-
versia postuma» e «a senso unico»82 che Schelling intraprenderà con Hegel a partire proprio dalle 
Lezioni monachesi. Schelling si riferisce, infatti, alla propria filosofia come a quella che aveva 
introdotto, per prima, il metodo di un «processo reale». Il «soggetto-oggetto infinito», che si svi-
luppa in una potenza di volta in volta superiore, costituiva il «principio del progresso necessa-
rio». In questo stava tutta la «vitale comprensione e della realtà» che c’era in quella filosofia:83 

 
75 M.  FRANK ,  “Identity of identity and non - identity”: Schelling’s path to the “absolute system of 

identity” IN L.  OSTARIC, Interpreting Schelling. Critical Essays, Cambridge University Press, Cambridge 

2014, pp. 120-144; p. 132.  

76 SCHELLING ,  Lezioni monachesi sulla storia della f i losofia moderna ,  cit . ,  p. 142.  

77 Ibidem .  

78 Ivi,  p. 143.  

79 Ibidem .  

80 Ivi,  p. 144.  

81 Ibidem .  

82X.  T ILLIETTE ,  Schelling contro Hegel , in  T ILLIETTE , Attualità di Schelling ,  cit.,  pp. 163-180, pp. 

285-301, p. 163.  

83 F.W.J.  SCHELLING ,  Prefazione a uno scritto fi losofico del Signor Victor Cousin in SCHELLING , Lezioni 

monachesi e altri scritti ,  cit.,  pp. 235-252; p. 242.  



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 229 
 

ISSN 2385-216X 

 
Nel suo soggetto-oggetto infinito, cioè nel soggetto assoluto che, secondo la sua natura si oggetti-

vizza (si trasforma in oggetto), ma esce di nuovo vittorioso da ogni oggettività (finitezza) e ritorna sol-
tanto in una superiore potenza della soggettività, fino a che essa, dopo l'esaurimento di ogni sua possibi-
lità (di diventare oggettiva), questa soggettività resta salda, come soggetto vittorioso su tutto; in questo, 
dunque, quella filosofia aveva assolutamente un principio del progresso necessario.84 

 
Questo metodo – in cui Schelling vede il vero elemento di novità della propria filosofia – 

viene poi deviato e indebitamente applicato «al concetto logico»:85 qui il riferimento evidente è 
proprio a Hegel. Quest’ultimo, eliminando l’«elemento empirico», aveva tolto dal processo non 
solo tutta la «vitalità» ma anche tutta la «realtà».86 In queste battute può riassumersi l’anda-
mento della critica di Schelling a Hegel, soprattutto dopo la morte di quest’ultimo: l’appropria-
zione indebita di un metodo87 applicato surrettiziamente all’automovimento del concetto, che 
rende il passaggio dalla logica alla natura – dal piano negativo e razionale, a quello positivo ed 
empirico – ingiustificato.88 

Nonostante questa interpretazione sia viziata dal risentimento e dal tono polemico e oppo-
sitivo che la anima e che pure anima la lettura retrospettiva che Schelling propone della propria 
filosofia della natura, l’insistenza sui motivi del processo e del progresso, sull’elemento empirico, 
così come la lettura che Frank propone della «identità reduplicativa» possono gettare luce su 
alcuni elementi di tensione presenti già nei testi del periodo jenese e precedenti ad esso. Ne co-
stituisce un esempio lo schema grafico con il quale l’indifferenza viene descritta da Schelling 
nella Deduktion89 e soprattutto nella Darstellung90, per cui l’identità assoluta «nella quale nulla af-
fatto si può distinguere»91 è espressa geometricamente mediante la figura di una linea di cui ogni 
punto è un punto di indifferenza che tende, da un lato e dall’altro, verso uno dei due poli: positivo 
o negativo.  

 

92 

 
84 Ibidem .  

85 Ivi,  p. 250.  

86 Ivi,  p. 242.  

87 Ivi,  p. 243.  

88 Ibidem .  

89 SCHELLING , Deduzione ,  cit., p. 95.  

90 SCHELLING , Esposizione , cit. , pp. 57-59. 

91 Ibidem .  

92 SCHELLING , Deduzione ,  cit., p. 95.  



230 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

93 
 
In questo senso, l’indivisibilità dell’identità assoluta è ciò che consente la divisibilità infi-

nita di ciò che essa non è e che è, invece, «una singola cosa». Anche nella Darstellung – come 
sottolineato da Frank – Schelling articola l’identità come suscettibile di differenza:94 la figura lo-
gica della reduplicatio consente così, senza contraddizione, che una medesima essenza si «rivesta» 
di diverse conformazioni a livello dell’essere. Pertanto, solo a partire da un’unità che è lo stesso 
con se stessa – intesa, come chiarito, come possibilità d’essere – possono concepirsi mutamento 
e divenire. 

Già nel testo giovanile Über die Möglichkeit einer Form der Philosophie überhaupt, – in cui egli 
insiste, così come nelle lettere a Hegel di quegli anni, sulla tensione tra un principio incondizio-
nato e la sua mediazione filosofica –, Schelling chiarisce come l’enunciato Ich=Ich non fondi la 
forma della identità ma quella originaria della posizione incondizionata. Questa, come incondi-
zionata (condizionata soltanto attraverso se stessa) sta sotto la forma della possibilità: come 
enunciato categorico è meramente possibile e solo sotto la modalità ontologica della possibilità 
può essere principio (Prinzip) di tutti i contenuti e di tutte le forme di una scienza. La forma 
dell’identità è in esso determinata attraverso l’identità di ogni esistente con se stesso. Le propo-
sizioni identiche sono solo una parte della forma generale delle proposizioni analitiche:95 

6.  

Il punto di maggior vicinanza, così come di latente tensione, in questi anni, può essere in-
dividuato nelle due formulazioni dell’assoluto, da parte di Schelling, inteso come «Identità 
dell’identità» e da quella di Hegel, come «Identità dell’identità e della non-identità». Nonostante 
la differenza di formulazione, l’esigenza è la medesima, ossia intendere l’assoluto come incondi-
zionato e come «vero speculativo»: soggetto-oggetto soggettivo e oggettivo, natura-spirito, 
ideale-reale. Nell’identità entrambi vedono la condizione della differenza,96 eppure in un modo 
essenzialmente diverso: per Hegel l’antinomia data dalla co-implicazione tra l’identità e la non-

 
93 SCHELLING , Esposizione , cit. , pp. 57-59. 

94 Frank chiarisce i diversi modi in cui il  rapporto identità -differenza è articolato in questo 

testo, cfr. FRANK ,  “Identity of identity and non - identity” , cit.  pp. 123-124. 

95 F.W.J.  SCHELLING ,  Sulla possibilità  di una forma della fi losofia in generale ,  Edizioni di Storia e 

Letteratura, Roma 2005, pp. 63-69. 

96 HEGEL , Differenza , cit. , pp. 28-31. 



INCONDIZIONATO, MEDIAZIONE, PROCESSO 231 
 

ISSN 2385-216X 

identità è presente nella struttura dell’assoluto;97 mentre per Schelling – se intendiamo l’identità 
non come una vuota astrazione dalle opposizioni, ma nel senso chiarito alla luce della nozione di 
reduplicatio, e dunque come una ‘possibilità d’essere’ che può esplicitarsi in tutte le direzioni –  
l’identità non esclude un processo naturale reale, che ha inizio in modo accidentale e che procede 
per gradi fino alla coscienza umana. 

Condivisa poi è la questione del rapporto tra incondizionato e ragione, tra filosofia e asso-
luto: come ricostruire concettualmente – e dunque in modo mediato – ciò che, in quanto incon-
dizionato, ne eccede ogni possibile riproduzione?98 Anche su questo secondo punto la tensione è 
essenziale: se per Schelling l’indeterminatezza dell’identità – virtuale – non può essere sussunta 
dall’ambito della riflessione e dunque richiede una conoscenza intuitiva, per Hegel la contraddi-
zione costituisce la «manifestazione puramente formale dell’assoluto»99 e l’intuizione, senza me-
diazione, resta nell’ambito empirico in cui l’unità non è saputa come tale. È la riflessione – 
espressa mediante la negazione – che consente l’autorelazione dell’assoluto con se stesso, per 
questo nella «intuizione trascendentale» della Differenzschrift100 è proposta un’unione di intui-
zione e riflessione, immediatezza e mediazione.101 Emblematica di questa distanza è la conside-
razione di Schelling, in una lettera a Hegel dopo la pubblicazione della Phänomenologie des Geistes, 
per cui tra le loro filosofie «conciliare si può davvero tutto, tranne un punto. […] il senso con cui 
opponi il concetto all’intuizione».102 

Cosa significano queste «divergenze e discordanze» latenti e nascoste dietro il «paralleli-
smo delle intenzioni» e le «somiglianze di vocabolario»103 nel più complesso disegno dei rispettivi 
sistemi filosofici, da Schelling già affidato agli scritti di filosofia trascendentale e di filosofia della 
natura, per Hegel in formazione a seguito dell’elaborazione teorica francofortese e che si sa-
rebbe, di lì a qualche anno, concretizzato nella Fenomenologia dello Spirito? 

La lettura che Schelling darà della filosofia hegeliana a partire dal suo secondo soggiorno a 
Monaco – polemica e segnata da argomenti ad hominem – rappresenta solo una possibile 

 
97 Ivi, pp. 28-31. Cfr. anche FRANK ,  “Identity of identity and non - identity” , cit.  p. 120. Su questo 

punto cfr. D.  HENRICH ,  Hegels Logik der Reflexion , in D.  HENRICH , Hegel im Kontext , pp. 95–156, Suhr-

kamp Verlag, Frankfurt am Main 1971.  

98 RUSH , Schelling’s critique of Hegel , in L.  OSTARIC, Interpreting Schelling ,  cit . , pp 216-237; p. 

228.  

99 HEGEL , Differenza ,  cit.,  p. 31. Su questo punto cfr. T ILLIETTE ,  Schelling contro Hegel,  cit.,  p.  

175 e W.  SCHULZ ,  Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings ,  Stoccarda 

1955. 

100 Ivi,  pp. 93-97.  

101 Sul ruolo dell’intuizione nello Hegel jenese cfr. G.  BASILEO , L’ intuizione intellettuale nei 

primi anni jenesi di Hegel ,  in «Il Pensiero. Rivista di filosofia», LXI, 2022, 1, pp.125 -141. 

102 HEGEL , Epistolario  cit. , p. 309.  

103 T ILLIETTE ,  Schelling contro Hegel ,  cit.,  p. 172  



232 FEDERICA BISCARDI 
 

ISSN 2385-216X 

interpretazione di questa tensione essenziale. Tuttavia, alla luce della riflessione svolta, uno de-
gli elementi di quella critica può utilmente essere ricondotto al nucleo speculativo di questi anni: 
Hegel trae dalla filosofia della natura l’idea di uno sviluppo interno e produttivo che si differenzia 
storicamente nel tempo e che prende avvio da un ‘impeto interno’104 più essenziale dei suoi pro-
dotti. Tuttavia, per Schelling, l’‘impeto’ iniziatore del processo non può essere penetrato razio-
nalmente e resta in una dimensione preriflessiva e precoscienziale. È proprio la mancanza di un 
residuo precategoriale che impedisce a Hegel – secondo la lettura schellinghiana – di restituire 
nella propria idea di processo quegli aspetti vitali, empirici e ‘positivi’ che aveva invece la propria 
filosofia della natura.105 L’accidentalità dell’inizio veniva così ricondotta a un procedere necessa-
rio.  

Al cuore della critica schellinghiana, che ha a che fare con gli sviluppi maturi della filosofia 
di Hegel, troviamo dunque alcuni elementi di distanza visibili già in questi anni, concernenti il 
rapporto tra possibilità ed effettualità, intuizione e mediazione concettuale. Questi aspetti con-
sentono di individuare la distanza tra due pensatori che agiscono in autonomia «sullo stesso 
piano speculativo»,106 nel medesimo orizzonte di problemi e, in diversi casi, avendo alle spalle la 
stessa formazione107 o operando con le medesime fonti.  

La struttura precategoriale dell’identità schellinghiana, accessibile intuitivamente – 
espressa non da un giudizio di identità, ma dalla posizione dell’incondizionato come possibilità 
– costituisce l’«elemento empirico» visibile già nella riflessione di questi anni che – con i dovuti 
mutamenti e ripensamenti – costituisce il seme di quella che sarà, negli anni a venire, la ‘filosofia 
positiva’.108 

 
 
 

federica.biscardi@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 

 
104  RUSH, Schelling’s critique of Hegel , p. 244.  

105 La critica è con tutta probabilità rivolta anche alla propria filosofia di quegli anni che 

resta, in ultima istanza, che resta negativa. Cfr. RUSH , Schelling’s critique of Hegel ,  p. 221. Si veda 

anche T ILLIETTE ,  Hegel e Schelling a Jena , cit. , p.158. 

106 T ILLIETTE ,  Schelling contro Hegel,  cit.,  p. 174.  

107 Per le fonti e la genesi del concetto di identità negli anni allo Stift di Tübingen cfr. FRANK ,  

“Identity of  identity and non - identity” , cit.   

108 RUSH , Schelling’s critique of Hegel , p. 221.  


