
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 235-256 

ISSN 2385-216X 

MARTINA GALVANI 

L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO 
DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 

THE EVOLUTION OF THE CONCEPT OF “CONSCIENCE” IN ROSMINI’S THOUGHT 

This article addresses the theme of “conscience” in Rosmini’s thought, beginning with a few 
brief considerations on his early work La coscienza pura, and then focusing on some later 
works – particularly Nuovo saggio sull’origine delle idee, Antropologia in servizio 
della scienza morale and Psicologia –, where the concept undergoes a certain evolution 
with respect to his early work. In these later works, indeed, Rosmini introduced the term 
“feeling [sentimento]”, referring to the awareness that the subject has of himself in an 
immediate and primitive way and which only later (namely: through reflection) becomes 
self-awareness. This feeling is therefore what essentially constitutes the subject and enables 
all his “operations”, from the perception of his own body through feeling to conscious self-
reflection. For reasons of space, I will omit the significant contribution of the Teosofia – 
wherein the theme of consciousness is addressed in particular in the sixth book, dedicated 
to the real being, with particular reference to the theme of subjectivity, the relationship 
between consciousness and truth, and the doctrine of ontological synthesis in the human 
being. Rosmini’s analysis of the concept of “consciousness” and its evolution shows how the 
boundaries between external and internal experiences can be overcome. According to the 
philosopher, every sensation, which is possible by virtue of the fundamental feeling, is nec-
essarily accompanied by intellectual judgment; otherwise, we would not be conscious of it. 
This theme will be the focus of this contribution; from there, we will attempt to engage in a 
brief comparison between Rosmini’s thought and the investigation of that quality of subjec-
tive experiences that contemporary cognitive sciences define as “phenomenal conscious-
ness” – as distinct from “access consciousness”, which refers instead to the capacity to re-
flect on oneself and on such experiences. 

1. La differenza tra sentimento e coscienza 

Le prime tracce delle indagini che Rosmini dedica al tema della coscienza le troviamo in un 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

breve scritto giovanile di metafisica, intitolato La coscienza pura.1 Il termine «coscienza», asso-
ciato all’aggettivo «pura», qui è utilizzato diversamente da come verrà inteso in tutti gli scritti 
successivi della maturità. In questa primissima analisi che risale agli anni padovani, quindi tra il 
1817 e il 1822, il Roveretano utilizza i termini «coscienza pura» o «Io» come sinonimi, per indi-
care l’essenza sostanziale dell’anima,2 che invece successivamente sarà identificata con il «sen-
timento fondamentale». La «coscienza pura» è inizialmente intesa come il «sentimento primi-
tivo» e immediato che l’anima ha di sé: «Nel primo istante che l’anima esiste e anteriormente d’ogni 
suo atto – scrive – debbe avere una coscienza o consapevolezza di se medesima».3  

Questo uso giovanile del termine verrà poi totalmente abbandonato e Rosmini con la parola 
«coscienza» si riferirà sempre al risultato dell’operazione riflessiva, contrapposta appunto a quel 
sentire irriflesso e immediato4 che precede la possibilità di aver coscienza di sé e che, secondo il 
filosofo, costituisce «la sostanza pura dell’anima».5 Utilizzeremo il termine «anima umana» in-
tendendo classicamente l’essenza stessa del soggetto intellettivo, che è il significato con il quale 
viene utilizzato anche da Rosmini, nonostante le contemporanee scienze cognitive, con le quali 
ci si vuole confrontare oggi, ritengano problematico questo vocabolo. Infatti, in questo contesto, 
sarebbe scorretto riferirsi all’essere umano omettendo la parola «anima», definita da Rosmini: 

 
1 Redatto tra gli anni 1817-1822 e rivisto nel 1827.  Sul tema della coscienza in Rosmini  di-

versi studiosi si sono già espressi, si vedano tra gli altri: P.  DE LUCIA , Autocoscienza e conoscenza nel 

«primo Rosmini»,  in «Rivista di filosofia neo-scolastica», LXXXIV, 1992, 1, pp. 88-122; E.  P ILI ,  Alterità 

e coscienza di sé in Antonio Rosmini.  Note di un percorso ,  in I.  POMA  (ed.) ,  I fondamenti dell’etica , Mor-

celliana, Brescia 2016, pp. 137-144; F.  BELLELLI , Rosmini e la coscienza. Punto prospettico di  s intesi  e 

propiziatore di studi e ricerche , in «Rosmini Studies», III,  2016, pp. 281 -290, C.  CANULLO , La coscienza 

in Husserl e Rosmini.  Intenzionalità e riduzione , in M.  NOBILE (ed.), Rosmini e la fenomenologia ,  Università 

degli studi di Trento, Trento 2020, pp. 93 -110; V.  LA VIA ,  Coscienza e libertà. Rosmini e l’assoluto rea-

lismo. Saggi rosminiani e altri scritti , vol. I,  Mimesis, Milano 2020.  

2 «Coscienza pura, o unitissima, sentimento della propria esistenza prima d’ogni atto». « È  

dunque la coscienza di cui parliamo e che abbiamo nel primo istante che l’  anima esiste, i l senti-

mento (o cognizione intrinsicamente unitaci) essenziale di noi come siamo nel primo istante ; ovvero (che 

è  la stessa cosa) i l sentire di potere tutto quello  che possiamo :  ovvero la coscienza pura è  l’IO solo :  […] 

la coscienza pura, di cui parliamo, e che [è] all’anima prima di qualunque sua operazione, è  il  

sentimento fondamentale di noi come siamo nel primo istante della nostra esistenza, o, per dir 

meglio, anteriormente e indipendentemente da qualunque nostra operazione» ( A.  ROSMINI , Co-

scienza pura ,  in Id., Saggi inediti giovanili , a cura di V.  SALA , ENC voll.  11-11/A, Città  Nuova, Roma 

1986-1987, II, pp. 27, 33, 95-96).  

3 Ivi,  II, p. 31 (corsivo mio).  

4 Cfr. A.  ROSMINI , Psicologia , a cura di V.  SALA , ENC voll.  9/10A, Città  Nuova, Roma 1988-1989, 

I, nn. 69-70, pp. 64-65.  

5 Ivi,  I, n. 81, p. 74.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 237 
 

ISSN 2385-216X 

«Il principio d’un sentimento sostanziale-attivo che ha per suo termine lo spazio ed un corpo».6 
Tale sentimento, sul quale torneremo anche più avanti, non viene dedotto da altro, ma è imme-
diato e spontaneo, «non è conseguenza di nessun raziocinio – scrive l’autore –, anzi né pure d’al-
cuna cognizione».7 Come si diceva, solo di seguito al ripiegamento dell’anima su se stessa c’è co-
scienza, che è quindi frutto di un’operazione di riflessione. Nella Psicologia, opera 1848, l’autore 
si esprime chiaramente, distinguendo coscienza e sentimento: 

 
Quando l’oggetto del pensiero siamo noi stessi o ciò che è o che accade in noi, allora conosciamo 

noi stessi o ciò che è o che accade in noi. Una tale cognizione dicesi coscienza. La coscienza è diversa dal 
sentimento, perché quella è cognizione ed ha la dualità propria della cognizione (il conoscente e il cognito 
come due enti separabili), questo è semplice, ha solo quella dualità propria sua, per la quale si distinguono 
due termini così correlativi che l’uno non si può pensare come ente se si separa dall’altro.8 

 
Se la coscienza è la consapevolezza del sentimento, ossia la capacità del soggetto di avver-

tire se stesso, il sentimento definito «fondamentale» o «sentimento sostanziale-attivo»,9 invece, 
esiste in noi anche se non lo avvertiamo, o se non vi riflettiamo.10 Dunque, la coscienza presenta 
la dualità di ogni atto cognitivo, in quanto io mi conosco e contemporaneamente sono conosciuto 
da me stesso, sono quindi soggetto e oggetto allo stesso tempo. Mentre, la dualità del sentimento 
è tutta interna, infatti, come specifica l’autore, il suo principio, che è l’anima umana, «ha per suoi 
termini l’estensione e in essa un corpo e l’essere, e quindi che è sensitiva ad un tempo ed intel-
lettiva (razionale)».11 In virtù di questo sintesismo12 – cuore del pensiero rosminiano – si parla di 
un’unità inscindibile tra le sensazioni e la cognizione intellettiva. Le prime sono il risultato 

 
6 Ivi, I, n. 50, p. 53. L’analisi dello «spazio» viene affrontata da G.P.  SOLIANI  nel suo recente 

articolo Lo spazio infinito come apertura al mondo. Unità della persona umana e metafisica in Rosmini , in 

«The Rosmini society» ,  2023, 1-2, pp. 219-255. 

7 Ivi, I , n. 16, p. 37.  

8 Ivi,  III, n. 1479, p. 113.  

9 Ivi,  I, n. 50, p. 53.  

10 Cfr. A.  ROSMINI , Antropologia soprannaturale ,  a cura di U.  MURATORE , ENC vol. 39, Città Nuova, 

Roma 1983, vol.  I,  lib. I , cap. V, art. V, p. 92.  

11 ROSMINI , Psicologia ,  cit., I, n. 53, p. 55.  

12 Tale sintesismo, che trova il suo sviluppo nelle opere successive a La coscienza pura , qui 

però era già stato abbozzato dal filosofo di Rovereto, che in questa opera giovanile scrive: «Le cose 

indefinibili sono due: 1°)  l’essere in genere, 2°)  il  senso, o sia la sensazione dell’essere partecipato 

dal subietto. […] La ragione per cui l’ essere e i l senso dell’essere partecipato dal subietto sieno indefi-

nibili è  perché sono noti per se stessi; l’essere è  noto mediante la forma della verità  innata, cioè  è  

noto a noi in quanto siamo esseri intelligenti;  la sensazione perché  essa pure è  nota per se stessa a 

chi la sente, in quanto siamo esseri sensibili» ( ROSMINI , Coscienza pura ,  cit. , p. 28).   



238 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

dell’interazione del soggetto con il mondo esterno per mezzo del corpo (termine reale), ma è 
l’atto d’intendimento che le accompagna a rendere il soggetto cosciente di tali sensazioni. 13 
Senza la comprensione razionale, che è possibile in virtù dell’intuizione dell’essere ideale, noi 
non avremmo nemmeno consapevolezza delle nostre sensazioni e delle nostre passioni, dunque 
non avremmo conoscenza né di noi stessi né del mondo esterno. Questo, secondo Rosmini, è l’er-
rore dei sensisti,14 cioè aver creduto che la dimensione sensibile potesse essere autonoma ri-
spetto a quella intellettiva, quando invece nel processo cognitivo non si può dare alcuna sensa-
zione che non sia espressa da un giudizio. Le «sensioni» corporee accidentali, recepite grazie alla 
«forza sensifera», sono descritte, come diremo in seguito, come modificazioni di un unico «sen-
timento fondamentale», avvertite poi intellettivamente. La tendenza, in particolare dei filosofi 
sensisti, a tralasciare la necessità del giudizio nel processo gnoseologico dipende dal fatto che 
esso è immediatamente conseguente al sentimento e perciò resta quasi inavvertito. 

Il termine «coscienza» viene utilizzato da Rosmini anche in riferimento all’ambito morale, 
in particolare nei Principi della scienza morale del 1832 e nel Trattato sulla coscienza morale del 1844. 
In quest’ultimo testo, il filosofo non può fare a meno di iniziare la trattazione specificando che 
con il termine «coscienza» egli intende la consapevolezza che il soggetto ha delle cose che fa e 
che «cadono nel suo sentimento interiore», si tratta più in generale della coscienza di sé stessi.15 
Questa coscienza non è ancora coscienza morale, 16  la quale, invece, riguarda il «giudizio 

 
13 Cfr. ROSMINI , Psicologia , cit.,  I, n. 32, p. 45: «Non si dà niuna osservazione meramente sen-

sibile; ossia che se la sensazione si spoglia da ogni atto d’intendimento che l’accompagna, nulla 

affatto ci fa conoscere, è un fatto che finisce in se stesso, di cui non abbiamo né pure c oscienza; 

perocché la coscienza stessa della sensazione richiede una conversione dell’attenzione nostra in-

tellettiva a ciò che passa nel nostro sentimento, ed un’affermazione conseguente, per la quale noi 

diciamo a noi stessi:  “adesso sosteniamo la tal pas sione, il tal sentimento”».  

14 Cfr. ibidem :  «In fatti i  soli sensisti possono credere che si dia un’osservazione che ci faccia 

conoscere qualche verità per via di sensazione, senza bisogno di adoperarvi la ragione; e molto più 

che le verità venuteci da un’osservazione di tal natura sieno le sole s icure e fuori di controversia».  

15 Cfr. A.  ROSMINI , Trattato della coscienza morale ,  a cura di U.  MURATORE  -  F.  TADINI , ENC vol. 

25, Città Nuova, Roma 2012, lib. I, cap. 1, n. 9: « Coscienza vuol dire consapevolezza, coscienza 

morale vuol dire consapevolezza morale. Propriamente parlando l’uomo sa  le cose altrui, ma è 

conscio  delle proprie, delle cose che fa egli stesso, o che cadono nel suo sentimento interiore. In 

questo significato proprio noi prendiamo la parola coscienza, quasi a dire il  conoscimento di sé 

stesso».  

16 Per approfondire il  tema della coscienza morale nel pensiero rosminiano si veda, tra gli  

altri, F.  BELLELLI , Etica originaria e assoluto affettivo. La coscienza e i l superamento della modernità nella 

teologia f ilosofica di Antonio Rosmini , Vita e Pensiero, Milano 2014.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 239 
 

ISSN 2385-216X 

speculativo sulla moralità del mio giudizio pratico e delle conseguenze di queste»;17 in altre pa-
role, si tratta di un giudizio sulla moralità delle mie azioni e quindi è la valutazione cosciente di 
queste ultime. Tale capacità di giudizio presuppone, secondo Rosmini, l’avvertenza della legge 
oggettiva o idea del bene oggettivo18 ed è per questa ragione che gli atti dei bambini – come dirà 
nelle opere pedagogiche – non possono dirsi morali, finché non sarà per loro evidente l’ordine 
oggettivo dell’essere.19 Per esigenze di tempo, ma anche per circoscrivere il tema, in questa sede 
mi occuperò solamente della coscienza analizzata da Rosmini nella prospettiva antropologico-
psicologica, quindi della coscienza nella sua funzione cognitiva.20 

2. La coscienza del mondo esterno  

Come già accennato, nella prospettiva rosminiana ogni operazione cognitiva è accompa-
gnata da coscienza e può essere spiegata solo alla luce di quello che il filosofo chiama sintesismo 
tra la dimensione sensibile (reale) e la dimensione intellettiva (ideale). Detto in altri termini la 
sensazione deve essere intesa dal soggetto. Si tratta della percezione intellettiva degli enti reali, 
ovvero dei corpi esterni e di noi stessi. La conoscenza dei corpi esterni viene analizzata ampia-
mente già nel Nuovo saggio sull’origine delle idee (1830), dove il filosofo esplicita che non potremmo 
percepire la sussistenza di un ente se non sentissimo l’azione che esso esercita in noi e dunque il 
sentimento è necessario all’operazione di percezione; necessario ma non sufficiente, dato il 

 
17 A.  ROSMINI , Principi della scienza morale , a cura di U.  MURATORE , ENC vol. 23, Città Nuova, 

Roma 1990, cap. VI, art. VII, Definizione della coscienza morale ,  pp. 146-147. 

18 Cfr. A.  ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale , a cura di F.  EVAIN , ENC vol. 24,  

Città Nuova, Roma 1954, nn. 574-578, pp. 326-327. 

19 Rosmini affronta il tema in particolare nell’opera intitolata Del principio supremo della me-

todica, e di  alcune sue applicazioni in servigio dell’umana educazione ,  in Scritti  pedagogici ,  a cura di F.  

BELLELLI , ENC vol. 32, Città Nuova, Roma 2020. Per approfondire il  tema si vedano, tra gli altri,  P.  

BONAFEDE , L’altra pedagogia di Rosmini.  Dilemmi, occultamenti,  traduzioni , Università degli Studi di 

Trento, Trento 2019; P.  BONAFEDE  -  F.  DE GIORGI -  F.  SANI (eds.) , Rosmini e la pedagogia , Scholé, Brescia 

2022 (sezione monografica degli «Annali di storia dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», 

29, 2022); P.  BONAFEDE  -  M.  GALVANI  -  E.  P ILI , Dire bene l’alterità.  Filosofia e pedagogia del sorriso in e 

oltre Rosmini ,  Genova University Press, Genova 2022.  

20 Tuttavia, è necessario specificare che nella prospettiva rosminiana le tre forme dell’es-

sere sono inscindibili, poiché descrivono differenti aspetti dell’unico essere. Si veda a tal proposito 

A.  ROSMINI , Teosofia ,  a cura di S.F.  TADINI , Bompiani, Milano 2011, n. 1501, p. 1549: «Ma dopo di 

questo, il pensiero meditativo scopre questa sorprendente verità che, sia l’ente uno o molteplice, 

esso ad ogni modo ha per necessità  assoluta una triplice forma, vogliamo dire è  in tre maniere che 

noi abbiamo chiamato soggettiva, oggettiva e morale». 



240 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

criterio sintesistico appena menzionato.21 Prima di tutto ci soffermeremo sulla natura della sen-
sazione, così come viene presentata da Rosmini, in particolare nel Nuovo saggio. Entrando in re-
lazione con le cose, il filosofo sottolinea che si generano in noi delle impressioni e poi delle sen-
sazioni, che ci permettono di attestare la realtà di ciò che ci circonda. Non bisogna però confon-
dere le impressioni con le sensazioni, perché le prime riguardano le modificazioni del corpo fi-
sico, anatomico, mentre le sensazioni hanno a che fare con il mio vissuto della sensazione 
stessa;22 e qui il Roveretano sembra in parte anticipare l’analisi fenomenologica della sensa-
zione.23 Difatti, scrive: «Le sensazioni esistono: dunque c’è un’energia che le fa esistere. […] e 
come avvengono? Se io osservo il fatto, trovo primieramente che le sensazioni avvengono 
(quest’è attestato dalla coscienza) in me».24 Ciò significa che i colori che vedo, i suoni che odo, 
ecc. esistono perché io esisto; non si tratta di un’affermazione di idealismo, ma ciò che l’autore 
vuole sottolineare è la soggettività delle esperienze di cui ho coscienza. Il vissuto della sensazione 
necessita del polo coscienziale al quale si riferisce. Io posso certamente comprendere il senso 
oggettivo di tali sensazioni, infatti ne astraggo il concetto e ne intendo la parola, ma è innegabile 
che esse siano per me esperite in modo del tutto soggettivo; è il soggetto senziente,25 ossia l’Io 
senziente, che le percepisce. Quindi, il concetto, o idea pura, delle sensazioni è oggettivo, mentre 
il viverle è sempre particolare-soggettivo. 

Ciò testimonia la sussistenza di un soggetto che, scrive il filosofo, «non è puramente un atto 
che ad esse [alle sensazioni, nda] si estende, ma è un principio che esiste da sé, che ha la potenza 
di sentire, e che rimane, ancorché si privi di tutte le sensazioni speciali e accidentali».26 Rosmini 
afferma con forza la sussistenza del singolo soggetto che esperisce il mondo, in quanto ciò di cui 
non posso dubitare nella dinamica gnoseologica è la mia esperienza soggettiva, la quale però 

 
21 Cfr. A.  ROSMINI , Nuovo saggio sull’origine delle idee ,  a cura di G.  MESSINA , ENC voll.  3-5, Città  

Nuova, Roma 2003-2005, II, n. 528, p. 105: «Nello stato ove la natura ci pone nascendo quaggiù, noi 

non abbiamo altra percezione intellettiva, che di noi stessi e de’ corpi. In vero noi non possiamo 

percepire la sussistenza  d’un ente, se non opera in noi, se noi non sentiamo la sua azione. I l senti-

mento  dunque è necessario alla percezione intellettiva di un sussistente».  

22 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale ,  cit.,  nn. 104-108, pp. 78-83. 

23 Edith Stein, ad esempio, descrive le sensazioni come parti reali della coscienza che il  

soggetto vive in modo passivo. Le sensazioni ( Empfindungen),  infatti,  non sono caratterizzate 

dall’intenzionalità del vissuto che invece appartiene alla percezione ( Wahrnehmung):  il dato della 

sensazione non possiede un significato autonomo, in quanto è  inseparabile dal flusso della vita di 

coscienza (cfr. E. Stein, Introduzione alla f i losofia ,  Città Nuova, Roma 2001, pp. 104-107). 

24 ROSMINI ,  Antropologia in servizio della scienza morale , cit. , n. 640, p. 198.  

25 Bisogna specificare che il soggetto senziente o sensitivo non è il  «principio sensifero», 

infatti il primo indica l’anima, che sente ma non fa sentire, mentre il secondo indica il corpo, che 

fa sentire ma non sente (cfr. ivi , n. 92, p. 73).  

26 ROSMINI , Nuovo saggio , cit. , II,  n. 643, p. 199.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 241 
 

ISSN 2385-216X 

necessita di un darsi, ossia di un’azione, di un ente che è altro da me. Le sensazioni, dunque, 
implicano che vi sia un soggetto senziente e al contempo la relazione tra questo e altre realtà 
esterne. Si tratta di una relazione di passività e le sensazioni sono descritte come «avvenimenti 
passivi», che rendono possibile l’affermazione della sussistenza di altri corpi esterni che ne sono 
la causa. Parlando dei corpi, Rosmini si esprime in questi termini: «L’essenza loro consiste in una 
certa energia che opera su di noi, verso la quale noi siamo passivi; un’attività diversa dalla nostra 
costituisce una diversa esistenza».27 È anche possibile – specifica il Roveretano – «l’astrazione e 
l’alienazione di mente»,28 per cercare di evitare alcune esperienze sensibili, ma questo non signi-
fica che sia possibile evitare di essere passivi. Ad esempio, non posso evitare di soffrire, se sono 
punta da un bastone, e non posso evitare di udire i suoni, se sono vicina a una banda musicale e 
così via. 

Nella sensazione noi siamo soggetti senzienti passivi, poiché «quei fatti avvengono in noi 
senza di noi»; infatti, anche se la percezione dell’esterno non è mai sganciata dalla percezione di 
me stessa, non posso decidere se avvertire o meno determinate sensazioni che, come si diceva, 
sono avvenimenti passivi. Bisogna premettere che Rosmini in queste analisi si riferisce sempre a 
un soggetto conoscente sano e non analizza la patologia, che invece può causare disturbi a livello 
gnoseologico. Come diremo, ci sono alcuni riferimenti a determinati stati alterati di coscienza, 
solo in brevi scritti giovanili, quasi sottoforma di appunti e mai rielaborati dall’autore. Quindi, 
in una condizione ordinaria di veglia, la conoscenza cosciente del mondo avviene secondo il filo-
sofo anche perché il nostro corpo è il soggetto delle «qualità sensibili» degli oggetti esterni, cioè 
delle virtù che producono in noi le sensazioni, quindi il corpo è il soggetto dell’estensione, della 
figura, della solidità, del calore, del sapore ecc.29 Tali qualità sono la causa prossima di ciò che 
sentiamo, ossia delle sensazioni. Tuttavia, la relazione con i corpi esterni, che producono in noi 
le sensazioni, non può essere slegata dalla percezione che il soggetto ha di se stesso, grazie al 
sentimento fondamentale corporeo. Il Roveretano spiega la dualità della sensazione utilizzando 
i termini «soggettivo» ed «estrasoggettivo», perché il soggetto senziente percepisce contempo-
raneamente se stesso e le qualità dell’oggetto sentito; scrive: «Chiamo soggettiva la sensazione in 
quanto in essa sento lo stesso mio organo consenziente, e la chiamo estrasoggettiva in quanto 
sento contemporaneamente un agente estraneo al detto mio organo».30 Quindi, non è possibile 
secondo Rosmini avere sensazioni senza avere anche il sentimento di noi stessi, mentre è am-
missibile percepire se stessi a prescindere dalle sensazioni, grazie appunto al sentimento fonda-
mentale. 

La descrizione di tale sentimento è essenziale all’interno delle analisi antropologiche ro-
sminiane, perciò è necessario soffermarsi su questo tema. Come anticipato, si tratta di quel sen-
tire interiore, immediato e pre-riflesso, che testimonia all’essere umano la presenza a se stesso 
e che precede ogni possibile sensazione. È un tema importante e complesso, che Rosmini affronta 

 
27 Ivi, II,  n. 692, p. 233.  

28 Cfr. ivi, II , nn. 664-665, pp. 210-211. 

29 Cfr .  ivi, II,  n. 667, p. 212.  

30 Ivi,  II, n. 740, p. 267; cfr. anche ivi,  II, n. 667, nota 120, p. 213.  



242 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

a più riprese nell’opera ideologica, in quella antropologica, psicologica e anche nell’ultima Teo-
sofia. Il sentimento fondamentale-corporeo può essere avvertito interiormente a prescindere 
dalle sensazioni mutevoli che provengono dall’esterno. Rosmini, in un passo piuttosto noto, tenta 
di spiegare la natura di tale sentire descrivendo un’esperienza di deprivazione sensoriale: 

 
Se io mi colloco in luogo di perfetta oscurità, e me ne sto perfettamente immobile per lungo tempo, 

se cerco ancora di tor via dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi troverò finalmente in 
tal stato, nel quale mi sembrerà di non aver più cognizione de’ confini del mio corpo, della collocazione 
delle mie mani e de’ miei piedi e di tutte l’altre parti. Facendo questa esperienza nel modo più perfetto 
che si possa, o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto è possibile, anteriore a tutte le sensa-
zioni ricevute; io dico che soprastà in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo.31 

 
Tale sentimento procede dalla vita, ossia dalla congiunzione «d’un modo tutto suo proprio, 

che lo spirito ha colla materia»,32 perciò è anche detto «sentimento vitale». Si tratta di un sentire 
uniforme e abituale, di cui però è difficile accorgersi a livello cosciente, mentre è più semplice 
avvertirlo di seguito a eventuali mutamenti sensibili.33 Così come ci accorgiamo facilmente del 
passaggio dal caldo al freddo e viceversa, mentre non abbiamo la stessa percezione della tempe-
ratura stabile del luogo in cui siamo – l’esempio è di Rosmini –, allo stesso modo avvertiamo 
facilmente le sensazioni, poiché implicano un mutamento del sentimento fondamentale, mentre 
è più complesso accorgersi di tale sentimento, che si estende in tutto il nostro corpo.34 Ogni parte 
corporea è materia di tale sentimento e perciò viene da noi avvertita,35 ma questo non esclude 

 
31 Ivi, II, n. 711, pp. 248-249. Si veda anche Antropologia in servizio  della scienza morale , cit. ,  

n. 139, pp. 103-104. 

32 ROSMINI , Nuovo saggio , cit. , II,  n. 698, p. 219.  

33 Rosmini chiarisce che la presenza del sentimento fondamentale, vitale e primitivo, non-

ché le modificazioni che esso subisce entrando in relazione con i corpi esterni e producendo le 

sensazioni, testimonia l’unità tra la dimensione spirituale e quella corp orea. Scrive, infatti,  «che 

lo spirito, col primo congiungersi individualmente con un corpo animale, dee pur mandar fuori 

una cotal sua attività, per la quale egli quasi direi s’abbraccia col suo corpo, e con esso si mescola, 

e mescolandosi il percepisce, né più il lascia, ne l ascia perciò di percepirlo permanentemente (fin 

che dura l’union vitale) in qualsiasi suo atto e stato  nel quale egli si trovi» ( ivi , II, n. 706, p. 243). Si 

veda anche ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  II, n. 975, p. 232.  

34 Cfr. ROSMINI ,  Nuovo saggio , cit. , II, n. 737: «E queste quattro differenze bastano a veder 

chiaramente, come il sentimento fondamentale non sia atto a scuoterci e farsi da noi osservare. 

Esso è connaturale a noi, e così uno con la nostra natura, che forma parte della medesima; quin di 

non ci dà ne meraviglia né curiosità che ci renda intenti a lui,  stando egli in noi come noi stessi» . 

35 Cfr. ivi,  II,  n. 696, pp. 237-238: «Un sentimento fondamentale  che dalla vita procede, cioè da 

quella prima congiunzione, pel quale sentimento noi sentiamo abitualmente tutte le parti nostre 

materiali sensitive».  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 243 
 

ISSN 2385-216X 

l’importanza anche di una conoscenza empirica del corpo, poiché il sentimento non è sufficiente 
per averne un’immagine visibile e tattile.36 Dunque, l’analisi rosminiana ci pone dinnanzi una 
duplice modalità di conoscenza della propria corporeità. Posso conoscere il mio corpo da fuori, 
come dotato di un’estensione fisica limitata, di una forma specifica, di un peso e di tutte quelle 
proprietà che connotano le cose materiali. In tal senso, esso è subordinato a leggi fisiche, mecca-
niche e chimiche; oppure posso conoscere il mio corpo da dentro, poiché esso è principalmente 
soggetto.37 Scrive: 

 
In primo luogo io osservo, che il corpo nostro […] si percepisce in due modi: 1° come ogni altro 

corpo esteriore, cioè co’ guardi, co’ toccamenti, co’ cinque sensori in una parola. Allorquando io percepi-
sco questo mio corpo sensitivo qual agente ne’ miei cinque organi, nol percepisco allora come partecipe 
egli stesso di sensitività […], ma sì come qualsiasi altro corpo esteriore […]. In tal caso un organo del mio 
corpo ne percepisce un altro. […]. 2° Per quel sentimento fondamentale e universale pel quale noi sentiamo 
la vita essere in noi […], e per le modificazioni che soffre il medesimo sentimento.38 

 
Nella prima maniera, quella extra-soggettiva, il corpo proprio è avvertito come ogni altro 

oggetto corporeo; mentre percependolo soggettivamente, grazie al sentimento, noi lo sentiamo 
come «cosenziente» o «consoggetto».39 Noi percepiamo soggettivamente le parti sensitive del 
nostro corpo col sentimento fondamentale, ma specialmente, come si diceva, con le modifica-
zioni che esso subisce ad opera delle diverse sensazioni. Queste ultime richiamano la nostra at-
tenzione e fanno sì che riflettiamo sul sentimento abituale, al quale diversamente non faremmo 
caso: «Chi riflette sopra se stesso – scrive il Roveretano – trova che è nel fondo un sentimento, 
che costituisce il soggetto senziente ed intelligente».40 Quindi, ho coscienza di me grazie alle sen-
sazioni che, lo ricordiamo, sono descritte da Rosmini come dipendenti dal sentimento fondamen-
tale, originario, abituale e costitutivo dell’essere umano. Così, la percezione dell’unità sintetica 
del soggetto che io sono non dipende dal mio corpo materiale conosciuto esternamente, bensì da 
quell’operazione di riflessione che posso fare a partire dal sentimento percepito intellettiva-
mente. Tale sentimento di me precede le molteplici sensazioni, di cui Io sono l’unico soggetto. 

 
36 Cfr. ivi,  II,  n. 714, p. 251: «Il sentimento primitivo dunque non ci fa conoscere la figura, 

né la grandezza visibile del corpo nostro, ma ci fa percepire il  nostro corpo in tutt’altro modo: né 

c’è altra via di formarsi un’idea di questo modo, fuor solamente quella di concentrarci de ntro noi 

stessi,  e stare attenti a quel sentimento della vita che ci anima tutti».  

37 Cfr. ivi, II , nn. 692-694, pp. 233-234. 

38 Ivi,  II, n. 701, pp. 240-241. 

39 Cfr. ivi, II, n. 701, p. 241: «Quando noi percepiamo il corpo nostro nella seconda maniera,  

cioè per quel sentimento fondamentale che ci è dato dall’esser vivi,  noi percepiamo il nostro corpo 

come una cosa con noi; egli diventa in tal modo, per l’ individua unione collo spirito nostro, parte 

anch’egli del subietto senziente: e con verità si può dire ch’egli è da noi sentito come cosenziente». 

40 Cfr. ivi, II , n. 703, p. 242.  



244 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

«Tutti i fatti che in noi avvengono – scrive – sono modificazioni dello spirito nostro. Il nostro 
spirito dunque è il soggetto di tutti que’ fatti: la coscienza ce ne accerta, ciascuno dice seco stesso: 
“io sono quegli che sente, che gode, che addolora, che pensa, che vuole ecc.”; il che è affermare, 
che sono io il soggetto di tutti questi avvenimenti».41 La coscienza percepisce tale unità sintetica 
in virtù della semplicità del sentimento,42 che identifica un unico soggetto; egli, pur compiendo 
operazioni diverse e molteplici, è sempre il medesimo che prova piaceri sensibili, piaceri spiri-
tuali, che giudica e che vuole. Tale «sentimento del me è il sentimento dell’uno, del semplice, 
dell’indivisibile»43 in quanto contiene, come diremo, un quid incomunicabile, nucleo identitario 
del soggetto, chiamato da Rosmini «meità».44 

Avverto me stessa grazie alle modificazioni soggettive di tale sentimento, che consiste nella 
percezione costante delle parti sensitive del nostro corpo e, contemporaneamente, sempre gra-
zie al sentimento fondamentale avverto la percezione sensitiva estrasoggettiva di un corpo 
esterno diverso dal nostro.45 Quando ad esempio una superficie ruvida sfrega sul dorso della no-
stra mano, l’esempio è di Rosmini, avvertiamo sia la mano (modificazione soggettiva del senti-
mento), sia la superficie con la quale la mano entra in contatto (percezione sensitiva estrasog-
gettiva).46 Ciò che emerge è l’estensione del sentimento in tutte le parti sensitive del corpo, av-
vertito abitualmente come un piacere diffuso che viene dalla vita quando il soggetto si trova in 
uno stato di equilibrio e di salute,47 ma che può anche eventualmente trasformarsi e essere meno 

 
41 Ivi,  II, n. 666, p. 211.  

42 Cfr. ivi,  II, n. 671, p. 218: «La coscienza dell’unità sintetica della percezione comprende 

dunque la percezione dell’unità , o della semplicità del me che sintesizza . Meditando sul paragone che 

noi facciamo degli oggetti che agiscono su dei nostri sensi, sui giudizi a’ quali danno luogo le loro 

impressioni, il sentimento dell’unità semplice, indivisibile, immateriale dell’essere pensante risul-

terà luminosamente».  

43 Ivi,  II, n. 671, p. 219.  

44 Cfr. ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  I,  n. 75, pp. 68-69 e n. 143, p. 99.  

45 Rosmini, per spiegare la coesistenza di queste due percezioni, analizza tutti i sensi e co-

minciando dalla vista scrive: «Ognuno vede, rispetto a questo senso, che altro è sentire il  proprio 

occhio, organo della visione, altro è vedere i corpi che all’occh io si presentano» (ROSMINI , Nuovo 

saggio , cit. , II , n. 741, p. 268).  

46 Cfr. ivi, II,  n. 719, p. 257. Si veda anche ivi,  II, n. 724, pp. 259-260. Anche Husserl nelle sue 

riflessioni sottolineerà l’importanza della doppia percezione. In particolare in Idee II  egli utilizza 

un esempio divenuto celebre, quello della  mia mano destra che tocca la mia mano sinistra: cfr. E. 

Husserl,  Idee per una fenomenologia pura e per una fi losofia fenomenologica , libro secondo: Ricerche 

sopra la costituzione pura ,  capitolo terzo: La costituzione della realtà psichica attraverso il  corpo vivo ,  § 

35: Passaggio alla considerazione costitutiva dell’«uomo natura» , Einaudi, Torino 2002, p. 147.  

47 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , cit.,  II, n. 725, pp. 260-261. 



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 245 
 

ISSN 2385-216X 

piacevole, o addirittura doloroso, quando esso è impedito nella sua attività.48 Tuttavia, l’esten-
sione del sentimento non è materiale, quindi non è paragonabile a quella di un corpo che posso 
quantificare e misurare, ma si tratta piuttosto di un’estensione «soggettiva», definita anche 
«estensione fondamentale o interna»: 

 
Chi vuol dunque osservar la natura di questo sentimento fondamentale di cui parliamo, e delle sue 

modificazioni, rimova da sé ogni figura sensibile, si spogli diligentemente dell’idea di estensione esterna 
che gli ha data la vista, o altro senso: si rinserri in se medesimo: ed ivi stia attento ai dolori e ai piaceri 
che nelle diverse parti del corpo suo o equabilmente o variamente provar può: e troverà che que’ senti-
menti non hanno alcuna estensione figurativa, cioè simile a quella che è presente a’ nostri occhi ed altri 
sensi esterni, e che ne’ corpi esteriori percepiamo; ma che hanno però una certa limitazione, un modo, il 
quale poi astratto da quelle sensazioni, e paragonato all’estensione percepita ne’ corpi esterni colla vista 
e cogli altri sensi, troviamo convenire coll’estensione, ed estensione pure denominiamo.49 

 
Tale estensione si avverte tramite il sentimento in modo costante, uniforme e nella sua 

totalità; non è delimitabile da linee di confine fisiche, eppure non va al di là della sua soggettività 
sensitiva. Rosmini utilizza anche l’espressione «estensione figurata».50 Tramite le sensazioni, in-
vece, che sono modificazioni del sentimento, possiamo percepire solo una parte dell’estensione, 
quindi una parte limitata, e tale percezione, pur essendo più vivida, è ovviamente parziale e ac-
cidentale.51 Sentimento e sensazioni non possono quindi essere confusi, ma forte è il loro legame, 
infatti, come abbiamo visto, sono le sensazioni, varie, improvvise e più intense, il punto di par-
tenza per poter poi avvertire il sentimento fondamentale sostanziale. Levando dalle sensazioni 
ogni qualità esterna, colta mediante la vista, resta solo il detto sentimento, connaturale all’essere 
umano e per questo difficilmente riconoscibile.52 Il filosofo di Rovereto mette in luce la differenza 
tra sentimento e sensazioni corporee anche nell’Antropologia in servizio della scienza morale (1838), 
dove ribadisce la particolare estensione di tale sentimento: 

 
Ora, io stimo appunto essere cosa indubitata, che nel sentimento fondamentale si senta l’esten-

sione, come ho già detto, quella stessa estensione che si sente colle sensazioni esterne, ma priva di quelle 
qualità fenomenali e non tutte vere e legittime di cui le sensazioni esterne ce la fanno credere dotata, e 
l’estensione così sentita io la chiamo estensione fondamentale o interna. Confesso, che è difficile il formarsi 

 
48 Cfr. ROSMINI  Psicologia , cit.,  II, n. 1099, p. 278.  

49 ROSMINI ,  Nuovo saggio , cit. , II,  n. 731, p. 263.  

50 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale , cit., nn. 134-180, pp. 101-126 e  

Psicologia , cit. , II,  nn. 975-993, pp. 231-237. 

51 Cfr. ROSMINI ,  Nuovo saggio , cit.,  II, n. 736, p. 266.  

52 Cfr. ivi, II,  n. 737, p. 266: «E queste quattro differenze bastano a veder chiaramente, come 

il sentimento fondamentale non sia atto a scuoterci e farsi da noi osservare. Esso è  connaturale a 

noi, e cos ì uno colla nostra natura, che forma parte della medesima; quindi non ci dà  né  maraviglia, 

né  curiosità  che ci renda intenti a lui,  stando egli i n noi come noi stessi».  



246 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

un giusto concetto di questa estensione, giacché il comun degli uomini non sa concepire un’estensione 
reale se non mediante figura, colori, limiti. […] perocché egli ben vedrà, che col levare queste cose 
all’estensione, non leva ancora l’estensione stessa; ma gli rimane qualche cosa (per quantunque paia in-
definibile) che era il fondamento e quasi il soggetto di que’ limiti, di que’ colori, che tolse via.53 

 
L’estensione del sentimento, pur essendo priva di ogni determinazione, di dimensione e di 

colore, è avvertita abitualmente; ciò significa che tale estensione è continua e non è riferita a 
punti specifici del corpo.54 Il sentito esteso è uno dei termini invariabili dell’anima umana,55 men-
tre l’altro è l’essere ideale.56 Grazie alla sensitività corporea, riferita al sentito esteso e alle sue 
modificazioni, ossia le sensazioni, conosciamo degli «agenti» rispetto ai quali noi siamo passivi, 
ma il passaggio da «agente» a «ente» è possibile solo alla luce dell’idea di esistenza, affermata 
nel giudizio.57 Nella Psicologia il tema della passività sarà analizzato ulteriormente e l’autore la 
distingue dalla ricettività. Quest’ultima non modifica l’anima,58 mentre «all’incontro nella passi-
vità, l’entità che agisce nell’anima, prende qualche cosa dalla natura e dall’attività del paziente, 
cioè dell’anima stessa, che contribuisce a dare a quell’entità il suo essere. Così l’esteso sentito ri-
ceve dall’anima l’estensione».59 La percezione dell’esistenza dell’ente che è altro da me necessita 
del giudizio, che permette di dire: «Esiste qualche cosa di diverso da noi»; solo così è possibile la 
percezioni dei corpi, «cioè la persuasione della loro attuale e particolare esistenza 

 
53 ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale , cit. , n. 149, p. 107. 

54 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , cit.,  II, nn. 823-824, pp. 309-311.  

55 Rosmini definisce «termini» quelli che «informano l’anima, cioè le danno il suo primo 

atto, di poi modificandosi senza perdere la propria natura specifica, suscitano ed occasionano gli 

atti secondi. Ora l’attività dell’anima considerata rispettivamente a questi atti secondi si chiam a 

potenza» (ROSMINI , Psicologia , cit. , II,  n. 949, p. 223) .  

56 Cfr. ivi, II , n. 943, p. 220.  

57 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , cit. , III, n. 1208, p. 137: «Rimane a sapere come l’intendimento 

passi dal concetto di agente  a quello di ente . Ma avendo noi dimostrato che l’essere presente per 

natura all’umana mente è il  mezzo universale di conoscere, altro non resta se non a considerare 

che l’agente  non si conosce se non concependolo come ente ,  che è l’operazione essenziale ed uni-

versale della umana mente, e però la concezione dell’ ente  è anteriore logicamente nella percezione 

de’ corpi a quella d’agente, d’azione e di passione».  

58 La ricettività riguarda la relazione tra l’anima e l’essere ideale: «E così coll’aggiungersi 

l’essere ideale ad un principio senziente; il principio propriamente non s’è modificato; ma acquistò 

quel che non avea prima, e d’anima sensitiva, divenne anima r azionale» (ROSMINI , Psicologia , cit. ,  

II, n. 974, p. 231).  

59 Ivi,  II, n. 974, p. 230.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 247 
 

ISSN 2385-216X 

(sussistenza)».60 La possibilità dell’esistenza, quindi, può essere pensata solo in virtù dell’essere 
ideale indeterminato. Detto in altri termini, grazie al giudizio l’idea di esistenza viene applicata 
a un reale che ci è dato nel sentimento. Scrive Rosmini: 

 
Confrontando dunque noi la passione che proviamo (per le sensazioni), coll’idea d’attuale esistenza, 

troviamo che quella passione è un caso particolare di ciò che pensavamo già prima coll’idea di esistenza: 
con questa idea pensavamo un’azione, ma non la affermavamo; nella sensazione, o propriamente nel sen-
tito conosciamo l’ente determinato, un dato corpo. […] Il notare questo caso particolare, il riconoscere 
quella cosa, che passa in noi, come appartenente a ciò che pensavamo già prima, è ciò che costituisce la 
percezione della cosa reale, è il giudizio di cui parliamo.61 

 
La percezione del mondo esterno è dunque spiegata da Rosmini ricorrendo alla teoria sin-

tesistica: il sentimento fondamentale, percepito continuamente dall’anima, è modificato dai 
corpi e così rende possibile le sensazioni. I reali, percepiti dall’anima sensibilmente, sono però 
intesi solo grazie all’essere ideale,62 che è definito «l’intelligibilità stessa di tutte le cose».63 Si 
evince chiaramente che l’analisi gnoseologica rosminiana è fondata ontologicamente e quindi la 
percezione degli enti reali, ovvero dei corpi esterni e di se stessi, è definita dal Roveretano «in-
tellettiva», o intellettuale, proprio in virtù della presenza dell’essere al pensiero.64 Tale perce-
zione «è quella che fa il nostro spirito di una cosa sentita, quando la vede contenersi nella no-
zione universale di esistenza».65 L’essere nella prospettiva rosminiana – come è noto – non è un 
oggetto che sta onticamente di fronte al soggetto e non è nemmeno semplicemente una funzione 
dell’intelletto umano, infatti se così fosse sarebbe ridotta a criterio soggettivo. Invece, l’idea 
dell’essere è il fondamento ontologico della capacità conoscitiva umana e dunque è «oggettivo». 
Si tratta di un aspetto comprensibile solo in un orizzonte metafisico e teologico, che non sempre 
viene considerato nella prospettiva scientifica. Eppure, trattando il pensiero rosminiano non può 
certamente essere tralasciata l’importanza dell’essere ideale come forma dell’intelletto, poiché 

 
60 ROSMINI , Nuovo saggio , cit. , II,  n. 529, p. 109.  

61 Ivi, II , n. 530, pp. 109-110. E ancora scrive: «E anzi veramente l’ azione  del corpo noi la 

percepiamo solo come passione . Tale ci è presentata nel sentimento .  L’intendimento poi è quello che 

vede questa passione, non più dalla parte di chi patisce, siccome l’esperimenta il senso, ma dalla 

parte di chi agisce, e quindi la cangia a se stesso in azione, contemporaneamente riconosce un 

principio agente diverso da sè, e un ente, una sostanza, della qual solo è proprio l’agire» ( ivi,  III,  

n. 1204, p. 134).  

62 Cfr. ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  II,  n. 943, p. 221.  

63 Ivi,  II, n. 1019, p. 251.  

64 Scrive Rosmini: «La notizia dell’essenza dell’ente è data al nostro spirito prima di ogni 

altra cognizione» (ROSMINI , Sistema filosofico , in Introduzione alla f ilosofia , a cura di P.P.  OTTONELLO , 

ENC vol. 2, Città  Nuova, Roma 1979, n. 34, p. 234).  

65 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , cit.,  I,  n. 339, pp. 423-424. 



248 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

costituisce il fondamento della teoria gnoseologica proposta dal filosofo e dunque risulta preli-
minare per la comprensione del tema della coscienza all’interno della sua riflessione.  

3. La coscienza di sé e il tema dell’identità 

Nella prospettiva rosminiana, il sintesismo tra reale e ideale non riguarda solo la cono-
scenza del mondo esterno, ma quella di tutti gli enti reali e quindi anche la conoscenza di noi 
stessi. Infatti, l’anima intellettiva, o soggetto intellettivo, può pronunciare il monosillabo «Io» 
proprio perché ha percezione di sé grazie alle modificazioni attive o passive che riguardano la 
sua natura sensibile e grazie al giudizio che le accompagna.66 Diversamente dalla percezione in-
tellettiva di ciò che è fuori, però, quella di noi stessi è descritta come immediata: «Percependo 
coll’intendimento Noi stessi, non abbiamo bisogno d’usare verun principio di mezzo: la perce-
zione di noi stessi non si fa dunque con un raziocinio, ma con un semplice giudizio».67 Tale per-
cezione, infatti, è preceduta da un sapersi interiore che non è un semplice sentire corporeo e non 
è nemmeno il risultato di un atto conoscitivo, si tratta piuttosto della capacità umana di pensarsi 
che trascende la dimensione meramente fisica. Per approfondire il tema, Rosmini richiama più 
volte il pensiero di Agostino e, in particolare, l’affermazione di un’«intima scientia» grazie alla 
quale siamo certi di vivere.68 La primissima avvertenza che io ho di me stessa non inizia quindi 
con la riflessione cosciente ma, al contrario, il soggetto avverte se stesso prima di pronunciare il 
monosillabo «Io». Si tratta ancora del sentimento fondamentale che, in particolare nella Psicolo-
gia, Rosmini definisce non solo sentimento corporeo o vitale, bensì sentimento fondamentale 
intellettivo, sostanza dell’anima. Coerentemente con ciò che era stato sostenuto già nell’opera 
metafisica giovanile, anche in questo testo lo studio dell’anima inizia agostinianamente dall’in-
teriorità, intesa come esperienza immediata di sé, che precede l’avvertenza consapevole delle 
sensazioni. Scrive il Roveretano:  

 
Ma non ogni sentimento è sostanza; perocché vi hanno sentimenti che non si possono concepire da 

sé soli, e presuppongono un altro sentimento dinnanzi a sé, di cui sieno modificazioni. Conviene adunque 
risalire al primo sentimento, pel quale e nel quale sono tutti gli altri, e innanzi al quale niun altro senti-
mento si sperimenta. Vi dee esser dunque un sentimento primo e stabile, in cui consista la sostanza 
dell’anima: e questo è quello che noi abbiamo chiamato sentimento fondamentale.69 

 
66 ROSMINI , Psicologia ,  cit., I, n. 77, p. 70.  

67 ROSMINI , Nuovo saggio , cit. , III,  n. 1197, p. 127 . 

68 Rosmini cita alcuni celebri passi tratti dal De Trinitate  nei quali Agostino argomenta circa 

la certezza della percezione di vivere, argomentando contro gli scettici.  Le affermazioni agosti-

niane sono un riferimento fondamentale per il Roveretano, per affermare la certezza e l’ immedia-

tezza della percezione di noi  stessi (cfr. ivi,  III, n. 1200, pp. 129-130). 

69 ROSMINI , Psicologia ,  cit., I, n. 91, p. 77.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 249 
 

ISSN 2385-216X 

 
Non bisogna quindi confondere la coscienza dell’anima coll’anima:70 «Coscienza, IO pro-

nunciato, riflessione, sono accidenti dell’anima, non sono la sostanza dell’anima che precede real-
mente a tutte quelle sue accidentali modificazioni».71 Attraverso la distinzione tra la sostanzialità 
dell’anima e la successiva riflessione che produce l’Io, Rosmini vuole escludere il rischio del sog-
gettivismo, che invece ritiene essere il difetto dell’idealismo tedesco, in particolare di quello fi-
chtiano.72 La mancata distinzione tra l’anima, che afferma, e l’Io, che è affermato, implicherebbe 
un circolo vizioso di autoreferenzialità dell’Io e dunque si perderebbe il carattere sostanziale 
dell’anima.73 Non può darsi nessun Io, quindi nessuna anima riflessa, prima dell’anima che ri-
flette su di sé. L’errore degli idealisti non è però difficile da comprendere in quanto, scrive il 
filosofo, «l’anima non si rivolge sopra di sé, né si percepisce se non eccitata e tirata da qualche 
nuovo e particolare sentimento che in essa insorge, sia passivo od attivo, perocché il solo senti-
mento sostanziale dell’anima, naturale com’è, ed uniforme, non è idoneo ad eccitare l’attenzione 
dell’anima stessa».74 Il sentimento, pur essendo difficile da avvertire, è l’essenza dell’anima, ossia 
la sua sostanza,75 ed essa è il soggetto di tutte le sue operazioni.76 Vi è infatti – scrive Rosmini – 
«nel fondo dell’IO un sentimento anteriore alla coscienza, che costituisce propriamente la sostanza 
pura dell’anima».77 

Insistere sulla presenza di tale sentimento, sostanza dell’essere umano, non significa però 
trascurare l’importanza della riflessione. Il Roveretano sottolinea la necessità di tale operazione 
perché il soggetto possa percepirsi in modo cosciente e quindi pronunciare il monosillabo «Io». 
«Se l’anima non facesse questa riflessione – afferma –, non pensasse punto a se stessa, ella non si 

 
70 Cfr. ivi,  I,  n. 72, p. 66.  

71 Ibidem .  

72 Criticando la posizione soggettivista di Fichte, Rosmini scrive: «Egli avrebbe dovuto dire 

l’“anima pone l’ io”, poiché  questa proposizione significherebbe: “l’anima afferma se stessa, e si 

cangia in un IO perocché  l’IO è  l ’anima affirmata da se stessa” . In tal modo si distingue l’IO 

dall’anima, in quanto che l’IO è  l’anima vestita di quella riflessione colla quale si afferma» ( ivi , I ,  

n. 73, p. 66).  

73 Cfr. ivi,  I ,  n. 74, p. 67 :  «Se l’IO afferma se stesso, afferma un IO; se afferma un IO, l’IO è  

già formato prima che lo affermi, ci perdiamo dunque in un circolo».  

74 Ivi,  I, n. 66, p. 63. 

75 Rosmini definisce così la sostanza: «Sostanza è l’atto onde sussiste l’essenza della cosa»  

(Antropologia in servizio della scienza morale , cit. , n. 783, p. 434).  

76 Cfr. ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  I,  n. 46, p. 51 . 

77 Ivi, I , n. 81, p. 74; il medesimo concetto è  ribadito anche al n. 104: «Conviene dunque 

cercare nel sentimento che giace in fondo all’IO, l’essenza sostanziale dell’anima».  



250 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

conoscerebbe, che è quanto dire non avrebbe la coscienza di se stessa».78 In questo senso, Rosmini 
accoglie il pensiero aristotelico-tomista secondo il quale l’anima è sostanza nel senso di forma.79 
Tuttavia, egli rilegge questo paradigma in senso moderno utilizzando la nozione di «coscienza», 
che entra in filosofia da Locke in poi, per indicare il risultato della riflessione che il soggetto può 
fare a partire dal sentimento di sé, pre-riflesso e sostanziale. Tale riflessione, pur essendo suc-
cessiva, è essenziale poiché rende possibile l’autocoscienza e la conseguente pronuncia del pro-
nome «Io». 

Resta allora da spiegare in che modo possa avvenire tale percezione di me stessa, cioè com’è 
possibile il passaggio dal sentimento immediato di sé alla riflessione cosciente sul sentimento. A 
tal proposito è necessario ricordare che l’essere umano è descritto da Rosmini come essere intel-
lettivo, poiché il suo sentimento è reso intelligibile, quindi può essere giudicato esistente, per 
l’intima unione che ha con l’essere ideale.80 Si tratta della già menzionata percezione intellet-
tiva,81 secondo la quale il soggetto intelligente intuisce le idee e in particolare l’idea dell’essere e 
la vede realizzata nel sentimento.82 Tale percezione non si estende oltre i confini del sentimento, 
ma comprende anche tutte le modificazioni di questo, quindi riguarda la percezione di noi stessi 
e le sensazioni legate all’incontro con ogni ente reale. Quest’ultimo, prima di essere percepito, è 
un sentimento, materia dell’oggetto, e non ancora un inteso; solo quando il sentire entra 
nell’orizzonte dell’essere ideale ne posso avere coscienza. Scrive Rosmini: «Lo spirito non ha ac-
quistato un oggetto reale se non l’ha affermato, se non ha detto a se stesso la parola interiore: 
è»,83 dunque se non ha espresso un giudizio. Anche io stessa sono sentimento, prima di ricono-
scermi come soggetto, ossia prima di avere coscienza di me stessa. Un sentimento che, come già 
detto, non è di natura prettamente corporea, ma è definito dal Roveretano la sostanza dell’anima 
e quindi è l’atto grazie al quale sussiste la sua essenza. Scrive Rosmini: «Or ciò che percepiamo 
dell’anima nostra prima di tutto si è la sostanza: alla sostanza dell’anima percepita risponde l’es-
senza sostanziale che non è altro se non la sostanza stessa da noi intuita nell’idea come possibile».84 

 
78 Ivi,  I, n. 71, p. 65.  

79 Cfr. ivi, I , nn. 50-53. 

80 Cfr. ivi, I , nn. 120-121, pp. 250-251. Si veda anche ROSMINI , Nuovo saggio ,  cit. , III,  n. 1198, 

p. 128: «Non potrei dimandare se è certa la percezione dell’ Io ,  ove questa percezione non fosse 

data. Oltracciò, vera o illusoria, ella è data dalla natura, perché si compone di due fatti primigeni, 

1° dalla forma o idea dell’essere, 2° e dalla materia o sentimento fondamentale, che percepito da 

se stesso si suol segnare col monosillabo Io .  […] Il sentimento dato dalla natura ( Io) è giudicato 

esistere, e questo è il  giudizio che costituisce la percezione intellettiva dell’ Io». 

81 Cfr. ROSMINI ,  Psicologia , cit.,  I, n. 53, p. 55: « Percezione intellettiva è  l’atto con cui l’anima 

razionale afferma (abitualmente o attualmente) una realit à  sentita».  

82 Cfr. ivi ,  I ,  n. 75, p. 67.  

83 Ivi,  I, n. 75, p. 70.  

84 Ivi,  I, n. 110, p. 84 . 



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 251 
 

ISSN 2385-216X 

A proposito di questa certezza che la mens ha di conoscere la propria sostanza, il Rovere-
tano è molto vicino ad Agostino e in diverse occasioni cita a tal proposito il filosofo d’Ippona. 
Scrive nella Psicologia: 

 
La sostanza dell’anima dunque è percettibile dall’anima stessa, e non potrebbe essere percettibile, se 

non consistesse in un sentimento primo e fondamentale, perocché ciò che non si sente in alcun modo, né 
in alcun modo si percepisce. Laonde con pari verità e acutezza s. Agostino scrive ancora, Nullo modo autem 
recte dicitur sciri aliqua res, dum ejus ignoratur substantia. Qua propter cum se mens novit, SUBSTANTIAM SUAM 
NOVIT; et cum de se certa est, de substantia sua certa est [De Trinit., X, x, n. 16].85 

 
Il sentimento primo e stabile, che costituisce la sostanza dell’anima, è inteso da Rosmini 

come quella conoscenza spontanea e immediata di sé, definita da Agostino anche notitia sui (o da 
Tommaso cognitio habitualis) e che ha la primalità ontologica; a livello psicologico, invece, è la 
riflessione a focalizzare l’attenzione sull’anima e a «produrre», in questo modo, la coscienza di 
sé, che si esprime col monosillabo «Io», definita dal filosofo d’Ippona cognitio sui (o da Tommaso 
cognitio actualis). Tuttavia, solo con la pronuncia della parola «Io» si può esprimere a livello co-
sciente la percezione del sentimento fondamentale, infatti l’unica via per giungere alla cogni-
zione dell’anima sostanziale (primum metafisico) è quella di partire dall’Io (primum psicologico),86 
che esprime l’anima con tutte le sue modifiche passive e tutte le sue azioni. Scrive Rosmini: 
«L’esperienza dimostra che quando gli uomini incominciano a pronunciare IO, nol pronunciano 
mai solo, ma unitamente al verbo che esprime la loro azione, poniamo “io sento, io voglio, io 
penso, io opero ecc.”».87 Detto in altri termini, il monosillabo «Io» esprime l’anima operante, pas-
sata all’attualità, ovvero l’anima nei suoi atti secondi, tuttavia essa rimane sempre la medesima, 
in quanto sostanziale. Se così non fosse, non sarebbe nemmeno possibile spiegare l’«identità» del 
soggetto che, nonostante i molteplici cambiamenti dovuti alla sua natura temporale, rimane 
sempre il medesimo.88 Scrive Rosmini: «Ora io non posso dubitare, che io stesso che sento, che 

 
85 Ivi,  I, n. 115, p. 86.  

86 Cfr. ivi,  I,  n. 69, p. 64; e cos ì  prosegue nella pagina seguente: «È  nella coscienza dell’anima 

nostra propria, che possiamo trovare che cosa sia l’anima in generale, perocch é  la coscienza di noi  

stessi è  quella che ci somministra la notizia».  

87 Ivi,  I, n. 66, p. 63.  

88 Cfr. ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale , cit., n. 796, p. 441: «3° In terzo 

luogo si deduce il giusto concetto della medesimezza o identità dell’animale, e si determina che 

cosa sia ciò che nell’animale cangia, e ciò che rimane immutabile. Egli è evidente che questa iden-

tità non si può fondare unicamente nel principio senziente, perocché egli non è sentito, e perciò 

non si potrebbe riscontrar mai questa identità. […] Egli è dunque solo nel sentito, che dee cercarsi 

l’identità o la medesimezza del sentimento. Ora questa identità risiede nell’ identità dell’azione 

limitata e bilanciata dalla passione che viene sentita nell’esteso. L’esteso adunque cangia, cangia 



252 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

penso che parlo, sono l’anima. L’anima dunque, come al presente io la concepisco, è quell’essere 
che intendo esprimere col monosillabo IO».89 

Dicendo «Io» il soggetto esprime una «relazione d’identità»90 con se stesso, tra il sé perci-
piente e il sé percepito e, in questo modo, ogni singolo essere umano mostra di conoscere se 
stesso come differente da qualunque altro individuo. Rosmini insiste sul tema identitario espli-
citando che nel sentimento si trova quella specifica «nota caratteristica» che contraddistingue 
ogni singolarità. Si tratta di un quid che si avverte immediatamente, pur rimanendo incomuni-
cabile. Per indicare tale nucleo identitario di difficile definizione, Rosmini introduce vocaboli 
definiti da lui stesso «generali e astratti», come «meità», o «suità» o, ancora, il termine tedesco 
«Icheit».91 Tale quid del sentimento, che individua ogni singolo, può essere percepito in modo 
cosciente dal soggetto come ogni altro sentimento, ossia grazie all’essenza dell’essere e quindi 
mediante la percezione intellettiva, tuttavia, esso non è posto dal soggetto stesso, bensì da lui 
trovato. Essendo parte del sentimento, la nota caratteristica precede la percezione intellettiva e 
individua ogni individuo prima di essere da lui inteso. Solo successivamente, mediante la rifles-
sione, il soggetto può riconoscersi come tale: «La parola IO indica già la percezione intera bella e 
formata, e che nell’oggetto espresso con tale vocabolo percepiamo un sentimento e in esso la 
nota caratteristica che lo distingue da tutti gli altri sentimenti, la proprietà, la meità».92 Quando 

 
la qualità del sentimento che nell’esteso si spande; ma il modo attivo -passivo del senziente, ine-

rente al sentito, e sentito anch’esso, non cangia mai».  

89 ROSMINI , Psicologia ,  cit., I, n. 61, p. 62.  

90 Cfr. ivi, I , n. 111, p. 84.  

91 Il  problema dell’ identità  era già  evidente nello scritto giovanile su La coscienza pura ,  ma 

nella Psicologia Rosmini lo approfondisce e inizia a parlare esplicitamente del principio d’indivi-

duazione. Cfr. Psicologia , cit.,  I,  n. 75, p. 68: «Dunque è  nella natura del sentimento che si dee 

trovare la nota caratteristica, che fa di stinguere all’uomo il sentimento proprio da tutti gli altri 

sentimenti, dai sentimenti non propri. Or quale sar à  questa nota caratteristica che fa distinguere 

all’uomo il sentimento proprio da tutti gli altri? Ella dee essere certamente, per dirlo di nuov o, un 

quid che nel sentimento stesso immediatamente si percepisca. [ …] è  appunto ciò che vi ha di inco-

municabile nel sentimento, ond’esso riceve il nome di proprio; e se si vuole esprimerlo con un 

vocabolo generale ed astratto, gli si dar à  acconciamente il nome di suità.  Che poi si vuole un altro 

vocabolo […] proporremo di arricchire la lingua nostra filosofica della parola meità,  che risponde 

a quella, di cui fanno tanto uso i Tedeschi, Icheit». E ancora scrive: «Ora poi la mia propria identità  

è  evidente: io son certo d’essere sempre quell’Io in tempi e luoghi diversi, sofferente ed operante 

cose diverse. Quest’identità  trovasi nel sentimento mio proprio, in quella parte di esso che chia-

mammo meità» (ivi, I,  n. 143, p. 99).   

92 Ivi,  I, n. 78, p. 72.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 253 
 

ISSN 2385-216X 

il soggetto si percepisce come percipiente compie quindi un atto di riflessione93 e si riconosce 
nella sua identità specifica; egli ha dunque coscienza di sé, grazie a una percezione della perce-
zione. Tuttavia, questa certezza nel riconoscimento di sé e della propria identità non sarebbe 
possibile se non fosse preceduta dalla prima percezione con la quale l’uomo conosce immediata-
mente la propria animalità, ossia il proprio sentimento. «Tale persuasione [circa la coscienza, 
nda] – scrive Rosmini – nasce perché la prima congiunzione del sentimento e dell’idea è un fatto 
della natura stessa; nel qual fatto l’uomo percepisce abitualmente il proprio sentimento; e la per-
cezione non dubita mai di se stessa, anzi la persuasione n’è il natural suo finimento: tale è il 
testimonio della coscienza che è sempre una percezione della percezione».94 

Tale atto di riflessione, quindi, è successivo al sentimento, ma è una certezza, secondo l’au-
tore, proprio perché è preceduto dall’unità del principio razionale tra dimensione intellettiva e 
sentimento.95 La mia identità non è dunque frutto di un’operazione arbitraria, ma è preceduta da 
un sentimento sostanziale di natura sensitivo-intellettiva che io avverto immediatamente e che 
successivamente riconosco in modo cosciente, attraverso la riflessione.Come già detto, la dimen-
sione sensibile è fondamentale anche in questo atto di auto-riconoscimento, infatti secondo Ro-
smini ciò che non si sente, non si potrebbe percepire.96  

Solo aggiungendo al principio intellettivo un termine reale è possibile avere coscienza di 
sé.97 Dunque, il soggetto intelligente può riconoscersi come singolarità in quanto gli è dato un 
sentimento della propria attività. Scrive a tal proposito Rosmini nell’Antropologia in servizio della 
scienza morale: 

 
Che se si vuol pure concepire un soggetto intelligente che abbia una coscienza, egli è uopo conce-

dergli prima la comunicazione col mondo delle realità, è uopo ch’egli possa ricevere dall’azione degli enti 
reali in sé un sentimento straniero, e diventare in questa maniera egli stesso un principio attivo. 

Allora egli sentirà la propria passione, la propria azione, l’unità delle proprie forze. Percepita 
quell’unità nel sentimento, egli potrà applicargli l’essere ideale, potrà vedere questa sua attività una 
nell’essere ideale medesimo, e nel lume di quest’essere trovare il soggetto di questa forza da cui essa dipende, 
trovare in una parola sé medesimo, riconoscendo che quel soggetto intelligente da cui dipende quell’unità di 
passione e d’azione è quegli stesso che intuisce l’essere, è egli stesso che discuopre la necessità di un 

 
93 Quando il soggetto compie una riflessione filosofica sopra se stesso e afferma «l’io perci-

piente sono io stesso percepito» compie una riflessione di secondo grado, in quanto, prima di pa-

ragonare sé a se stesso, egli già si è percepito ( cfr. ivi, I , n. 80, p. 73).  

94 Ivi,  II, n. 1022, p. 252.  

95 Cfr. ivi, I , n. 264, p. 146.  

96 L’intuizione dell’essere ideale non basta per la percezione intellettiva: «Ora fino a tanto 

che lo spirito umano ha per suo oggetto il solo essere ideale -infinito, egli non ha coscienza perchè 

se stesso e ciò che passa in sè non è ancora divenuto oggetto di sua attenzione» ( ivi, III, n. 1479, p. 

113). Si veda anche  ivi, I ,  n. 79, p. 72. 

97 Cfr. ivi, III , n. 1482, p. 114. 



254 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

soggetto intelligente e percipiente. Egli è così che nasce la coscienza, e che il soggetto intelligente pro-
nunzia il vocabolo Io.98 

4. Conclusioni 

Con la conclusione del presente saggio si vuole proporre alcune brevi considerazioni che 
possano eventualmente aprire un dialogo tra le considerazioni antropologiche rosminiane circa 
il tema della coscienza e le indagini proposte dalle attuali scienze cognitive. Si tratta chiaramente 
di conclusioni solo provvisorie, considerando la vastità e la complessità della questione e la con-
tinua evoluzione delle indagini scientifiche. 

Una prima breve osservazione riguarda la differenza tra lo stato ordinario di coscienza, 
quindi il livello di consapevolezza del soggetto nello stato di veglia, e gli stati alterati di co-
scienza,99 come ad esempio il sonno, i sogni, la meditazione e tutti gli stati indotti da sostanze 
stupefacenti o dalla malattia. Le scienze cognitive tengono in massima considerazione questa 
differenza nel momento in cui si approcciano al tema, al contrario nei principali lavori rosmi-
niani non c’è un’analisi esplicita della coscienza alterata. Tuttavia, alcune riflessioni sulla memo-
ria, sulla fantasia, sul sonno e sul sonnambulismo, ma anche su quelle esperienze che egli chiama 
di «astrazione», come estasi, visioni e alienazione dai sensi, le ritroviamo negli appunti di un 
giovanissimo Rosmini, raccolti nei volumi postumi intitolati Saggi inediti giovanili.100 Si tratta per-
lopiù di testi frammentari, scritti tra il 1815 e il 1817 circa, che l’autore, allora studente, elabo-
rava come riflessioni personali parallelamente allo studio di autori classici e che non ha mai ri-
visto per una eventuale pubblicazione. In questi testi, parlando di alcune esperienze di «astra-
zione», egli scrive che è possibile alienarsi dai sensi, in alcuni casi eccezionali, e quindi restare 
in uno stato in cui non si ha alcuna coscienza di ciò che si ode o si vede e nemmeno del dolore. A 
tal proposito, riporta esempi concreti, spesso tratti da opere di altri filosofi, come un passo del 
De civitate Dei di Agostino, dove appunto viene narrato di un tale che poteva volontariamente 
alienarsi dai sensi quasi completamente, senza addirittura provare dolore se ferito durante 
quello stato alterato di coscienza.101 Un’altra condizione che viene da lui esaminata in alcune pa-
gine è quella dei sonnambuli che si comportano come se avessero coscienza delle proprie azioni, 
ma poi al risveglio non hanno memoria di ciò che è accaduto e si stupiscono del luogo in cui si 
trovano. Svegliandosi, inoltre, hanno tremori, palpitazioni ecc.  

Questo interesse giovanile, però, non induce Rosmini ad approfondire tematiche che avreb-
bero potuto, ad esempio, aprire tutto il tema dell’inconscio, materia d’indagine della psicologia 

 
98 ROSMINI , Antropologia in servizio della scienza morale , cit. , n. 804, p. 446 (corsivo mio).  

99 Cfr. N.  DE P ISAPIA , La coscienza , Il  Mulino, Bologna 2024, pp. 48 e ss.  

100 A. ROSMINI , Scienze metafisiche , in Id., Saggi inediti  giovanili ,  cit.,  I.  

101 Cfr. ROSMINI ,  Scienze metafisiche , cit. , in particolare Dell’astrazione, estasi  e visioni ,  pp. 204-

205.  



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI 255 
 

ISSN 2385-216X 

e della filosofia nel Novecento. Nonostante ciò, bisogna tenere in considerazione che nel mo-
mento in cui il Roveretano vuole descrivere il sentimento fondamentale utilizza un esperi-
mento,102 che abbiamo già citato, e che potrebbe effettivamente essere letto come un tentativo di 
creare una sorta di stato alterato di coscienza partendo da una deprivazione sensoriale. Solo at-
traverso questa pratica, cioè annullando ogni sensazione, secondo il filosofo è possibile avvertire 
quel sentimento, che non può dunque essere intellettualizzato. Di questo sentimento posso poi 
aver coscienza, in un secondo momento, attraverso la riflessione. Dunque, quando Rosmini parla 
di coscienza si riferisce alla coscienza ordinaria, ossia alla consapevolezza che un soggetto ha di 
se stesso e delle proprie esperienze soggettive. Il fatto che io sia cosciente di un mondo esterno 
viene spiegato dal filosofo di Rovereto tenendo conto sicuramente anche della dimensione sen-
sibile del soggetto, che riceve passivamente una forza sensifera. Tali esperienze, però, non di-
pendono dal contatto fisico con le cose esterne, bensì dalle modificazioni che la particolare esten-
sione del sentimento può subire. 

La capacità del soggetto di riferire ogni sua esperienza a se stesso viene descritta da Ro-
smini come il frutto della riflessione, che permette di parlare di coscienza. Anche l’attuale ricerca 
scientifica con il termine «coscienza» intende, e cito il recente testo del professor De Pisapia, 
«l’insieme integrato delle esperienze provate momento per momento da un organismo, un 
agente o un ente». 103  Inoltre, non viene sottovalutato l’aspetto qualitativo delle esperienze 
umane costituenti la coscienza, definita in questo caso «coscienza fenomenica»; tale aspetto, 
come abbiamo visto, è sicuramente fondamentale anche nella descrizione di Rosmini, il quale 
sottolinea la soggettività delle esperienze di cui ho coscienza. Mentre, la capacità del soggetto 
umano di riflettere sui propri pensieri, sulle proprie percezioni, sui propri sentimenti ecc. viene 
definita dai neuroscienziati «coscienza d’accesso».104 Ned Block, in particolare, mette in luce la 
distinzione tra queste due modalità di intendere la coscienza, pur sottolineando l’interazione tra 
le due; ad esempio, se presto attenzione a una determinata sensazione che sto vivendo, ciò cam-
bia anche il mio stato fenomenico.105 Anche nell’analisi rosminiana possiamo individuare una di-
stinzione analoga, infatti il tema della riflessione che l’uomo può compiere, percependo se stesso 
come percipiente, è fondamentale per poter parlare di coscienza. Il Roveretano non distingue 
queste modalità coscienziali, ma indubbiamente tiene in considerazione sia l’aspetto esperien-
ziale sia quello rappresentativo.  

Tuttavia, vi sono anche differenze innegabili tra alcune analisi neuroscientifiche su questo 
tema e le riflessioni di Rosmini. In particolare, mi riferisco a quei paradigmi che definiscono la 
coscienza all’interno di una cornice strettamente biologica, individuando un collegamento di-
retto tra le esperienze soggettive e le reti neurali. Se la coscienza viene ridotta a fenomeno del 

 
102 Cfr. ROSMINI ,  Nuovo saggio , cit.,  II, n. 711, pp. 248-249. 

103 DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.,  p. 17.  

104 Cfr. ivi ,  pp. 17-18 (Ned Block).  

105 Cfr. N.  BLOCK , On a confusion about a function of consciousness,  in «Behavioral and Brian 

Sciences», vol.  XVIII,  1995, 2, pp. 227-247. 



256 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

cervello, o addirittura a epifenomeno, allora diventa molto complesso il dialogo tra la filosofia di 
Rosmini e le neuroscienze. Il Roveretano, infatti, come abbiamo visto, individua un sentimento 
sostanziale che precede la coscienza e che ha un’estensione non quantificabile, né misurabile, 
che annulla la distanza tra esperienze esterne ed esperienze interne. Ogni sensazione è una mo-
dificazione di tale estensione, ma il passaggio dal sentito all’inteso, reso possibile dall’intuizione 
dell’essere, è necessario affinché l’essere umano possa avere coscienza di sé e del mondo circo-
stante. Fuori dall’intuizione dell’essere non sarebbe possibile alcuna percezione intellettiva, 
quindi non sarebbe possibile affermare che l’ente è; sia l’ente che è altro da me sia l’ente che io 
sono.  

Se invece, così come emerge in molte ricerche scientifiche, la coscienza viene intesa come 
insieme delle esperienze soggettive e personali non quantificabili e quindi non misurabili, allora 
il dialogo può essere fecondo. Questi aspetti soggettivi della coscienza rappresentano un pro-
blema ancora irrisolto per la scienza, definito «hard problem»,106 che forse può trarre qualche 
vantaggio dal confronto interdisciplinare anche con la filosofia. D’altra parte, la prospettiva fi-
losofica, compresa quella rosminiana, può certamente beneficiare dei risultati notevoli che l’ana-
lisi neuroscientifica ha raggiunto circa le funzioni della coscienza, quali ad esempio la memoria, 
l’attenzione, le esperienze percettive, infatti la ricerca in questo campo è progredita negli anni 
in modo strabiliante, dando vita a teorie e a modelli sempre più complessi. 

 
 
 

martina.galvani@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 

 
106 In particolare è David Chalmers a utilizzare l’espressione «hard problem» per indicare 

gli aspetti soggettivi della coscienza  (cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit., p. 20).  


