ROSMINI STUDIES 12 (2025) 235-256 J

MARTINA GALVANI

L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO
DI «COSCIENZA» IN ROSMINI

THE EVOLUTION OF THE CONCEPT OF “CONSCIENCE” IN ROSMINI’S THOUGHT

This article addresses the theme of “conscience” in Rosmini’s thought, beginning with a few
brief considerations on his early work La coscienza pura, and then focusing on some later
works - particularly Nuovo saggio sull’origine delle idee, Antropologia in servizio
della scienza morale and Psicologia -, where the concept undergoes a certain evolution
with respect to his early work. In these later works, indeed, Rosmini introduced the term
“feeling [sentimento]”, referring to the awareness that the subject has of himself in an
immediate and primitive way and which only later (namely: through reflection) becomes
self-awareness. This feeling is therefore what essentially constitutes the subject and enables
all his “operations”, from the perception of his own body through feeling to conscious self-
reflection. For reasons of space, I will omit the significant contribution of the Teosofia -
wherein the theme of consciousness is addressed in particular in the sixth book, dedicated
to the real being, with particular reference to the theme of subjectivity, the relationship
between consciousness and truth, and the doctrine of ontological synthesis in the human
being. Rosmini’s analysis of the concept of “consciousness” and its evolution shows how the
boundaries between external and internal experiences can be overcome. According to the
philosopher, every sensation, which is possible by virtue of the fundamental feeling, is nec-
essarily accompanied by intellectual judgment; otherwise, we would not be conscious of it.
This theme will be the focus of this contribution; from there, we will attempt to engage in a
brief comparison between Rosmini’s thought and the investigation of that quality of subjec-
tive experiences that contemporary cognitive sciences define as “phenomenal conscious-
ness” - as distinct from “access consciousness”, which refers instead to the capacity to re-
flect on oneself and on such experiences.

1. La differenza tra sentimento e coscienza

Le prime tracce delle indagini che Rosmini dedica al tema della coscienza le troviamo in un

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | MARTINA GALVANI

breve scritto giovanile di metafisica, intitolato La coscienza pura.’ 1l termine «coscienzay, asso-
ciato all’aggettivo «pura», qui & utilizzato diversamente da come verra inteso in tutti gli scritti
successivi della maturita. In questa primissima analisi che risale agli anni padovani, quindi tra il
1817 e il 1822, il Roveretano utilizza i termini «coscienza pura» o «Io» come sinonimi, per indi-
care 'essenza sostanziale dell’anima,? che invece successivamente sara identificata con il «sen-
timento fondamentale». La «coscienza pura» ¢ inizialmente intesa come il «sentimento primi-
tivo» e immediato che I’anima ha di sé: «Nel primo istante che I’anima esiste e anteriormente d’ogni
suo atto - scrive - debbe avere una coscienza o consapevolezza di se medesimax.’

Questo uso giovanile del termine verra poi totalmente abbandonato e Rosmini con la parola
«coscienzan» si riferira sempre al risultato dell’operazione riflessiva, contrapposta appunto a quel
sentire irriflesso e immediato* che precede la possibilita di aver coscienza di sé e che, secondo il
filosofo, costituisce «la sostanza pura dell’anima».’ Utilizzeremo il termine «anima umana» in-
tendendo classicamente I’essenza stessa del soggetto intellettivo, che ¢ il significato con il quale
viene utilizzato anche da Rosmini, nonostante le contemporanee scienze cognitive, con le quali
ci si vuole confrontare oggi, ritengano problematico questo vocabolo. Infatti, in questo contesto,
sarebbe scorretto riferirsi all’essere umano omettendo la parola «animay, definita da Rosmini:

!Redatto tra gli anni 1817-1822 e rivisto nel 1827. Sul tema della coscienza in Rosmini di-
versi studiosi si sono gia espressi, si vedano tra gli altri: P. DE LucIA, Autocoscienza e conoscenza nel
«primo Rosmini», in «Rivista di filosofia neo-scolastica», LXXXIV, 1992,1, pp. 88-122; E. PiLI, Alterita
e coscienza di sé in Antonio Rosmini. Note di un percorso, in 1. PoMmaA (ed.), I fondamenti dell’etica, Mor-
celliana, Brescia 2016, pp. 137-144; F. BELLELLI, Rosmini e la coscienza. Punto prospettico di sintesi e
propiziatore di studi e ricerche, in «Rosmini Studies», III, 2016, pp. 281-290, C. CANULLO, La coscienza
in Husserl e Rosmini. Intenzionalita e riduzione, in M. NoBILE (ed.), Rosmini e la fenomenologia, Universita
degli studi di Trento, Trento 2020, pp. 93-110; V. LA VIa, Coscienza e liberta. Rosmini e I’assoluto rea-

lismo. Saggi rosminiani e altri scritti, vol. I, Mimesis, Milano 2020.

2 «Coscienza pura, o unitissima, sentimento della propria esistenza prima d’ogni atto». «E
dunque la coscienza di cui parliamo e che abbiamo nel primo istante che I’ anima esiste, il senti-
mento (o cognizione intrinsicamente unitaci) essenziale di noi come siamo nel primo istante; ovvero (che
¢ la stessa cosa) il sentire di potere tutto quello che possiamo: ovvero la coscienza pura ¢ 10 solo: [...]
la coscienza pura, di cui parliamo, e che [¢] all’anima prima di qualunque sua operazione, & il
sentimento fondamentale di noi come siamo nel primo istante della nostra esistenza, o, per dir
meglio, anteriormente e indipendentemente da qualunque nostra operazione» (A. RosMiNI, Co-
scienza purda, in 1d., Saggi inediti giovanili, a cura di V. SaLA, ENC voll. 11-11/A, Citta Nuova, Roma

1986-1987, 11, pp. 27, 33, 95-96).
1vi, II, p. 31 (corsivo mio).

1 Cfr. A. ROSMINI, Psicologia, a cura di V. SALA, ENC voll. 9/10A, Citta Nuova, Roma 1988-1989,
I, nn. 69-70, pp. 64-65.

>1vi, I, n. 81, p. 74.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 237

«Il principio d’'un sentimento sostanziale-attivo che ha per suo termine lo spazio ed un corpo».°®
Tale sentimento, sul quale torneremo anche piu avanti, non viene dedotto da altro, ma é imme-
diato e spontaneo, «non e conseguenza di nessun raziocinio - scrive I'autore -, anzi né pure d’al-
cuna cognizione».” Come si diceva, solo di seguito al ripiegamento dell’anima su se stessa c’e co-
scienza, che € quindi frutto di un’operazione di riflessione. Nella Psicologia, opera 1848, ’autore
si esprime chiaramente, distinguendo coscienza e sentimento:

Quando I'oggetto del pensiero siamo noi stessi o cid che & o che accade in noi, allora conosciamo
noi stessi o cio che & o che accade in noi. Una tale cognizione dicesi coscienza. La coscienza ¢ diversa dal
sentimento, perché quella & cognizione ed ha la dualita propria della cognizione (il conoscente e il cognito
come due enti separabili), questo & semplice, ha solo quella dualita propria sua, per la quale si distinguono
due termini cosi correlativi che I'uno non si pud pensare come ente se si separa dall’altro.®

Se la coscienza ¢ la consapevolezza del sentimento, ossia la capacita del soggetto di avver-
tire se stesso, il sentimento definito «fondamentale» o «sentimento sostanziale-attivo»,’ invece,
esiste in noi anche se non lo avvertiamo, o se non vi riflettiamo.' Dunque, la coscienza presenta
la dualita di ogni atto cognitivo, in quanto io mi conosco e contemporaneamente sono conosciuto
da me stesso, sono quindi soggetto e oggetto allo stesso tempo. Mentre, la dualita del sentimento
e tutta interna, infatti, come specifica I'autore, il suo principio, che & I'anima umana, «ha per suoi
termini 'estensione e in essa un corpo e I’essere, e quindi che & sensitiva ad un tempo ed intel-
lettiva (razionale)»." In virtu di questo sintesismo - cuore del pensiero rosminiano - si parla di
un’unita inscindibile tra le sensazioni e la cognizione intellettiva. Le prime sono il risultato

¢1vi, I, n. 50, p. 53. L’analisi dello «spazio» viene affrontata da G.P. SOLIANI nel suo recente
articolo Lo spazio infinito come apertura al mondo. Unita della persona umana e metafisica in Rosmini, in

«The Rosmini society», 2023, 1-2, pp. 219-255.
71vi, I, n. 16, p. 37.
®Ivi, III, n. 1479, p. 113.
°1Ivi, I, n. 50, p. 53.

10 Cfr. A. ROSMINI, Antropologia soprannaturale, a cura di U. MURATORE, ENC vol. 39, Citta Nuova,

Roma 1983, vol. I, lib. I, cap. V, art. V, p. 92.
1 RoSMINI, Psicologia, cit., I, n. 53, p. 55.

2 Tale sintesismo, che trova il suo sviluppo nelle opere successive a La coscienza pura, qui
pero era gia stato abbozzato dal filosofo di Rovereto, che in questa opera giovanile scrive: «Le cose
indefinibili sono due: 1°) ’essere in genere, 2°) il senso, o sia la sensazione dell’essere partecipato
dal subietto. [...] La ragione per cui I’essere e il senso dell’essere partecipato dal subietto sieno indefi-
nibili & perché sono noti per se stessi; ’essere & noto mediante la forma della verita innata, cioé ¢
noto a noi in quanto siamo esseri intelligenti; la sensazione perché essa pure & nota per se stessa a

chi la sente, in quanto siamo esseri sensibili» (RosMINI, Coscienza pura, cit., p. 28).

ISSN 2385-216X



238 | MARTINA GALVANI

dell’interazione del soggetto con il mondo esterno per mezzo del corpo (termine reale), ma &
'atto d’intendimento che le accompagna a rendere il soggetto cosciente di tali sensazioni.”
Senza la comprensione razionale, che € possibile in virtu dell’intuizione dell’essere ideale, noi
non avremmo nemmeno consapevolezza delle nostre sensazioni e delle nostre passioni, dunque
non avremmo conoscenza né di noi stessi né del mondo esterno. Questo, secondo Rosmini, e I’er-
rore dei sensisti,' cioe aver creduto che la dimensione sensibile potesse essere autonoma ri-
spetto a quella intellettiva, quando invece nel processo cognitivo non si puo dare alcuna sensa-
zione che non sia espressa da un giudizio. Le «sensioni» corporee accidentali, recepite grazie alla
«forza sensifera», sono descritte, come diremo in seguito, come modificazioni di un unico «sen-
timento fondamentale», avvertite poi intellettivamente. La tendenza, in particolare dei filosofi
sensisti, a tralasciare la necessita del giudizio nel processo gnoseologico dipende dal fatto che
esso ¢ immediatamente conseguente al sentimento e percio resta quasi inavvertito.

Il termine «coscienza» viene utilizzato da Rosmini anche in riferimento all’ambito morale,
in particolare nei Principi della scienza morale del 1832 e nel Trattato sulla coscienza morale del 1844,
In quest’ultimo testo, il filosofo non puo fare a meno di iniziare la trattazione specificando che
con il termine «coscienza» egli intende la consapevolezza che il soggetto ha delle cose che fa e
che «cadono nel suo sentimento interiore», si tratta piti in generale della coscienza di sé stessi."”
Questa coscienza non € ancora coscienza morale, * la quale, invece, riguarda il «giudizio

B3 Cfr. RosMINI, Psicologia, cit., I, n. 32, p. 45: «Non si da niuna osservazione meramente sen-
sibile; ossia che se la sensazione si spoglia da ogni atto d’intendimento che ’accompagna, nulla
affatto ci fa conoscere, & un fatto che finisce in se stesso, di cui non abbiamo né pure coscienza;
perocché la coscienza stessa della sensazione richiede una conversione dell’attenzione nostra in-
tellettiva a cio che passa nel nostro sentimento, ed un’affermazione conseguente, per la quale noi

diciamo a noi stessi: “adesso sosteniamo la tal passione, il tal sentimento”».

1 Cfr. ibidem: «In fatti i soli sensisti possono credere che si dia un’osservazione che ci faccia
conoscere qualche verita per via di sensazione, senza bisogno di adoperarvi la ragione; e molto piu

che le verita venuteci da un’osservazione di tal natura sieno le sole sicure e fuori di controversia».

15 Cfr. A. RosMINI, Trattato della coscienza morale, a cura di U. MURATORE - F. TADINI, ENC vol.
25, Citta Nuova, Roma 2012, lib. I, cap. 1, n. 9: «Coscienza vuol dire consapevolezza, coscienza
morale vuol dire consapevolezza morale. Propriamente parlando l'uomo sa le cose altrui, ma &
conscio delle proprie, delle cose che fa egli stesso, o che cadono nel suo sentimento interiore. In
questo significato proprio noi prendiamo la parola coscienza, quasi a dire il conoscimento di sé

stesso».

* Per approfondire il tema della coscienza morale nel pensiero rosminiano si veda, tra gli
altri, F. BELLELLI, Etica originaria e assoluto affettivo. La coscienza e il superamento della modernita nella

teologia filosofica di Antonio Rosmini, Vita e Pensiero, Milano 2014.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 239

speculativo sulla moralita del mio giudizio pratico e delle conseguenze di queste»;" in altre pa-
role, si tratta di un giudizio sulla moralita delle mie azioni e quindi & la valutazione cosciente di
queste ultime. Tale capacita di giudizio presuppone, secondo Rosmini, I'avvertenza della legge
oggettiva o idea del bene oggettivo™ ed & per questa ragione che gli atti dei bambini - come dira
nelle opere pedagogiche - non possono dirsi morali, finché non sara per loro evidente I'ordine
oggettivo dell’essere.” Per esigenze di tempo, ma anche per circoscrivere il tema, in questa sede
mi occupero solamente della coscienza analizzata da Rosmini nella prospettiva antropologico-
psicologica, quindi della coscienza nella sua funzione cognitiva.”

2. La coscienza del mondo esterno

Come gia accennato, nella prospettiva rosminiana ogni operazione cognitiva &€ accompa-
gnata da coscienza e pu0 essere spiegata solo alla luce di quello che il filosofo chiama sintesismo
tra la dimensione sensibile (reale) e la dimensione intellettiva (ideale). Detto in altri termini la
sensazione deve essere intesa dal soggetto. Si tratta della percezione intellettiva degli enti reali,
ovvero dei corpi esterni e di noi stessi. La conoscenza dei corpi esterni viene analizzata ampia-
mente gia nel Nuovo saggio sull’origine delle idee (1830), dove il filosofo esplicita che non potremmo
percepire la sussistenza di un ente se non sentissimo 1’azione che esso esercita in noi e dunque il
sentimento & necessario all’operazione di percezione; necessario ma non sufficiente, dato il

7 A. ROSMINI, Principi della scienza morale, a cura di U. MURATORE, ENC vol. 23, Citta Nuova,

Roma 1990, cap. VI, art. VII, Definizione della coscienza morale, pp. 146-147.

8 Cfr. A. RoSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, a cura di F. EVAIN, ENC vol. 24,

Citta Nuova, Roma 1954, nn. 574-578, pp. 326-327.

¥ Rosmini affronta il tema in particolare nell’opera intitolata Del principio supremo della me-
todica, e di alcune sue applicazioni in servigio dell’'umana educazione, in Scritti pedagogici, a cura di F.
BELLELLI, ENC vol. 32, Citta Nuova, Roma 2020. Per approfondire il tema si vedano, tra gli altri, P.
BONAFEDE, L’altra pedagogia di Rosmini. Dilemmi, occultamenti, traduzioni, Universita degli Studi di
Trento, Trento 2019; P. BONAFEDE - F. DE GIORGI - F. SANT (eds.), Rosmini e la pedagogia, Scholé, Brescia
2022 (sezione monografica degli «Annali di storia dell’educazione e delle istituzioni scolastiche»,
29, 2022); P. BONAFEDE - M. GALVANI - E. PiLI, Dire bene l’alterita. Filosofia e pedagogia del sorriso in e

oltre Rosmini, Genova University Press, Genova 2022.

2

® Tuttavia, & necessario specificare che nella prospettiva rosminiana le tre forme dell’es-
sere sono inscindibili, poiché descrivono differenti aspetti dell’unico essere. Si veda a tal proposito
A. RosMINI, Teosofia, a cura di S.F. TADINI, Bompiani, Milano 2011, n. 1501, p. 1549: «Ma dopo di
questo, il pensiero meditativo scopre questa sorprendente verita che, sia I’ente uno o molteplice,
esso ad ogni modo ha per necessita assoluta una triplice forma, vogliamo dire & in tre maniere che

noi abbiamo chiamato soggettiva, oggettiva e morale».

ISSN 2385-216X



240 | MARTINA GALVANI

criterio sintesistico appena menzionato.” Prima di tutto ci soffermeremo sulla natura della sen-
sazione, cosl come viene presentata da Rosmini, in particolare nel Nuovo saggio. Entrando in re-
lazione con le cose, il filosofo sottolinea che si generano in noi delle impressioni e poi delle sen-
sazioni, che ci permettono di attestare la realta di cio che ci circonda. Non bisogna pero confon-
dere le impressioni con le sensazioni, perché le prime riguardano le modificazioni del corpo fi-
sico, anatomico, mentre le sensazioni hanno a che fare con il mio vissuto della sensazione
stessa;* e qui il Roveretano sembra in parte anticipare I’analisi fenomenologica della sensa-
zione.” Difatti, scrive: «Le sensazioni esistono: dunque c’¢ un’energia che le fa esistere. [...] e
come avvengono? Se io osservo il fatto, trovo primieramente che le sensazioni avvengono
(quest’e attestato dalla coscienza) in me».* Ci0 significa che i colori che vedo, i suoni che odo,
ecc. esistono perché io esisto; non si tratta di un’affermazione di idealismo, ma ci6 che I'autore
vuole sottolineare & la soggettivita delle esperienze di cui ho coscienza. Il vissuto della sensazione
necessita del polo coscienziale al quale si riferisce. Io posso certamente comprendere il senso
oggettivo di tali sensazioni, infatti ne astraggo il concetto e ne intendo la parola, ma & innegabile
che esse siano per me esperite in modo del tutto soggettivo; e il soggetto senziente,” ossia I'lo
senziente, che le percepisce. Quindi, il concetto, o idea pura, delle sensazioni & oggettivo, mentre
il viverle & sempre particolare-soggettivo.

Cio testimonia la sussistenza di un soggetto che, scrive il filosofo, «non & puramente un atto
che ad esse [alle sensazioni, nda] si estende, ma & un principio che esiste da sé, che ha la potenza
di sentire, e che rimane, ancorché si privi di tutte le sensazioni speciali e accidentali».?® Rosmini
afferma con forza la sussistenza del singolo soggetto che esperisce il mondo, in quanto cio di cui
non posso dubitare nella dinamica gnoseologica € la mia esperienza soggettiva, la quale pero

2L Cfr. A. RoSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee, a cura di G. MEssiNa, ENC voll. 3-5, Citta
Nuova, Roma 2003-2005, II, n. 528, p. 105: «Nello stato ove la natura ci pone nascendo quaggiu, noi
non abbiamo altra percezione intellettiva, che di noi stessi e de’ corpi. In vero noi non possiamo
percepire la sussistenza d’un ente, se non opera in noi, se noi non sentiamo la sua azione. Il senti-

mento dunque & necessario alla percezione intellettiva di un sussistente».
2 Cfr. ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., nn. 104-108, pp. 78-83.

Z Edith Stein, ad esempio, descrive le sensazioni come parti reali della coscienza che il
soggetto vive in modo passivo. Le sensazioni (Empfindungen), infatti, non sono caratterizzate
dall’intenzionalita del vissuto che invece appartiene alla percezione (Wahrnehmung): il dato della
sensazione non possiede un significato autonomo, in quanto & inseparabile dal flusso della vita di

coscienza (cfr. E. Stein, Introduzione alla filosofia, Citta Nuova, Roma 2001, pp. 104-107).
2 ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 640, p. 198.

% Bisogna specificare che il soggetto senziente o sensitivo non & il «principio sensifero»,
infatti il primo indica I’anima, che sente ma non fa sentire, mentre il secondo indica il corpo, che

fa sentire ma non sente (cfr. ivi, n. 92, p. 73).

% ROSMINI, Nuovo saggio, cit., I, n. 643, p. 199.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 241

necessita di un darsi, ossia di un’azione, di un ente che & altro da me. Le sensazioni, dunque,
implicano che vi sia un soggetto senziente e al contempo la relazione tra questo e altre realta
esterne. Si tratta di una relazione di passivita e le sensazioni sono descritte come «avvenimenti
passivi», che rendono possibile I’affermazione della sussistenza di altri corpi esterni che ne sono
la causa. Parlando dei corpi, Rosmini si esprime in questi termini: «L’essenza loro consiste in una
certa energia che opera su di noi, verso la quale noi siamo passivi; un’attivita diversa dalla nostra
costituisce una diversa esistenza».” E anche possibile - specifica il Roveretano - «I’astrazione e
I’alienazione di mente»,” per cercare di evitare alcune esperienze sensibili, ma questo non signi-
fica che sia possibile evitare di essere passivi. Ad esempio, non posso evitare di soffrire, se sono
punta da un bastone, e non posso evitare di udire i suoni, se sono vicina a una banda musicale e
cosi via.

Nella sensazione noi siamo soggetti senzienti passivi, poiché «quei fatti avvengono in noi
senza di noi»; infatti, anche se la percezione dell’esterno non & mai sganciata dalla percezione di
me stessa, non posso decidere se avvertire o meno determinate sensazioni che, come si diceva,
sono avvenimenti passivi. Bisogna premettere che Rosmini in queste analisi si riferisce sempre a
un soggetto conoscente sano e non analizza la patologia, che invece puo causare disturbi a livello
gnoseologico. Come diremo, ci sono alcuni riferimenti a determinati stati alterati di coscienza,
solo in brevi scritti giovanili, quasi sottoforma di appunti e mai rielaborati dall’autore. Quindi,
in una condizione ordinaria di veglia, la conoscenza cosciente del mondo avviene secondo il filo-
sofo anche perché il nostro corpo ¢ il soggetto delle «qualita sensibili» degli oggetti esterni, cioe
delle virtu che producono in noi le sensazioni, quindi il corpo ¢ il soggetto dell’estensione, della
figura, della solidita, del calore, del sapore ecc.” Tali qualita sono la causa prossima di cio che
sentiamo, ossia delle sensazioni. Tuttavia, la relazione con i corpi esterni, che producono in noi
le sensazioni, non puo essere slegata dalla percezione che il soggetto ha di se stesso, grazie al
sentimento fondamentale corporeo. Il Roveretano spiega la dualita della sensazione utilizzando
i termini «soggettivo» ed «estrasoggettivo», perché il soggetto senziente percepisce contempo-
raneamente se stesso e le qualita dell’oggetto sentito; scrive: «Chiamo soggettiva la sensazione in
quanto in essa sento lo stesso mio organo consenziente, e la chiamo estrasoggettiva in quanto
sento contemporaneamente un agente estraneo al detto mio organo».*® Quindi, non & possibile
secondo Rosmini avere sensazioni senza avere anche il sentimento di noi stessi, mentre ¢ am-
missibile percepire se stessi a prescindere dalle sensazioni, grazie appunto al sentimento fonda-
mentale.

La descrizione di tale sentimento é essenziale all’interno delle analisi antropologiche ro-
sminiane, percio e necessario soffermarsi su questo tema. Come anticipato, si tratta di quel sen-
tire interiore, immediato e pre-riflesso, che testimonia all’essere umano la presenza a se stesso
e che precede ogni possibile sensazione. E un tema importante e complesso, che Rosmini affronta

7 1vi, I1, n. 692, p. 233.
% Cfr. ivi, II, nn. 664-665, pp. 210-211.
» Cfr. ivi, II, n. 667, p. 212.

* Ivi, 11, n. 740, p. 267; cfr. anche ivi, 11, n. 667, nota 120, p. 213.

ISSN 2385-216X



242 | MARTINA GALVANI

a piu riprese nell’opera ideologica, in quella antropologica, psicologica e anche nell’ultima Teo-
sofia. Il sentimento fondamentale-corporeo puo essere avvertito interiormente a prescindere
dalle sensazioni mutevoli che provengono dall’esterno. Rosmini, in un passo piuttosto noto, tenta
di spiegare la natura di tale sentire descrivendo un’esperienza di deprivazione sensoriale:

Se io mi colloco in luogo di perfetta oscurita, e me ne sto perfettamente immobile per lungo tempo,
se cerco ancora di tor via dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi trovero finalmente in
tal stato, nel quale mi sembrera di non aver piu cognizione de’ confini del mio corpo, della collocazione
delle mie mani e de’ miei piedi e di tutte I'altre parti. Facendo questa esperienza nel modo piu perfetto
che si possa, o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto é possibile, anteriore a tutte le sensa-
zioni ricevute; io dico che soprasta in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo.*

Tale sentimento procede dalla vita, ossia dalla congiunzione «d’un modo tutto suo proprio,
che lo spirito ha colla materia»,* percio & anche detto «sentimento vitale». Si tratta di un sentire
uniforme e abituale, di cui pero ¢ difficile accorgersi a livello cosciente, mentre & pit semplice
avvertirlo di seguito a eventuali mutamenti sensibili.** Cosi come ci accorgiamo facilmente del
passaggio dal caldo al freddo e viceversa, mentre non abbiamo la stessa percezione della tempe-
ratura stabile del luogo in cui siamo - ’esempio & di Rosmini -, allo stesso modo avvertiamo
facilmente le sensazioni, poiché implicano un mutamento del sentimento fondamentale, mentre
& piti complesso accorgersi di tale sentimento, che si estende in tutto il nostro corpo.** Ogni parte
corporea ¢ materia di tale sentimento e percio viene da noi avvertita,’® ma questo non esclude

311vi, II, n. 711, pp. 248-249. Si veda anche Antropologia in servizio della scienza morale, cit.,

n. 139, pp. 103-104.
2 ROSMINI, Nuovo saggio, cit., II, n. 698, p. 219.

% Rosmini chiarisce che la presenza del sentimento fondamentale, vitale e primitivo, non-
ché le modificazioni che esso subisce entrando in relazione con i corpi esterni e producendo le
sensazioni, testimonia 'unita tra la dimensione spirituale e quella corporea. Scrive, infatti, «che
lo spirito, col primo congiungersi individualmente con un corpo animale, dee pur mandar fuori
una cotal sua attivita, per la quale egli quasi direi s’abbraccia col suo corpo, e con esso si mescola,
e mescolandosi il percepisce, né piu il lascia, ne lascia percio di percepirlo permanentemente (fin
che dura 'union vitale) in qualsiasi suo atto e stato nel quale egli si trovi» (ivi, II, n. 706, p. 243). Si

veda anche RosMINI, Psicologia, cit., II, n. 975, p. 232.

3 Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, cit., I, n. 737: «E queste quattro differenze bastano a veder
chiaramente, come il sentimento fondamentale non sia atto a scuoterci e farsi da noi osservare.
Esso & connaturale a noi, e cosi uno con la nostra natura, che forma parte della medesima; quindi

non ci da ne meraviglia né curiosita che ci renda intenti a lui, stando egli in noi come noi stessi».

%5 Cfr. ivi, 11, n. 696, pp. 237-238: «Un sentimento fondamentale che dalla vita procede, cioé da
quella prima congiunzione, pel quale sentimento noi sentiamo abitualmente tutte le parti nostre

materiali sensitive».

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 243

I'importanza anche di una conoscenza empirica del corpo, poiché il sentimento non é sufficiente
per averne un’immagine visibile e tattile.* Dunque, I’analisi rosminiana ci pone dinnanzi una
duplice modalita di conoscenza della propria corporeita. Posso conoscere il mio corpo da fuori,
come dotato di un’estensione fisica limitata, di una forma specifica, di un peso e di tutte quelle
proprieta che connotano le cose materiali. In tal senso, esso & subordinato a leggi fisiche, mecca-
niche e chimiche; oppure posso conoscere il mio corpo da dentro, poiché esso ¢ principalmente
soggetto.”” Scrive:

In primo luogo io osservo, che il corpo nostro [...] si percepisce in due modi: 1° come ogni altro
corpo esteriore, cioé co’ guardi, co’ toccamenti, co’ cinque sensori in una parola. Allorquando io percepi-
sco questo mio corpo sensitivo qual agente ne’ miei cinque organi, nol percepisco allora come partecipe
egli stesso di sensitivita [...], ma si come qualsiasi altro corpo esteriore [...]. In tal caso un organo del mio
corpo ne percepisce un altro. [...]. 2° Per quel sentimento fondamentale e universale pel quale noi sentiamo
la vita essere in noi [...], e per le modificazioni che soffre il medesimo sentimento.*

Nella prima maniera, quella extra-soggettiva, il corpo proprio € avvertito come ogni altro
oggetto corporeo; mentre percependolo soggettivamente, grazie al sentimento, noi lo sentiamo
come «cosenziente» o «consoggetto».” Noi percepiamo soggettivamente le parti sensitive del
nostro corpo col sentimento fondamentale, ma specialmente, come si diceva, con le modifica-
zioni che esso subisce ad opera delle diverse sensazioni. Queste ultime richiamano la nostra at-
tenzione e fanno si che riflettiamo sul sentimento abituale, al quale diversamente non faremmo
caso: «Chi riflette sopra se stesso - scrive il Roveretano - trova che & nel fondo un sentimento,
che costituisce il soggetto senziente ed intelligente».* Quindi, ho coscienza di me grazie alle sen-
sazioni che, lo ricordiamo, sono descritte da Rosmini come dipendenti dal sentimento fondamen-
tale, originario, abituale e costitutivo dell’essere umano. Cosi, la percezione dell’unita sintetica
del soggetto che io sono non dipende dal mio corpo materiale conosciuto esternamente, bensi da
quell’operazione di riflessione che posso fare a partire dal sentimento percepito intellettiva-
mente. Tale sentimento di me precede le molteplici sensazioni, di cui Io sono I'unico soggetto.

¢ Cfr. ivi, II, n. 714, p. 251: «Il sentimento primitivo dunque non ci fa conoscere la figura,
né la grandezza visibile del corpo nostro, ma ci fa percepire il nostro corpo in tutt’altro modo: né
c’e altra via di formarsi un’idea di questo modo, fuor solamente quella di concentrarci dentro noi

stessi, e stare attenti a quel sentimento della vita che ci anima tutti».
 Cfr. ivi, 11, nn. 692-694, pp. 233-234.
% Jvi, II, n. 701, pp. 240-241.

% Cfr. ivi, II, n. 701, p. 241: «Quando noi percepiamo il corpo nostro nella seconda maniera,
cioé per quel sentimento fondamentale che ci & dato dall’esser vivi, noi percepiamo il nostro corpo
come una cosa con noi; egli diventa in tal modo, per I’individua unione collo spirito nostro, parte

anch’egli del subietto senziente: e con verita si puo dire ch’egli & da noi sentito come cosenziente».

© cfr. ivi, II, n. 703, p. 242.

ISSN 2385-216X



244 | MARTINA GALVANI

«Tutti i fatti che in noi avvengono - scrive - sono modificazioni dello spirito nostro. Il nostro
spirito dunque ¢ il soggetto di tutti que’ fatti: la coscienza ce ne accerta, ciascuno dice seco stesso:
“io sono quegli che sente, che gode, che addolora, che pensa, che vuole ecc.”; il che é affermare,
che sono io il soggetto di tutti questi avvenimenti».*' La coscienza percepisce tale unita sintetica
in virtu della semplicita del sentimento,* che identifica un unico soggetto; egli, pur compiendo
operazioni diverse e molteplici, & sempre il medesimo che prova piaceri sensibili, piaceri spiri-
tuali, che giudica e che vuole. Tale «sentimento del me & il sentimento dell’uno, del semplice,
dell’indivisibile»*’ in quanto contiene, come diremo, un quid incomunicabile, nucleo identitario
del soggetto, chiamato da Rosmini «meita».*

Avverto me stessa grazie alle modificazioni soggettive di tale sentimento, che consiste nella
percezione costante delle parti sensitive del nostro corpo e, contemporaneamente, sempre gra-
zie al sentimento fondamentale avverto la percezione sensitiva estrasoggettiva di un corpo
esterno diverso dal nostro.* Quando ad esempio una superficie ruvida sfrega sul dorso della no-
stra mano, I'esempio €& di Rosmini, avvertiamo sia la mano (modificazione soggettiva del senti-
mento), sia la superficie con la quale la mano entra in contatto (percezione sensitiva estrasog-
gettiva).* Cio che emerge & I'estensione del sentimento in tutte le parti sensitive del corpo, av-
vertito abitualmente come un piacere diffuso che viene dalla vita quando il soggetto si trova in
uno stato di equilibrio e di salute,” ma che pud anche eventualmente trasformarsi e essere meno

4 1vi, II, n. 666, p. 211.

2 Cfr. ivi, II, n. 671, p. 218: «La coscienza dell’unita sintetica della percezione comprende
dunque la percezione dell’unita, o della semplicita del me che sintesizza. Meditando sul paragone che
noi facciamo degli oggetti che agiscono su dei nostri sensi, sui giudizi a’ quali danno luogo le loro
impressioni, il sentimento dell’unita semplice, indivisibile, immateriale dell’essere pensante risul-

tera luminosamente».
© 1vi, 11, n. 671, p. 219.
“ Cfr. RosMINI, Psicologia, cit., I, n. 75, pp. 68-69 e n. 143, p. 99.

* Rosmini, per spiegare la coesistenza di queste due percezioni, analizza tutti i sensi e co-
minciando dalla vista scrive: «Ognuno vede, rispetto a questo senso, che altro & sentire il proprio
occhio, organo della visione, altro & vedere i corpi che all’occhio si presentano» (RosMINI, Nuovo

saggio, cit., 11, n. 741, p. 268).

% Cfr. ivi, I, n. 719, p. 257. Si veda anche ivi, II, n. 724, pp. 259-260. Anche Husserl nelle sue
riflessioni sottolineera I'importanza della doppia percezione. In particolare in Idee II egli utilizza
un esempio divenuto celebre, quello della mia mano destra che tocca la mia mano sinistra: cfr. E.
Husserl, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, libro secondo: Ricerche
sopra la costituzione pura, capitolo terzo: La costituzione della realta psichica attraverso il corpo vivo, §

35: Passaggio alla considerazione costitutiva dell’«uomo natura», Einaudi, Torino 2002, p. 147.

7 Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, cit., II, n. 725, pp. 260-261.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 245

piacevole, o addirittura doloroso, quando esso ¢ impedito nella sua attivita.* Tuttavia, ’esten-
sione del sentimento non € materiale, quindi non & paragonabile a quella di un corpo che posso
quantificare e misurare, ma si tratta piuttosto di un’estensione «soggettiva», definita anche
«estensione fondamentale o internax»:

Chi vuol dunque osservar la natura di questo sentimento fondamentale di cui parliamo, e delle sue
modificazioni, rimova da sé ogni figura sensibile, si spogli diligentemente dell’idea di estensione esterna
che gli ha data la vista, o altro senso: si rinserri in se medesimo: ed ivi stia attento ai dolori e ai piaceri
che nelle diverse parti del corpo suo o equabilmente o variamente provar puo: e trovera che que’ senti-
menti non hanno alcuna estensione figurativa, cioé simile a quella che & presente a’ nostri occhi ed altri
sensi esterni, e che ne’ corpi esteriori percepiamo; ma che hanno pero una certa limitazione, un modo, il
quale poi astratto da quelle sensazioni, e paragonato all’estensione percepita ne’ corpi esterni colla vista
e cogli altri sensi, troviamo convenire coll’estensione, ed estensione pure denominiamo.*

Tale estensione si avverte tramite il sentimento in modo costante, uniforme e nella sua
totalita; non e delimitabile da linee di confine fisiche, eppure non va al di 1a della sua soggettivita
sensitiva. Rosmini utilizza anche I’espressione «estensione figurata».” Tramite le sensazioni, in-
vece, che sono modificazioni del sentimento, possiamo percepire solo una parte dell’estensione,
quindi una parte limitata, e tale percezione, pur essendo piu vivida, & ovviamente parziale e ac-
cidentale.” Sentimento e sensazioni non possono quindi essere confusi, ma forte ¢ il loro legame,
infatti, come abbiamo visto, sono le sensazioni, varie, improvvise e piu intense, il punto di par-
tenza per poter poi avvertire il sentimento fondamentale sostanziale. Levando dalle sensazioni
ogni qualita esterna, colta mediante la vista, resta solo il detto sentimento, connaturale all’essere
umano e per questo difficilmente riconoscibile.* Il filosofo di Rovereto mette in luce la differenza
tra sentimento e sensazioni corporee anche nell’Antropologia in servizio della scienza morale (1838),
dove ribadisce la particolare estensione di tale sentimento:

Ora, io stimo appunto essere cosa indubitata, che nel sentimento fondamentale si senta I’esten-
sione, come ho gia detto, quella stessa estensione che si sente colle sensazioni esterne, ma priva di quelle
qualita fenomenali e non tutte vere e legittime di cui le sensazioni esterne ce la fanno credere dotata, e
I’estensione cosi sentita io la chiamo estensione fondamentale o interna. Confesso, che & difficile il formarsi

% Cfr. ROSMINI Psicologia, cit., II, n. 1099, p. 278.
% ROSMINI, Nuovo saggio, cit., I, n. 731, p. 263.

% Cfr. RosMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., nn. 134-180, pp. 101-126 e

Psicologia, cit., I, nn. 975-993, pp. 231-237.
51 Cfr. RosSMINI, Nuovo saggio, cit., I, n. 736, p. 266.

52 Cfr. ivi, 11, n. 737, p. 266: «E queste quattro differenze bastano a veder chiaramente, come
il sentimento fondamentale non sia atto a scuoterci e farsi da noi osservare. Esso & connaturale a
noi, e cosi uno colla nostra natura, che forma parte della medesima; quindi non ci da né maraviglia,

né curiosita che ci renda intenti a lui, stando egli in noi come noi stessi».

ISSN 2385-216X



246 | MARTINA GALVANI

un giusto concetto di questa estensione, giacché il comun degli uomini non sa concepire un’estensione
reale se non mediante figura, colori, limiti. [...] perocché egli ben vedra, che col levare queste cose
all’estensione, non leva ancora I’estensione stessa; ma gli rimane qualche cosa (per quantunque paia in-
definibile) che era il fondamento e quasi il soggetto di que’ limiti, di que’ colori, che tolse via.”

L’estensione del sentimento, pur essendo priva di ogni determinazione, di dimensione e di
colore, € avvertita abitualmente; cio significa che tale estensione € continua e non é riferita a
punti specifici del corpo.* Il sentito esteso € uno dei termini invariabili dell’anima umana,* men-
tre I'altro e I'essere ideale.*® Grazie alla sensitivita corporea, riferita al sentito esteso e alle sue
modificazioni, ossia le sensazioni, conosciamo degli «agenti» rispetto ai quali noi siamo passivi,
ma il passaggio da «agente» a «ente» € possibile solo alla luce dell’idea di esistenza, affermata
nel giudizio.”” Nella Psicologia il tema della passivita sara analizzato ulteriormente e 'autore la
distingue dalla ricettivita. Quest’ultima non modifica I’anima,*® mentre «all’'incontro nella passi-
vita, 'entita che agisce nell’anima, prende qualche cosa dalla natura e dall’attivita del paziente,
cioe dell’anima stessa, che contribuisce a dare a quell’entita il suo essere. Cosi I'esteso sentito ri-
ceve dall’anima 'estensione».” La percezione dell’esistenza dell’ente che & altro da me necessita
del giudizio, che permette di dire: «Esiste qualche cosa di diverso da noi»; solo cosi & possibile la
percezioni dei corpi, «cioé la persuasione della loro attuale e particolare esistenza

3 ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 149, p. 107.
* Cfr. RoSMINI, Nuovo saggio, cit., II, nn. 823-824, pp. 309-311.

> Rosmini definisce «termini» quelli che «informano I’anima, cioé le danno il suo primo
atto, di poi modificandosi senza perdere la propria natura specifica, suscitano ed occasionano gli
atti secondi. Ora l’attivita dell’anima considerata rispettivamente a questi atti secondi si chiama

potenza» (RosMINI, Psicologia, cit., II, n. 949, p. 223).
% Cfr. ivi, 11, n. 943, p. 220.

57 Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, cit., III, n. 1208, p. 137: «Rimane a sapere come l'intendimento

: : : oo ,
passi dal concetto di agente a quello di ente. Ma avendo noi dimostrato che I’essere presente per
natura all’'umana mente ¢ il mezzo universale di conoscere, altro non resta se non a considerare
che I’agente non si conosce se non concependolo come ente, che & ’operazione essenziale ed uni-
versale della umana mente, e pero la concezione dell’ente & anteriore logicamente nella percezione

de’ corpi a quella d’agente, d’azione e di passione».

 La ricettivita riguarda la relazione tra I’anima e ’essere ideale: «E cosi coll’aggiungersi
I’essere ideale ad un principio senziente; il principio propriamente non s’é modificato; ma acquisto
quel che non avea prima, e d’anima sensitiva, divenne anima razionale» (RosMiNI, Psicologia, cit.,

I1, n. 974, p. 231).

® Ivi, 11, n. 974, p. 230.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 247

(sussistenza)».” La possibilita dell’esistenza, quindi, puo essere pensata solo in virtt dell’essere
ideale indeterminato. Detto in altri termini, grazie al giudizio 'idea di esistenza viene applicata
a un reale che ci & dato nel sentimento. Scrive Rosmini:

Confrontando dunque noi la passione che proviamo (per le sensazioni), coll’idea d’attuale esistenza,
troviamo che quella passione € un caso particolare di ci6 che pensavamo gia prima coll’idea di esistenza:
con questa idea pensavamo un’azione, ma non la affermavamo; nella sensazione, o propriamente nel sen-
tito conosciamo I’ente determinato, un dato corpo. [...] Il notare questo caso particolare, il riconoscere
quella cosa, che passa in noi, come appartenente a cio che pensavamo gia prima, € cid che costituisce la
percezione della cosa reale, ¢ il giudizio di cui parliamo.®

La percezione del mondo esterno ¢ dunque spiegata da Rosmini ricorrendo alla teoria sin-
tesistica: il sentimento fondamentale, percepito continuamente dall’anima, ¢ modificato dai
corpi e cosi rende possibile le sensazioni. I reali, percepiti dall’anima sensibilmente, sono pero
intesi solo grazie all’essere ideale,” che ¢ definito «!'intelligibilita stessa di tutte le cose».® Si
evince chiaramente che I’analisi gnoseologica rosminiana & fondata ontologicamente e quindi la
percezione degli enti reali, ovvero dei corpi esterni e di se stessi, & definita dal Roveretano «in-
tellettivar, o intellettuale, proprio in virtu della presenza dell’essere al pensiero.* Tale perce-
zione «e quella che fa il nostro spirito di una cosa sentita, quando la vede contenersi nella no-
zione universale di esistenza».” L’essere nella prospettiva rosminiana - come € noto - non € un
oggetto che sta onticamente di fronte al soggetto e non ¢ nemmeno semplicemente una funzione
dell’intelletto umano, infatti se cosi fosse sarebbe ridotta a criterio soggettivo. Invece, I'idea
dell’essere ¢ il fondamento ontologico della capacita conoscitiva umana e dunque & «oggettivo».
Si tratta di un aspetto comprensibile solo in un orizzonte metafisico e teologico, che non sempre
viene considerato nella prospettiva scientifica. Eppure, trattando il pensiero rosminiano non puo
certamente essere tralasciata I'importanza dell’essere ideale come forma dell’intelletto, poiché

% RosMINI, Nuovo saggio, cit., II, n. 529, p. 109.

' Ivi, II, n. 530, pp. 109-110. E ancora scrive: «E anzi veramente 1’azione del corpo noi la
percepiamo solo come passione. Tale ci & presentata nel sentimento. L’intendimento poi & quello che
vede questa passione, non piu dalla parte di chi patisce, siccome I’esperimenta il senso, ma dalla
parte di chi agisce, e quindi la cangia a se stesso in azione, contemporaneamente riconosce un
principio agente diverso da sé, e un ente, una sostanza, della qual solo & proprio I'agire» (ivi, III,

n. 1204, p. 134).
62 Cfr. ROSMINI, Psicologia, cit., II, n. 943, p. 221.
% Ivi, 11, n. 1019, p. 251.

¢ Scrive Rosmini: «La notizia dell’essenza dell’ente & data al nostro spirito prima di ogni
altra cognizione» (RosMINI, Sistema filosofico, in Introduzione alla filosofia, a cura di P.P. OTTONELLO,

ENC vol. 2, Citta Nuova, Roma 1979, n. 34, p. 234).

6 Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, cit., I, n. 339, pp. 423-424,

ISSN 2385-216X



248 | MARTINA GALVANI

costituisce il fondamento della teoria gnoseologica proposta dal filosofo e dunque risulta preli-
minare per la comprensione del tema della coscienza all'interno della sua riflessione.

3. La coscienza di sé e il tema dell’identita

Nella prospettiva rosminiana, il sintesismo tra reale e ideale non riguarda solo la cono-
scenza del mondo esterno, ma quella di tutti gli enti reali e quindi anche la conoscenza di noi
stessi. Infatti, 'anima intellettiva, o soggetto intellettivo, pud pronunciare il monosillabo «Io»
proprio perché ha percezione di sé grazie alle modificazioni attive o passive che riguardano la
sua natura sensibile e grazie al giudizio che le accompagna.* Diversamente dalla percezione in-
tellettiva di cio che e fuori, pero, quella di noi stessi & descritta come immediata: «Percependo
coll’intendimento Noi stessi, non abbiamo bisogno d’usare verun principio di mezzo: la perce-
zione di noi stessi non si fa dunque con un raziocinio, ma con un semplice giudizio».® Tale per-
cezione, infatti, & preceduta da un sapersi interiore che non & un semplice sentire corporeo e non
€ nemmeno il risultato di un atto conoscitivo, si tratta piuttosto della capacita umana di pensarsi
che trascende la dimensione meramente fisica. Per approfondire il tema, Rosmini richiama piu
volte il pensiero di Agostino e, in particolare, I'affermazione di un’«intima scientia» grazie alla
quale siamo certi di vivere.®® La primissima avvertenza che io ho di me stessa non inizia quindi
con la riflessione cosciente ma, al contrario, il soggetto avverte se stesso prima di pronunciare il
monosillabo «Io». Si tratta ancora del sentimento fondamentale che, in particolare nella Psicolo-
gia, Rosmini definisce non solo sentimento corporeo o vitale, bensi sentimento fondamentale
intellettivo, sostanza dell’anima. Coerentemente con cid che era stato sostenuto gia nell’opera
metafisica giovanile, anche in questo testo lo studio dell’anima inizia agostinianamente dall’in-
teriorita, intesa come esperienza immediata di sé, che precede ’avvertenza consapevole delle
sensazioni. Scrive il Roveretano:

Ma non ogni sentimento € sostanza; perocché vi hanno sentimenti che non si possono concepire da
sé soli, e presuppongono un altro sentimento dinnanzi a sé, di cui sieno modificazioni. Conviene adunque
risalire al primo sentimento, pel quale e nel quale sono tutti gli altri, e innanzi al quale niun altro senti-
mento si sperimenta. Vi dee esser dunque un sentimento primo e stabile, in cui consista la sostanza
dell’anima: e questo & quello che noi abbiamo chiamato sentimento fondamentale.*’

% ROSMINI, Psicologia, cit., I, n. 77, p. 70.
% ROSMINI, Nuovo saggio, cit., III, n. 1197, p. 127.

% Rosmini cita alcuni celebri passi tratti dal De Trinitate nei quali Agostino argomenta circa
la certezza della percezione di vivere, argomentando contro gli scettici. Le affermazioni agosti-
niane sono un riferimento fondamentale per il Roveretano, per affermare la certezza e I'immedia-

tezza della percezione di noi stessi (cfr. ivi, 111, n. 1200, pp. 129-130).

% ROSMINI, Psicologia, cit., I, n. 91, p. 77.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 249

Non bisogna quindi confondere la coscienza dell’anima coll’anima:” «Coscienza, 10 pro-
nunciato, riflessione, sono accidenti dell’anima, non sono la sostanza dell’anima che precede real-
mente a tutte quelle sue accidentali modificazioni».” Attraverso la distinzione tra la sostanzialita
dell’anima e la successiva riflessione che produce I'lo, Rosmini vuole escludere il rischio del sog-
gettivismo, che invece ritiene essere il difetto dell’idealismo tedesco, in particolare di quello fi-
chtiano.” La mancata distinzione tra ’anima, che afferma, e I'lo, che & affermato, implicherebbe
un circolo vizioso di autoreferenzialita dell’lo e dunque si perderebbe il carattere sostanziale
dell’anima.” Non puo darsi nessun Io, quindi nessuna anima riflessa, prima dell’anima che ri-
flette su di sé. L’errore degli idealisti non & pero difficile da comprendere in quanto, scrive il
filosofo, «I’anima non si rivolge sopra di sé, né si percepisce se non eccitata e tirata da qualche
nuovo e particolare sentimento che in essa insorge, sia passivo od attivo, perocché il solo senti-
mento sostanziale dell’anima, naturale com’¢, ed uniforme, non & idoneo ad eccitare I’attenzione
dell’anima stessa».” Il sentimento, pur essendo difficile da avvertire, & 'essenza dell’anima, ossia
la sua sostanza,” ed essa ¢ il soggetto di tutte le sue operazioni.” Vi & infatti - scrive Rosmini -
«nel fondo dell’10 un sentimento anteriore alla coscienza, che costituisce propriamente la sostanza
pura dell’animax.”

Insistere sulla presenza di tale sentimento, sostanza dell’essere umano, non significa pero
trascurare 'importanza della riflessione. Il Roveretano sottolinea la necessita di tale operazione
perché il soggetto possa percepirsi in modo cosciente e quindi pronunciare il monosillabo «Io».
«Se I'anima non facesse questa riflessione - afferma -, non pensasse punto a se stessa, ella non si

7 Cfr. ivi, I, n. 72, p. 66.
"t Ibidem.

2 Criticando la posizione soggettivista di Fichte, Rosmini scrive: «Egli avrebbe dovuto dire
I’“anima pone I’io”, poiché questa proposizione significherebbe: “I’anima afferma se stessa, e si
cangia in un 10 perocché I'IO é ’anima affirmata da se stessa”. In tal modo si distingue 1'IO
dall’anima, in quanto che 1’0 & I'anima vestita di quella riflessione colla quale si afferma» (ivi, I,

n. 73, p. 66).

7 Cfr. ivi, I, n. 74, p. 67: «Se I'l0 afferma se stesso, afferma un 10; se afferma un 10, I'10 &

gia formato prima che lo affermi, ci perdiamo dunque in un circolo».
" 1vi, I, n. 66, p. 63.

> Rosmini definisce cosi la sostanza: «Sostanza & 1’atto onde sussiste I’essenza della cosa»

(Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 783, p. 434).
76 Cfr. RoSMINI, Psicologia, cit., I, n. 46, p. 51.

7 1vi, I, n. 81, p. 74; il medesimo concetto & ribadito anche al n. 104: «Conviene dunque

cercare nel sentimento che giace in fondo all’10, I’essenza sostanziale dell’animax.

ISSN 2385-216X



250 | MARTINA GALVANI

conoscerebbe, che & quanto dire non avrebbe la coscienza di se stessa».” In questo senso, Rosmini
accoglie il pensiero aristotelico-tomista secondo il quale I’anima é sostanza nel senso di forma.”
Tuttavia, egli rilegge questo paradigma in senso moderno utilizzando la nozione di «coscienzay,
che entra in filosofia da Locke in poi, per indicare il risultato della riflessione che il soggetto puo
fare a partire dal sentimento di sé, pre-riflesso e sostanziale. Tale riflessione, pur essendo suc-
cessiva, € essenziale poiché rende possibile I'autocoscienza e la conseguente pronuncia del pro-
nome «Io».

Resta allora da spiegare in che modo possa avvenire tale percezione di me stessa, cioé com’e
possibile il passaggio dal sentimento immediato di sé alla riflessione cosciente sul sentimento. A
tal proposito € necessario ricordare che I’essere umano ¢ descritto da Rosmini come essere intel-
lettivo, poiché il suo sentimento € reso intelligibile, quindi puo essere giudicato esistente, per
I'intima unione che ha con I'essere ideale.® Si tratta della gia menzionata percezione intellet-
tiva, secondo la quale il soggetto intelligente intuisce le idee e in particolare I'idea dell’essere e
la vede realizzata nel sentimento.® Tale percezione non si estende oltre i confini del sentimento,
ma comprende anche tutte le modificazioni di questo, quindi riguarda la percezione di noi stessi
e le sensazioni legate all'incontro con ogni ente reale. Quest’ultimo, prima di essere percepito, &
un sentimento, materia dell’oggetto, e non ancora un inteso; solo quando il sentire entra
nell’orizzonte dell’essere ideale ne posso avere coscienza. Scrive Rosmini: «Lo spirito non ha ac-
quistato un oggetto reale se non I'ha affermato, se non ha detto a se stesso la parola interiore:
é»,” dunque se non ha espresso un giudizio. Anche io stessa sono sentimento, prima di ricono-
scermi come soggetto, ossia prima di avere coscienza di me stessa. Un sentimento che, come gia
detto, non & di natura prettamente corporea, ma & definito dal Roveretano la sostanza dell’anima
e quindi & I'atto grazie al quale sussiste la sua essenza. Scrive Rosmini: «Or cio che percepiamo
dell’anima nostra prima di tutto si e la sostanza: alla sostanza dell’anima percepita risponde I’es-
senza sostanziale che non ¢ altro se non la sostanza stessa da noi intuita nell’idea come possibile».*

#1vi, I, n. 71, p. 65.
” Cfr. ivi, I, nn. 50-53.

8% Cfr. ivi, I, nn. 120-121, pp. 250-251. Si veda anche RosMmiNI, Nuovo saggio, cit., III, n. 1198,
p. 128: «Non potrei dimandare se & certa la percezione dell’lo, ove questa percezione non fosse
data. Oltraccio, vera o illusoria, ella ¢ data dalla natura, perché si compone di due fatti primigeni,
1° dalla forma o idea dell’essere, 2° e dalla materia o sentimento fondamentale, che percepito da
se stesso si suol segnare col monosillabo Io. [...] Il sentimento dato dalla natura (Io) & giudicato

esistere, e questo ¢ il giudizio che costituisce la percezione intellettiva dell’ITo».

81 Cfr. RosMINI, Psicologia, cit., I, n. 53, p. 55: «Percezione intellettiva & 1’atto con cui I’anima

razionale afferma (abitualmente o attualmente) una realita sentita».
82 Cfr. ivi, I, n. 75, p. 67.
8 1vi, I, n. 75, p. 70.

s 1vi, I, n. 110, p. 84.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 251

A proposito di questa certezza che la mens ha di conoscere la propria sostanza, il Rovere-
tano & molto vicino ad Agostino e in diverse occasioni cita a tal proposito il filosofo d’Ippona.
Scrive nella Psicologia:

La sostanza dell’anima dunque é percettibile dall’anima stessa, e non potrebbe essere percettibile, se
non consistesse in un sentimento primo e fondamentale, perocché cio che non si sente in alcun modo, né
in alcun modo si percepisce. Laonde con pari verita e acutezza s. Agostino scrive ancora, Nullo modo autem
recte dicitur sciri aliqua res, dum ejus ignoratur substantia. Qua propter cum se mens novit, SUBSTANTIAM SUAM
NOVIT; et cum de se certa est, de substantia sua certa est [De Trinit., X, X, n. 16].%

Il sentimento primo e stabile, che costituisce la sostanza dell’anima, & inteso da Rosmini
come quella conoscenza spontanea e immediata di sé, definita da Agostino anche notitia sui (o da
Tommaso cognitio habitualis) e che ha la primalita ontologica; a livello psicologico, invece, & la
riflessione a focalizzare I’attenzione sull’anima e a «produrre», in questo modo, la coscienza di
sé, che si esprime col monosillabo «lo», definita dal filosofo d’Ippona cognitio sui (0 da Tommaso
cognitio actualis). Tuttavia, solo con la pronuncia della parola «Io» si pud esprimere a livello co-
sciente la percezione del sentimento fondamentale, infatti 'unica via per giungere alla cogni-
zione dell’anima sostanziale (primum metafisico) & quella di partire dall’To (primum psicologico),*
che esprime I'anima con tutte le sue modifiche passive e tutte le sue azioni. Scrive Rosmini:
«L’esperienza dimostra che quando gli uomini incominciano a pronunciare 10, nol pronunciano
mai solo, ma unitamente al verbo che esprime la loro azione, poniamo “io sento, io voglio, io
penso, io opero ecc.”».”” Detto in altri termini, il monosillabo «Io» esprime I’anima operante, pas-
sata all’attualita, ovvero I'anima nei suoi atti secondi, tuttavia essa rimane sempre la medesima,
in quanto sostanziale. Se cosi non fosse, non sarebbe nemmeno possibile spiegare I'«identita» del
soggetto che, nonostante i molteplici cambiamenti dovuti alla sua natura temporale, rimane
sempre il medesimo.* Scrive Rosmini: «Ora io non posso dubitare, che io stesso che sento, che

8 1vi, I, n. 115, p. 86.

8 Cfr. ivi, I, n. 69, p. 64; e cosi prosegue nella pagina seguente: «E nella coscienza dell’anima
nostra propria, che possiamo trovare che cosa sia I’anima in generale, perocché la coscienza di noi

stessi & quella che ci somministra la notizia».
¥ Ivi, I, n. 66, p. 63.

8 Cfr. RosMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 796, p. 441: «3° In terzo
luogo si deduce il giusto concetto della medesimezza o identita dell’animale, e si determina che
cosa sia cid che nell’animale cangia, e cio che rimane immutabile. Egli é evidente che questa iden-
titd non si puo fondare unicamente nel principio senziente, perocché egli non & sentito, e percio
non si potrebbe riscontrar mai questa identita. [...] Egli &¢ dunque solo nel sentito, che dee cercarsi
I’identita o la medesimezza del sentimento. Ora questa identita risiede nell’identita dell’azione

limitata e bilanciata dalla passione che viene sentita nell’esteso. L’esteso adunque cangia, cangia

ISSN 2385-216X



252 | MARTINA GALVANI

penso che parlo, sono ’anima. L’anima dunque, come al presente io la concepisco, &€ quell’essere
che intendo esprimere col monosillabo 10».*

Dicendo «lo» il soggetto esprime una «relazione d’identita»® con se stesso, tra il sé perci-
piente e il sé percepito e, in questo modo, ogni singolo essere umano mostra di conoscere se
stesso come differente da qualunque altro individuo. Rosmini insiste sul tema identitario espli-
citando che nel sentimento si trova quella specifica «nota caratteristica» che contraddistingue
ogni singolarita. Si tratta di un quid che si avverte immediatamente, pur rimanendo incomuni-
cabile. Per indicare tale nucleo identitario di difficile definizione, Rosmini introduce vocaboli
definiti da lui stesso «generali e astratti», come «meita», o «suita» o, ancora, il termine tedesco
«Icheit».”’ Tale quid del sentimento, che individua ogni singolo, puo essere percepito in modo
cosciente dal soggetto come ogni altro sentimento, ossia grazie all’essenza dell’essere e quindi
mediante la percezione intellettiva, tuttavia, esso non & posto dal soggetto stesso, bensi da lui
trovato. Essendo parte del sentimento, la nota caratteristica precede la percezione intellettiva e
individua ogni individuo prima di essere da lui inteso. Solo successivamente, mediante la rifles-
sione, il soggetto puo riconoscersi come tale: «La parola 10 indica gia la percezione intera bella e
formata, e che nell’oggetto espresso con tale vocabolo percepiamo un sentimento e in esso la
nota caratteristica che lo distingue da tutti gli altri sentimenti, la proprieta, la meita».”” Quando

la qualita del sentimento che nell’esteso si spande; ma il modo attivo-passivo del senziente, ine-

rente al sentito, e sentito anch’esso, non cangia mai».
% ROSMINI, Psicologia, cit., I, n. 61, p. 62.
* Cfr. ivi, I, n. 111, p. 84.

111 problema dell’identita era gia evidente nello scritto giovanile su La coscienza pura, ma
nella Psicologia Rosmini lo approfondisce e inizia a parlare esplicitamente del principio d’indivi-
duazione. Cfr. Psicologia, cit., I, n. 75, p. 68: «Dunque é nella natura del sentimento che si dee
trovare la nota caratteristica, che fa distinguere all’'uomo il sentimento proprio da tutti gli altri
sentimenti, dai sentimenti non propri. Or quale sara questa nota caratteristica che fa distinguere
all’'uomo il sentimento proprio da tutti gli altri? Ella dee essere certamente, per dirlo di nuovo, un
quid che nel sentimento stesso immediatamente si percepisca. [...] & appunto cid che vi ha di inco-
municabile nel sentimento, ond’esso riceve il nome di proprio; e se si vuole esprimerlo con un
vocabolo generale ed astratto, gli si dara acconciamente il nome di suita. Che poi si vuole un altro
vocabolo [...] proporremo di arricchire la lingua nostra filosofica della parola meita, che risponde
a quella, di cui fanno tanto uso i Tedeschi, Icheit». E ancora scrive: «Ora poi la mia propria identita
¢ evidente: io son certo d’essere sempre quell’lo in tempi e luoghi diversi, sofferente ed operante
cose diverse. Quest’identita trovasi nel sentimento mio proprio, in quella parte di esso che chia-

mammo meita» (ivi, I, n. 143, p. 99).

2 1vi, I, n. 78, p. 72.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 253

il soggetto si percepisce come percipiente compie quindi un atto di riflessione” e si riconosce
nella sua identita specifica; egli ha dunque coscienza di sé, grazie a una percezione della perce-
zione. Tuttavia, questa certezza nel riconoscimento di sé e della propria identita non sarebbe
possibile se non fosse preceduta dalla prima percezione con la quale 'uomo conosce immediata-
mente la propria animalita, ossia il proprio sentimento. «Tale persuasione [circa la coscienza,
nda] - scrive Rosmini - nasce perché la prima congiunzione del sentimento e dell’idea & un fatto
della natura stessa; nel qual fatto 'uomo percepisce abitualmente il proprio sentimento; e la per-
cezione non dubita mai di se stessa, anzi la persuasione n’¢ il natural suo finimento: tale & il
testimonio della coscienza che & sempre una percezione della percezione».”

Tale atto di riflessione, quindi, & successivo al sentimento, ma é una certezza, secondo 'au-
tore, proprio perché é preceduto dall’'unita del principio razionale tra dimensione intellettiva e
sentimento.” La mia identita non & dunque frutto di un’operazione arbitraria, ma & preceduta da
un sentimento sostanziale di natura sensitivo-intellettiva che io avverto immediatamente e che
successivamente riconosco in modo cosciente, attraverso la riflessione.Come gia detto, la dimen-
sione sensibile &€ fondamentale anche in questo atto di auto-riconoscimento, infatti secondo Ro-
smini cio che non si sente, non si potrebbe percepire.”

Solo aggiungendo al principio intellettivo un termine reale e possibile avere coscienza di
sé.” Dunque, il soggetto intelligente puo riconoscersi come singolarita in quanto gli & dato un
sentimento della propria attivita. Scrive a tal proposito Rosmini nell’Antropologia in servizio della
scienza morale:

Che se si vuol pure concepire un soggetto intelligente che abbia una coscienza, egli & uopo conce-
dergli prima la comunicazione col mondo delle realita, € uopo ch’egli possa ricevere dall’azione degli enti
reali in sé un sentimento straniero, e diventare in questa maniera egli stesso un principio attivo.

Allora egli sentira la propria passione, la propria azione, l'unita delle proprie forze. Percepita
quell’unita nel sentimento, egli potra applicargli I'essere ideale, potra vedere questa sua attivita una
nell’essere ideale medesimo, e nel lume di quest’essere trovare il soggetto di questa forza da cui essa dipende,
trovare in una parola sé medesimo, riconoscendo che quel soggetto intelligente da cui dipende quell’'unita di
passione e d’azione & quegli stesso che intuisce 'essere, & egli stesso che discuopre la necessita di un

% Quando il soggetto compie una riflessione filosofica sopra se stesso e afferma «l’io perci-
piente sono io stesso percepito» compie una riflessione di secondo grado, in quanto, prima di pa-

ragonare sé a se stesso, egli gia si & percepito (cfr. ivi, I, n. 80, p. 73).
%1vi, I, n. 1022, p. 252.
% Cfr. ivi, I, n. 264, p. 146.

% L’intuizione dell’essere ideale non basta per la percezione intellettiva: «Ora fino a tanto
che lo spirito umano ha per suo oggetto il solo essere ideale-infinito, egli non ha coscienza perche
se stesso e cio che passa in sé non & ancora divenuto oggetto di sua attenzione» (ivi, 111, n. 1479, p.

113). Si veda anche ivi, I, n. 79, p. 72.

7 Cfr. ivi, I1I, n, 1482, p. 114,

ISSN 2385-216X



254 | MARTINA GALVANI

soggetto intelligente e percipiente. Egli & cosi che nasce la coscienza, e che il soggetto intelligente pro-
nunzia il vocabolo I0.%

4. Conclusioni

Con la conclusione del presente saggio si vuole proporre alcune brevi considerazioni che
possano eventualmente aprire un dialogo tra le considerazioni antropologiche rosminiane circa
il tema della coscienza e le indagini proposte dalle attuali scienze cognitive. Si tratta chiaramente
di conclusioni solo provvisorie, considerando la vastita e la complessita della questione e la con-
tinua evoluzione delle indagini scientifiche.

Una prima breve osservazione riguarda la differenza tra lo stato ordinario di coscienza,
quindi il livello di consapevolezza del soggetto nello stato di veglia, e gli stati alterati di co-
scienza,” come ad esempio il sonno, i sogni, la meditazione e tutti gli stati indotti da sostanze
stupefacenti o dalla malattia. Le scienze cognitive tengono in massima considerazione questa
differenza nel momento in cui si approcciano al tema, al contrario nei principali lavori rosmi-
niani non c’e un’analisi esplicita della coscienza alterata. Tuttavia, alcune riflessioni sulla memo-
ria, sulla fantasia, sul sonno e sul sonnambulismo, ma anche su quelle esperienze che egli chiama
di «astrazione», come estasi, visioni e alienazione dai sensi, le ritroviamo negli appunti di un
giovanissimo Rosmini, raccolti nei volumi postumi intitolati Saggi inediti giovanili.'® Si tratta per-
lopiu di testi frammentari, scritti tra il 1815 e il 1817 circa, che 'autore, allora studente, elabo-
rava come riflessioni personali parallelamente allo studio di autori classici e che non ha mai ri-
visto per una eventuale pubblicazione. In questi testi, parlando di alcune esperienze di «astra-
zione», egli scrive che ¢ possibile alienarsi dai sensi, in alcuni casi eccezionali, e quindi restare
in uno stato in cui non si ha alcuna coscienza di cio che si ode o si vede e nemmeno del dolore. A
tal proposito, riporta esempi concreti, spesso tratti da opere di altri filosofi, come un passo del
De civitate Dei di Agostino, dove appunto viene narrato di un tale che poteva volontariamente
alienarsi dai sensi quasi completamente, senza addirittura provare dolore se ferito durante
quello stato alterato di coscienza.'® Un’altra condizione che viene da lui esaminata in alcune pa-
gine ¢ quella dei sonnambuli che si comportano come se avessero coscienza delle proprie azioni,
ma poi al risveglio non hanno memoria di ci6 che € accaduto e si stupiscono del luogo in cui si
trovano. Svegliandosi, inoltre, hanno tremori, palpitazioni ecc.

Questo interesse giovanile, perd, non induce Rosmini ad approfondire tematiche che avreb-
bero potuto, ad esempio, aprire tutto il tema dell’inconscio, materia d’indagine della psicologia

% ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 804, p. 446 (corsivo mio).
% Cfr. N. DE PisAPIA, La coscienza, Il Mulino, Bologna 2024, pp. 48 e ss.
1% A. ROSMINI, Scienze metafisiche, in 1d., Saggi inediti giovanili, cit., 1.

101 Cfr. ROSMINI, Scienze metafisiche, cit., in particolare Dell’astrazione, estasi e visioni, pp. 204-

205.

ISSN 2385-216X



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI «COSCIENZA» IN ROSMINI | 255

e della filosofia nel Novecento. Nonostante cio, bisogna tenere in considerazione che nel mo-
mento in cui il Roveretano vuole descrivere il sentimento fondamentale utilizza un esperi-
mento,'”” che abbiamo gia citato, e che potrebbe effettivamente essere letto come un tentativo di
creare una sorta di stato alterato di coscienza partendo da una deprivazione sensoriale. Solo at-
traverso questa pratica, cioé annullando ogni sensazione, secondo il filosofo € possibile avvertire
quel sentimento, che non pud dunque essere intellettualizzato. Di questo sentimento posso poi
aver coscienza, in un secondo momento, attraverso la riflessione. Dunque, quando Rosmini parla
di coscienza si riferisce alla coscienza ordinaria, ossia alla consapevolezza che un soggetto ha di
se stesso e delle proprie esperienze soggettive. 1l fatto che io sia cosciente di un mondo esterno
viene spiegato dal filosofo di Rovereto tenendo conto sicuramente anche della dimensione sen-
sibile del soggetto, che riceve passivamente una forza sensifera. Tali esperienze, pero, non di-
pendono dal contatto fisico con le cose esterne, bensi dalle modificazioni che la particolare esten-
sione del sentimento puo subire.

La capacita del soggetto di riferire ogni sua esperienza a se stesso viene descritta da Ro-
smini come il frutto della riflessione, che permette di parlare di coscienza. Anche I’attuale ricerca
scientifica con il termine «coscienza» intende, e cito il recente testo del professor De Pisapia,
«l'insieme integrato delle esperienze provate momento per momento da un organismo, un
agente o un ente».'” Inoltre, non viene sottovalutato I'aspetto qualitativo delle esperienze
umane costituenti la coscienza, definita in questo caso «coscienza fenomenica»; tale aspetto,
come abbiamo visto, & sicuramente fondamentale anche nella descrizione di Rosmini, il quale
sottolinea la soggettivita delle esperienze di cui ho coscienza. Mentre, la capacita del soggetto
umano di riflettere sui propri pensieri, sulle proprie percezioni, sui propri sentimenti ecc. viene
definita dai neuroscienziati «coscienza d’accesso».™ Ned Block, in particolare, mette in luce la
distinzione tra queste due modalita di intendere la coscienza, pur sottolineando I'interazione tra
le due; ad esempio, se presto attenzione a una determinata sensazione che sto vivendo, cio cam-
bia anche il mio stato fenomenico.'” Anche nell’analisi rosminiana possiamo individuare una di-
stinzione analoga, infatti il tema della riflessione che I'uomo pud compiere, percependo se stesso
come percipiente, &€ fondamentale per poter parlare di coscienza. Il Roveretano non distingue
queste modalita coscienziali, ma indubbiamente tiene in considerazione sia I'aspetto esperien-
ziale sia quello rappresentativo.

Tuttavia, vi sono anche differenze innegabili tra alcune analisi neuroscientifiche su questo
tema e le riflessioni di Rosmini. In particolare, mi riferisco a quei paradigmi che definiscono la
coscienza all’interno di una cornice strettamente biologica, individuando un collegamento di-
retto tra le esperienze soggettive e le reti neurali. Se la coscienza viene ridotta a fenomeno del

192 Cfr. RoSMINI, Nuovo saggio, cit., II, n. 711, pp. 248-249.
19 DE PISAPIA, La coscienza, cit., p. 17.
104 Cfr. ivi, pp. 17-18 (Ned Block).

105 Cfr. N. BLOCK, On a confusion about a function of consciousness, in «Behavioral and Brian

Sciences», vol. XVIII, 1995, 2, pp. 227-247.

ISSN 2385-216X



256 | MARTINA GALVANI

cervello, o addirittura a epifenomeno, allora diventa molto complesso il dialogo tra la filosofia di
Rosmini e le neuroscienze. Il Roveretano, infatti, come abbiamo visto, individua un sentimento
sostanziale che precede la coscienza e che ha un’estensione non quantificabile, né misurabile,
che annulla la distanza tra esperienze esterne ed esperienze interne. Ogni sensazione € una mo-
dificazione di tale estensione, ma il passaggio dal sentito all’inteso, reso possibile dall'intuizione
dell’essere, € necessario affinché I’essere umano possa avere coscienza di sé e del mondo circo-
stante. Fuori dall’intuizione dell’essere non sarebbe possibile alcuna percezione intellettiva,
quindi non sarebbe possibile affermare che I’ente ¢; sia I'ente che é altro da me sia ’ente che io
sono.

Se invece, cosi come emerge in molte ricerche scientifiche, la coscienza viene intesa come
insieme delle esperienze soggettive e personali non quantificabili e quindi non misurabili, allora
il dialogo puo essere fecondo. Questi aspetti soggettivi della coscienza rappresentano un pro-
blema ancora irrisolto per la scienza, definito «hard problem»,'* che forse puo trarre qualche
vantaggio dal confronto interdisciplinare anche con la filosofia. D’altra parte, la prospettiva fi-
losofica, compresa quella rosminiana, pud certamente beneficiare dei risultati notevoli che I’ana-
lisi neuroscientifica ha raggiunto circa le funzioni della coscienza, quali ad esempio la memoria,
I’attenzione, le esperienze percettive, infatti la ricerca in questo campo & progredita negli anni
in modo strabiliante, dando vita a teorie e a modelli sempre pit complessi.

martina.galvani@unitn.it

(Universita degli Studi di Trento)

06 In particolare é David Chalmers a utilizzare I’espressione «hard problem» per indicare

gli aspetti soggettivi della coscienza (cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit., p. 20).

ISSN 2385-216X



