
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 199-216 

ISSN 2385-216X 

GAIA CAVALLIN 

SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 
NELLO HEGEL JENESE 

SKEPTICISM AND THE HISTORY OF PHILOSOPHY IN HEGEL’S JENA YEARS 

Although the most famous attempt of theoretical assimilation of skepticism comes from the 
Phenomenology of Spirit (1807), Hegel’s early works from the Jena years – Difference 
Between Fichte’s and Schelling’s Systems of Philosophy (1801) and the Relation of 
Skepticism to Philosophy (1802) – provide an important contribution to the understand-
ing of the centrality of concepts as difference and negation in the philosopher’s thought. 
Hegel’s involvement in the Skeptizismusstreit was not merely a way to engage in the most 
renowned debate of his era; rather, it was a testing ground for ideas – more or less aware – 
to reflect on the relationship between conceptual determinations. 

Nonostante il tentativo più famoso di appropriazione teorica e speculativa dello scetticismo 
sia rappresentato dalla Fenomenologia dello spirito (1807),1 il Rapporto dello scetticismo con la filosofia 
(1802) e la Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling (1801), poiché risalenti ai 
primi anni di Jena e, più in generale, al terreno accidentato lungo il quale nasce e si sviluppa il 
sistema, costituiscono un’importantissima testimonianza della centralità del negativo e della dif-
ferenza, sulla cui base Hegel mostra una spiccata sensibilità storico-filosofica, nel confronto cri-
tico con i pensatori a lui precedenti e contemporanei. In particolare, l’intento del presente con-
tributo è mettere in luce come l’intervento hegeliano nello Skeptizismusstreit non fu solo l’occa-
sione di prendere parte ad un dibattito che coinvolgeva tutti i maggiori esponenti dell’età kan-
tiana, ma anche la possibilità, più o meno consapevole, di pronunciarsi rispetto ad un certo ideale 
di filosofia e di storia della filosofia ancora lontano dal metodo dialettico, ma senz’altro orientato 
verso una riflessione sulla relazione tra determinazioni concettuali. 

 
1 G.W.F. HEGEL , La fenomenologia dello  spirito , G. Garelli (ed.) , Einaudi, Torino 2014, pp. 140 -

143. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

1. L’avvio dello Skeptizismusstreit  

Nella filosofia tedesca di fine Settecento e inizio Ottocento, dopo la pubblicazione della Cri-
tica della ragion pura (prima edizione nel 1781, seconda edizione nel 1787), l’interesse per lo scet-
ticismo inizia a strutturarsi nell’ambito del dibattito postkantiano,2 che presenta alcune prime 
forme di allontanamento nei confronti dell’idealismo trascendentale kantiano. Le questioni e i 
problemi che aveva posto la Critica, come l’esistenza della cosa in sé e il suo statuto, i limiti della 
conoscenza, le prerogative della ragione nella sua autonomia e nel suo rapporto con la fede, di-
ventano il centro d’interesse privilegiato di diversi intellettuali idealisti. Il riferimento continuo 
a un fatto intellettuale, in questo caso il pensiero kantiano, la condivisione di progetti filosofici 
e, al contempo, delle biografie sono gli elementi fondamentali che determinano come l’idealismo 
si sia inizialmente sviluppato a partire dalla pretesa di cogliere gli elementi più importanti della 
tradizione kantiana al fine di definire, all’interno di essa, il compito del pensiero. La forza attrat-
tiva di questo programma di ricerca ha spesso determinato un’estrema polarizzazione negli studi 
di questo campo teorico. In questo senso D. Henrich, grazie all’opera Konstellationen: Probleme und 
Debatten am Ursprung der idealistischen Philosophie (1789-1795), ha avuto il merito di fare luce su 
alcuni autori cosiddetti “minori”, ma che hanno avuto un ruolo importante nel dibattito sullo 
scetticismo dell’epoca.3  

Karl Leonhard Reinhold (1757-1823), primo autorevole interprete della Critica della ragion 
pura, nelle Lettere sulla filosofia kantiana aveva espresso il proprio sostegno al pensiero kantiano, 
pur ritenendo che il criticismo non fosse stato portato a compimento: nonostante Kant avesse 

 
2 Cfr. P. CARABELLESE , Il problema della fi losofia da Kant a Fichte ,  Palermo 1929; V. VERRA , Dopo 

Kant. I l criticismo nell’età preromantica , Edizioni di «Filosofia», Torino 1957; G. D URANTE , Gli epigoni 

di Kant , Sansoni, Firenze 1943; J.  E. ERDMANN , Versuch einer wissenschaftilche Darstellung der Geschichte 

der neuern Philosophie,  Abteilung III,  Die Entwicklung der deutschen Spekulation seit Kant ,  Bd. I , Stutt-

gart 1931; D. HENRICH , Hegel im Kontext . Suhrkamp, Frankfurt, 1971; D. BREAZEALE , Between Kant and 

Fichte:  Karl Leonhard Reinhold's  "Elementary Philosophy" , in «The Review of Metaphysics», Vol. 35, 4, 

June 1982, pp. 785-821; K. L.  RE INHOLD ,  Concetto e fondamento della f i losofia,  F.  Fabbianelli (ed.),  Edizioni 

di Storia e Letteratura, Roma 2002; D.  H ENRICH ,  Grundlegung aus dem Ich. Untersuchungen zur Vorge-

schichte des Idealismus. Tübingen - Jena 1790-1794,  Suhrkamp, Frankfurt 2004;  L.  P AREYSON ,  Fichte:  i l s is-

tema della libertà, Ugo Mursia Editore, Milano 2012 .  

3 Fra questi:  K. F. Stäudlin con il suo volume Geschichte und Geist des Skepticismus, vorzüglich 

in Rücksicht auf Moral und Religion del 1794; W. G. Tennemann, che aveva pubblicato nel 1793 una 

traduzione del Treatise  di Hume pubblicata insieme a una dissertazione sullo scetticismo filosofico 

di Reinhold (David Humes Unterfuchung über den menfchlichen Ver ſtand neu überfezt von M. W. G. Ten-

nemann nebft einer Abhandlung über den philofophi ſchen Skepticismus von Herrn Profeffor Reinhold in 

Jena Jena, im Verlag der akademi ſchen Buchhandlung 1793 );  F. Creuzer, allievo di Reinhold, con le Skep-

tische Betrachtungen über die Freiheit des Willens mit Hinsicht auf die neuesten Theorien über dieselbe 

(1793).  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 201 
 

ISSN 2385-216X 

chiarito in che modo l’intelletto costituisse gli oggetti come fenomeni o rappresentazioni, non 
aveva spiegato, a suo dire, cosa fosse una rappresentazione. Di qui, il tentativo reinholdiano di 
ripensare la facoltà rappresentativa e il suo unico principio di attività, la coscienza, alla quale 
ricondurre le varie forme di sapere e le diverse attività spirituali, fra le quali, la storia della filo-
sofia. Reinhold sostiene che in ogni determinazione la materia, ovvero il contenuto della rappre-
sentazione stessa, dev’essere data, mentre la forma dev’essere prodotta e, dunque, posta dalla 
coscienza.4 Di conseguenza, la cosa in sé, non determinabile e non conoscibile, diviene la causa 
del contenuto della rappresentazione stessa. L’impostazione di Reinhold, agli occhi di Hegel, no-
nostante lo sforzo di assumere un punto di vista unitario, rimane di carattere dualistico poiché 
non si eleva al punto di vista sintetico. Questo aspetto è particolarmente degno di nota rispetto 
alla ragione dell’opposizione di Hegel a Reinhold stesso e, più in generale, alle filosofie della ri-
flessione.5 Il noumeno kantiano, infatti, aveva ricondotto i limiti della conoscenza al solo ambito 
dell’esperienza che, per Reinhold, non può essere considerata il fondamento autentico del cono-
scere poiché le caratteristiche che le spettano, necessità e universalità, sono tali soltanto in senso 
derivato, ovvero partendo dal presupposto che il concetto dell’esperienza debba essere assunto. 
In altre parole, per Reinhold, alcuni concetti della Critica come quello di esperienza, di rappre-
sentazione o di oggetto sono stabiliti come fondamenti senza che ciò sia provato.6 Il fondamento 

 
4 «In ogni rappresentazione, bisogna fornire il  materiale nudo e crudo e da esso deve essere 

prodotta la forma. La rappresentazione sorge nella  e con  la coscienza. La coscienza è possibile solo 

attraverso la rappresentazione; […]. Ma la rappresentazione non è possibile nemmeno senza la 

coscienza poiché la natura della rappresentazione risiede effettivamente in quella relazione reci-

proca tra soggetto e oggetto mediata dalla materia e dalla forma unite nella rappresentazione […]. 

Queste componenti non possono avere la stessa origine. Solo la mera forma, cioè ciò con cui la 

rappresentazione si riferisce al soggetto, ciò che è inerente a essa rispetto al so ggetto, può sorgere 

attraverso la facoltà del soggetto; la materia, invece, ciò con cui la rappresentazione si riferisce 

all'oggetto, ciò che è peculiare all'oggetto, non può sorgere attraverso la facoltà del soggetto, ma 

deve essergli data» (K.L. R EINHOLD ,  Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellung-

svermögens , Widtmann,Praga 1795, pp. 256-257, trad. mia).  

5 A. BAUSOLA , Sul criticismo nell’età preromantica , in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», L,  

1958, 5/6, pp. 547-554, pp. 547-548.  

6 A questo proposito: «Chiamo fondamento della Critica della ragione quei concetti e pro-

posizioni che in quest'opera (poiché in nessun caso tutto può essere provato) sono posti come dati 

senza prova e sono alla base di tutti gli sviluppi e delle prove conte nuti in essa. Tali concetti sono 

quelli di esperienza, rappresentazione, oggetto, giudizio, inferenza, ecc. […] Il concetto di espe-

rienza, ad esempio, “come rappresentazione degli oggetti presentati dalla sensibilità o percepiti 

sensorialmente, in un determinato o necessario collegamento” doveva essere presupposto con 

tutte le sue caratteristiche come un concetto che non richiedesse ulteriori discussioni, se la pos-

sibilità dell'esperienza doveva costituire il  principio della deduzione delle forme della rapp resen-

tazione» (K.L. REINHOLD , Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen , Vol. I . 



202 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

del sapere, invece, doveva essere rintracciato nella coscienza in sé, dal momento che essa si com-
pone di parti semplici, nel senso di non ulteriormente analizzabili e, di conseguenza, evidenti.7 
Il problema della conciliazione tra ragion pura, ragion pratica e fede è, invece, affrontato da F. 
Creuzer, suo allievo, il quale sostiene come sia necessario:  

 
[…] cercare ancora una teoria che valga sia per le esigenze della ragione pratica sia per le leggi della 

ragione speculativa nella loro necessaria generalità, e che unisca tra loro i rispettivi risultati, validi di per 
sé, in modo tale che nessuno dei due subisca la minima diminuzione. Ci restano due vie, quella critica e 
quella scettica, e la scelta su quale delle due dobbiamo percorrere per prima è presto decisa. Poiché lo 
scopo dello scetticismo, nel senso proprio e più rigoroso, non è altro che distruggere completamente ogni 
giudizio decisivo sull’oggetto, e gettarci nell’abisso senza fondo dell’incertezza e del dubbio.8 

  
È la facoltà del giudizio, ovvero il «sacro, necessario e operante interesse che l’umanità 

nutre per certe verità»9 a rendere impossibile la sospensione scettica (epoché). In altre parole, 
Creuzer sostiene che sia moralmente impossibile ogni tipo di indifferenza o abbandono di tutti 
quegli interrogativi che stanno alla base della ricerca filosofica. L’individuo, in quanto essere 
agente, non può voler agire in un mondo di cui dubita l’esistenza. Egli deve, dunque, accettare la 
realtà di un mondo sensibile poichè le sue azioni morali non possono che riferirsi agli oggetti 
sensibili. Allo stesso modo, sono le idee intelligibili a cui quest’ultimi sono connessi che suscitano 
il bisogno di agire moralmente. La fede nel bisogno morale e quella nel mondo sensibile, dunque, 
sono entrambe necessarie poiché risiedono nella parte più intima di ciascun soggetto.  

Le argomentazioni di Reinhold e quelle di Creuzer diverranno non solo il punto di partenza 
dello sviluppo dell’Io fichtiano, ma anche la base su cui si innesterà la critica scettica di G. E. 
Schulze. L’enucleazione della critica di quest’ultimo a Kant e Reinhold è condotta all’interno 
dell’opera Enesidemo, ovvero sui fondamenti della filosofia degli elementi sostenuta a Jena dal sig. prof. 
Reinhold, assieme ad una difesa dello scetticismo contro le pretese della critica della ragione (1792). Per 
Schulze, infatti, non è possibile ammettere nulla sulla cosa in sé e sulle origini, le condizioni e i 
limiti del sapere. Ciò si comprende attraverso un’argomentazione di base che segue tre direttive 
fondamentali: 1) la Critica e la Filosofia Elementare sono fondate sull’analisi dell’esperienza, che 
non può fornire alcun risultato definitivo in quanto particolare e provvisoria e, per tale ragione, 
sono altrettanto provvisorie la Critica e la Filosofia Elementare stesse; 2) Se, secondo Kant, alla cosa 
in sé non può essere applicata la categoria di causalità, in quanto le categorie, funzioni 

 
das  Fundament der Elementarphilosophie betreffend , F. FABBIANELLI  (ed.), Meiner, Amburgo 2003, p. 226, 

trad. mia).  

7 F.  FABBIANELLI , Sul concetto di fondamento in Karl Leonhard Reinhold (1789 -1792).  Sei tesi sul 

passaggio dalla Critica della ragione alla Filosofia elementare ,  in «Revista de Filosofia Aurora», XXX, 

2018, 51, pp. 613-614.  

8 F. CREUZER , Skeptische Betrachtungen über die Freiheit des Willens mit Hinsicht auf die neuesten 

Theorien über dieselbe ,  bei Georg Friedrich Heyer, Giessen 1793,  p. 65. (trad. mia).  

9 Ivi,  p. 81. (trad. mia).  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 203 
 

ISSN 2385-216X 

dell’intelletto, possono operare soltanto nell’ambito dei fenomeni, allora le due opere si rivelano 
contraddittorie; sostenere come Reinhold la possibilità che la coscienza sia causa della forma e 
la cosa in sé sia causa della materia della rappresentazione significa ammettere che la coscienza 
e la cosa in sé sono a loro volta di natura fenomenica oppure significa riconoscere che né l’una 
né l’altra spiegano in termini causali la rappresentazione; 3) ambedue le argomentazioni si ba-
sano su come giustificare l’esperienza dal punto di vista logico-formale e non sul principio reale.  

Esiste, a ben guardare, una questione di fondo tanto in Reinhold quanto in Schulze. En-
trambi si muovono all’interno di un rinnovato studio dello scetticismo, che Kant stesso aveva 
reso possibile, ricercando un principio primo che sia al medesimo tempo fondamento, ma che 
non può essere affermato come incondizionato, poiché legato ad una giustificazione logico-for-
male di carattere soggettivo (in Reinhold validata fattualmente e, di conseguenza, pur sempre 
empirica, in Schulze ricercata sul piano della «certezza innegabile nei fatti della coscienza»). Nel 
1802, quando pubblica la Critica della filosofia teoretica, Schulze radicalizza le posizioni sostenute 
in Enesidemo e, affidando certezza innegabile soltanto ai fatti di coscienza, rende esplicita l’im-
possibilità di guadagnare un principio primo. La conseguenza è quella di constatare l’incapacità 
della filosofia teoretica di giungere al vero e risolverla nelle singole scienze di carattere fenome-
nico.  

In questo senso, è possibile comprendere il significato dell’intervento hegeliano all’interno 
dello Skeptizmusstreit attraverso l’opera Rapporto dello scetticismo con la filosofia (1802) e la critica 
alle filosofie della riflessione, messa a tema nella Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello 
di Schelling e in Fede e sapere. L’estensione del trascendentale kantiano dall’ambito dell’a priori 
all’ambito della facoltà rappresentativa, relazionata tanto alla forma quanto alla materia operata 
da Reinhold e la radicalizzazione delle sue conclusioni in chiave scettica elaborata da Schulze 
sono i passaggi che maggiormente condizionano il dibattito in merito al ruolo e allo statuto della 
filosofia. Il confronto in termini storico-filosofici con lo scetticismo, interesse costante lungo 
l’intero corso della riflessione hegeliana, nei primi anni jenesi, pur essendo oggetto di uno studio 
di carattere ancora preliminare, rappresenta uno stadio importante della riflessione di Hegel 
che, confrontandosi con la tradizione filosofica, definisce e fa emergere, talvolta per continuità, 
talvolta per contrasto, nuclei concettuali significativi di quella che si sta definendo come la pro-
pria elaborazione concettuale.10 Non a caso, all’inizio della Differenza fra il sistema filosofico di Fichte 
e quello di Schelling, nata allo scopo di definire i punti di distanza tra i due pensatori dopo che 
Reinhold ne aveva accomunato i principi, Hegel riprende quanto formulato da Reinhold in me-
rito alla storia della filosofia, il cui compito era quello di portare avanti i punti di vista peculiari 
dei singoli predecessori allo scopo di approfondire la conoscenza umana mediante nuovi punti 
di vista. Una concezione di tal genere riduce la filosofia a una serie di «esercizi preparatori» e la 
peculiarità della forma di un sistema filosofico non può essere interpretata come dirimente nello 
sviluppo del sistema filosofico successivo o come compimento dei sistemi filosofici precedenti. 
Dal momento che, «in relazione all’intima essenza della filosofia non vi sono né predecessori né 
successori», i sistemi filosofici che si susseguono nel tempo non sono altro che l’espressione di 

 
10 R. BODEI ,  Introduzione ,  in G.W.F. Hegel, Primi scritti critici ,  R. BODEI  (ed.),  Mursia, Milano 

1971, p. XIII .  



204 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

un’unica verità. In questo senso, la peculiarità di un sistema filosofico non è l’opera parziale o 
imperfetta di una particolare tecnica che si affina del tempo, ma una determinata espressione 
dell’attività universale della ragione e per tale motivo risulta pienamente compiuta. La storia 
della filosofia:  

 
[…] ha valore e interesse unicamente se si attiene a questo punto di vista; altrimenti essa non ci 

presenta la storia della ragione eterna ed una che si espone nella molteplicità infinita delle sue forme, ma 
nient’altro che un racconto di avvenimenti casuali dello spirito umano e di opinioni insensate.11 

 
Come sarà possibile riscontrare nel prossimo paragrafo, la molteplicità di sistemi filosofici 

insieme all’ideale di progressività del pensiero è ciò che ha condotto allo scetticismo rispetto alla 
possibilità di conseguire un’idea unitaria di filosofia.  

2. Lo scetticismo e la storia della filosofia 

Il Rapporto dello scetticismo con la filosofia compare per la prima volta nel 1802,12 nel secondo 
fascicolo della prima annata del Kritisches Journal der Philosophie, rivista che accompagna l’esordio 
filosofico e accademico di Hegel in collaborazione con Schelling.13 Si tratta di uno scritto parti-
colarmente rilevante in quanto, giudicando positivamente lo scetticismo antico attraverso la po-
lemica con lo scetticismo moderno di Schulze, Hegel individua nel primo un punto di passaggio 
verso l’ideale di filosofia come ragione speculativa e compie una prima forma di valutazione di 
sistemi filosofici differenti. Il testo può essere interpretato come una prima tappa di un lungo 
percorso, nella quale Hegel sperimenta un primo approccio storia della filosofia.14  

L’opera nasce come la recensione critica dell’opera Critica della filosofia teoretica (1802) del 

 
11 G.W.F. HEGEL ,  Differenza fra il s istema fi losofico di Fichte e quello di Schelling , R. BODEI  (ed.),  

RBA, Milano 2017, p. 29.  

12 Si tratta del terzo articolo in ordine temporale scritto sulla rivista, preceduto da Sull’es-

senza della critica f ilosofica in genere e sul rapporto di essa con l’attuale situazione della fi losofia in par-

ticolare  e La filosofia secondo i l comune intelletto umano, in riferimento alle opere del s ignor Krug  e se-

guito dai saggi Fede e sapere,  ovvero la fi losofia della riflessione e della soggettività nella compiutezza 

delle sue forme, come fi losofia kantiana, jacobiana e fichtiana ,  e Sulle maniere di trattare scientificamente 

il diritto naturale,  posizione di questo nella f i losofia pratica e suo rapporto con le scienze giuridiche posi-

tive.  

13 HEGEL , Rapporto dello scetticismo con la fi losofia , cit. , p. 5.  

14 Come rilevato da Karl Rosenkranz, ancor prima di tenere le prime lezioni sulla storia della 

filosofia (1805-1806), Hegel aveva dimostrato la sua familiarità con questa materia nei saggi del 

Kritisches Journal der Philosophie ;  cfr.  K. ROSENKRANZ , Vita di  Hegel ,  R. BODEI  (ed.) ,  Mondadori,  Milano 

2012, p. 485.  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 205 
 

ISSN 2385-216X 

coevo filosofo Schulze e la sua messa in discussione della filosofia trascendentale kantiana che 
aveva obbligato i contemporanei, Hegel compreso, a elaborare strumenti concettuali per com-
battere quelle considerazioni che prendevano di mira la filosofia teoretica «[…] per appiccarvi il 
fuoco […] e per bruciarla fino alle fondamenta».15 Nella Vita di Hegel (1844), Karl Rosenkranz ri-
corda come Hegel avesse iniziato lo studio dello scetticismo, in particolare quello di Sesto Empi-
rico,16 già negli anni di Francoforte e come vi avesse affiancato anche lo studio di Platone. Oltre 
alla lettura dall’originale greco degli Schizzi Pirroniani e di J. Brucker, Hegel con ogni probabilità 
era entrato in contatto con la nuova traduzione tedesca del 1794, a cura di F. I. Niethammer, dei 
capitoli 1-14 del primo libro degli Schizzi.17 L’importanza di Niethammer per la comprensione he-
geliana dello scetticismo è decisiva anche per i suoi resoconti in merito allo scetticismo, come 
quello dell’opera Geschichte und Geist des Skepticismus, vorzüglich in Rücksicht auf Moral und Religion 
(1794) di K. F. Stäudlin.18 Rispetto a quest’ultima, Niethammer sottolinea, al pari di quanto farà 

 
15HEGEL , Rapporto dello scetticismo con la f i losofia , cit., p. 29.  

16 «Hegel […] al pari di Herbart aveva dedicato uno studio approfondito a Sesto Empirico» 

(ROSENKRANZ , Vita di Hegel ,  cit., p. 283).  

17 Cfr. J.BRUCKER ,  Historia critica philosophiae , Breitkopf Bernahrd Christoph (ed.) , Lipsiae 

1744, vol. 6,  I;  Partendo dalla filosofia antidiluviana, Brucker conclude la sua opera con quella che 

egli identifica come la vera filosofia, ossia la filosofia wolffiana. Una tale impresa è estremamente 

innovatrice, dal momento che la sua ricostr uzione gli conferisce il potere di mettere in discussione 

autorità e tradizione. In lui, la preoccupazione della dimostrazione sparisce totalmente a favore 

dell’affermazione pura e semplice: ogni filosofia può essere ricondotta a un numero più o meno 

grande di tesi alle quali si riduce. Di conseguenza, la storia della filosofia è la raccolta di afferma-

zioni prive di legame fra loro, ovvero il repertorio degli errori dei filosofi precedenti e lo specchio 

della follia degli uomini. Al contrario, nella sua sto ria della filosofia, come sarà possibile riscon-

trare, Hegel mostra la sua opposizione radicale ai principi di Brucker. La concezione teorica della 

storia della filosofia di Brucker pone un problema principale: la storia della filosofia è assimilabile 

a un ammasso di elementi eterogenei così o possiede un’unità fondamentale? In tal caso, tale unità 

è dovuta ad una semplice ripetizione o si tratta di un’unità evolutiva caratterizzata da una pro-

gressiva elaborazione?  

18 All’interno del volume Stäudlin si occupa di delineare il  concetto, la genesi e gli effetti 

dello scetticismo, sentendo l’esigenza di chiarirne le coordinate fondamentali in quanto le sue 

diverse prospettive e categorie non erano state sufficientemente di stinte. Vengono pertanto iden-

tificati quattro tipi o gradi di scetticismo. Il primo grado è quello in cui si possono ammettere solo 

apparenze, fatti di coscienza. Il  secondo grado è quando si ammette la verità soggettiva e si dubita 

di ogni verità oggettiva, indipendentemente dal fatto che gli oggetti siano concepibili attraverso i 

sensi o la ragione. Il terzo grado è quando si parte da una negazione dogmatica della corrispon-

denza delle nostre concezioni con la vera natura degli oggetti esterni a noi e si f onda su questa 

negazione un dubbio sulla verità oggettiva. Il  quarto è quando non si nega la possibilità della verità 



206 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

Hegel in seguito, l’impossibilità di comprendere la profondità concettuale dello scetticismo senza 
indagare il suo rapporto con il dogmatismo.19  

Prima di entrare nel dettaglio delle argomentazioni dello scetticismo di Schulze, Hegel si 
confronta, infatti, con lo studio dello scetticismo antico.  

È in questo contesto che egli richiama uno dei principali argomenti utilizzati da Schulze 
per negare alla filosofia la possibilità di pronunciarsi sulla verità e, in un certo senso, sul proprio 
statuto in quanto disciplina: 

 
Una storia della fonte soggettiva dello scetticismo di Schulze ci viene fornita nell’Introduzione; essa 

contiene l’esposizione del seguente pensiero: se la conoscenza, che verrebbe generata dalla ragione, non 
può produrre alcuna approvazione universale e durevole e coloro che la elaborano si trovano in costante 
contraddizione reciproca, e ogni nuovo tentativo di dare a questa conoscenza stabilità di una scienza fal-
lisce, se ne può dedurre con sufficiente sicurezza, che alla base della ricerca di una tale conoscenza deve 
trovarsi un fine irraggiungibile e un inganno comune a tutti coloro che la elaborano […].20 

 
In altre parole, la confutazione reciproca fra dottrine filosofiche è ciò che viene addotto da 

Schulze come il motivo più evidente e fondamentale dell’illusione della filosofia di poter pro-
durre una conoscenza stabile, universale e durevole. La contraddizione, di cui si tratterà nel det-
taglio in seguito, diviene per il filosofo scettico lo strumento metodologico per dimostrare l’in-
fondatezza della conoscenza filosofica oltre che della sua pretesa di definire il proprio fonda-
mento. Dall’argomentazione di Schulze, dunque, emerge un esito evidente ed esplicito: rifiutare 
la funzione oggettiva della filosofia. Se si nega alla filosofia la possibilità di raggiungere la verità, 

 
oggettiva per noi, ma solo la realtà della verità oggettiva riconosciuta, in modo tale da sperare che 

la filosofia possa forse un giorno essere in grado di determinare cosa siano le cose in sé; K. F. 

STÄUDLIN , Geschichte und Geist des Skepticismus, vorz üglich in Rücksicht auf Moral and Religion, Crusius,  

Leipzig 1794.  

19«Tutti questi e simili errori […] derivano dal fatto che in parte non è riuscito a distinguere 

correttamente tra gli aspetti soggettivi e oggettivi dello scetticismo, il  che ha naturalmente por-

tato alla sua apparenza come qualcosa di soggettivo e oscillant e e in parte perché non ha esaminato 

e spiegato lo scetticismo in contrapposizione al dogmatismo, unica prospettiva da cui è possibile 

una sua storia. […] Qui era necessario iniziare con i sistemi dogmatici, poiché lo scetticismo era 

mosso solo dal dogmatismo. Ma una descrizione completa di questi sistemi non era necessaria; 

piuttosto, solo una presentazione delle basi su cui si basavano e della natura del procedimento con 

cui il  campo della conoscenza doveva essere ampliato. —  Per quanto riguarda gli scett ici, si doveva 

mostrare come fossero spinti i  loro dubbi, se fossero fondati su basi e quali fossero queste basi, e 

quale portata dessero allo scetticismo; infine, come lo scetticismo stesso crescesse in estensione e 

intensità» (F. I.  N IETHAMMER ,Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten , vol. 1,  1795, 

p. 274 e seguenti;  trad. mia).  

20 HEGEL , Rapporto sullo scetticismo con la f i losofia , cit., p. 30.  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 207 
 

ISSN 2385-216X 

allora la storia della filosofia si riduce, a sua volta, ad una serie di tentativi illusori e fallimentari, 
che Hegel definirà, in seguito, nelle Lezioni come la «galleria degli errori»: 

L’epoca moderna è pervenuta alla conclusione che la verità non possa venir conosciuta; 
tuttavia oggetto della filosofia è il pensiero concreto, che nella sua ulteriore determinazione di-
viene l’idea, la verità. La tesi secondo la quale non possiamo conoscere la verità è penetrata anche 
nella storia della filosofia […]. Ora, se si presuppone questo principio, come fa ad esempio Ten-
nemann, non si capisce a che scopo ci si debba occupare di storia della filosofia. Infatti la storia 
della filosofia sarebbe allora solo un racconto ed un elenco d’opinioni d’ogni sorta, ognuna delle 
quali ritiene, a torto, d’esprimere la verità. Richiamo a questo proposito anche l’altro pregiudi-
zio: secondo il quale si può sapere senz’altro ciò che è vero, ma solo in quanto ci si sia riflettuto.21 

Non solo, lo scetticismo di Schulze, oltre a scagliarsi contro la filosofia e la storia della filo-
sofia, si scaglia, invero, anche contro lo scetticismo stesso. Anch’esso, infatti, possiede una storia 
composta di dottrine scettiche che si sono avvicendate nel tempo. Secondo quanto affermato da 
Schulze, queste stesse, in virtù delle loro differenze reciproche si ridurrebbero, a loro volta, ad 
una serie di opinioni prive di fondamento e che si sono semplicemente susseguite diacronica-
mente.  

La critica che nel Rapporto dello scetticismo con la filosofia Hegel muove a Schulze richiama 
quella mossa nella Differenza tra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling (1801) a Reinhold in 
quanto ambedue si stagliano sullo sfondo comune della generale critica alle filosofie della rifles-
sione: 

 
Un’epoca che ha dietro di sé come passato una tale abbondanza di sistemi filosofici sembra dover 

pervenire a quell’indifferenza che la vita raggiunge dopo essersi cimentata in tutte le forme. […] Ai sistemi 
filosofici non può concedere alcun’altra relazione con se stessa se non come opinioni, e tali accidenti, 
come sono le opinioni, nulla possono su di essa. Tale curiosità non ha riconosciuto che la verità esiste.22 

 
L’operato dell’intelletto o di quelle che egli definisce «filosofie della riflessione» aveva fatto 

sì che la filosofia smarrisse il rapporto con la verità e fosse considerata, così come Reinhold 
l’aveva intesa, «[…] una specie di attività artigiana che è possibile migliorare mediante la conti-
nua invenzione di nuove tecniche».23Per Reinhold, infatti, l’intera conoscenza diviene espres-
sione della facoltà rappresentativa. In altre parole, è il punto di vista trascendentale della co-
scienza che produce l’unità dello sviluppo della filosofia analizzando i progressi delle diverse 
dottrine da parte dello spirito umano. In un saggio pubblicato nel 1796 intitolato Sul concetto di 
storia della filosofia24 contenuto nei Beiträge zur Geschichte der Philosophie chiarisce in modo signifi-
cativo il concetto di storia della filosofia che, a lungo interpretata come una storia della follia 

 
21 G.W.F. HEGEL ,  Lezioni sulla storia della fi losofia ,  R. BORDOLI  (ed.),  Laterza, Bari 2013, p. 65.  

22 HEGEL , La differenza fra i l  sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling , cit. , p. 8.  

23 Ibidem.   

24 K. L. REINHOLD , Über den Begriff der Geschichte der Philosophie ,  in G.G. FÜLLEBORN , Beiträge zur 

Geschichte der Philosophie , I  u. II  Stück, Frommann, Freystadt 1796, pp. 3 -36.  



208 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

degli uomini, viene ricompresa attraverso la nozione di Inbegriff, cioè di concetto inglobante che 
riesce a raccogliere in unità la molteplicità degli sforzi filosofici. Solo così la storia della filosofia 
avrebbe potuto accedere allo statuto di scientificità. In questo senso, Reinhold, si inserisce in un 
contesto particolare, l’ultimo decennio del Settecento, in cui le principali novità della filosofia 
kantiana venivano utilizzate come strumento per confrontarsi con la tradizione filosofica prece-
dente e, dunque, per produrre storie della filosofia.25 Non a caso, nel volume Geschichte der Philo-
sophie W. G. Tennemann, mosso dalle pretese della filosofia di Reinhold di completare la filosofia 
kantiana, legge tutta la storia della filosofia in chiave sistematica, servendosi di categorie tema-
tiche. Egli svolge la propria analisi attraverso i concetti reinholdiani, primo fra tutti, quello della 
facoltà rappresentativa, secondo cui l’intera conoscenza diventa un’espressione di quest’ultima. 
L’unità a cui Reinhold e Tennemann si appellano, tuttavia, è il punto di vista trascendentale della 
coscienza che produce l’unità dello sviluppo della filosofia analizzando i progressi delle diverse 
dottrine da parte dello spirito umano. In particolare, Tennemann, mosso dalla convinzione che 
il criticismo kantiano avesse segnato un passo decisivo nella storia del pensiero, procede in una 
ricostruzione a priori della storia della filosofia, segnata da tre ‘sistemi tipo’ (Empirismo o Sen-
sualismo, Idealismo o Razionalismo, Soprannaturalismo o Misticismo), che corrispondono alle 
diverse facoltà e disposizioni dell’uomo. Tali sistemi si ripetono nel corso della storia secondo un 
andamento circolare, più che un andamento progressivo, almeno fino al criticismo. Quest’ultimo 
dimostra, infatti, l’incapacità dei sistemi filosofici di elevarsi alla verità. Sulla scia del kantismo, 
dunque, la maggior parte degli storici della filosofia a cavallo tra il ‘700 e l’800, considerano la 
storia della filosofia in chiave trascendentale, come lo sviluppo della coscienza dell’individuo.  

Il compito ultimo della filosofia, ovvero «la fondazione della realtà della conoscenza», non 
può che esplicarsi nella storia della filosofia in termini:  

 
Anche se falliti, almeno i più notevoli tra questi tentativi paiono essere stati inevitabili e indispensa-

bili nel provocare, come esercizi preparatori, quello che poi in futuro riuscirà, se per l’umanità non è desti-
nato altrimenti. Se il progresso del filosofare impegnato nella ricerca della filosofia come scienza e lo scopo 
di questo progresso non sono una pura pretesa, allora nel filo conduttore di quei diversi tentativi debbono 
preannunciarsi in modo evidente questo progresso e l’approssimazione allo scopo.26 

 
I diversi pensatori dell’epoca sono perfettamente consapevoli dell’infinita processualità 

della riflessione filosofica e delle continue obiezioni dello scetticismo. Non a caso, all’inizio del 
1765, Niethammer stesso col saggio Sulle pretese dell’intelletto comune e con l’edizione, assieme a 
Fichte, del «Philosophisches Journal Teutscher Gelehrten», per delineare lo scopo della rivista, 

 
25 Non a caso, a partire dal 1790, per quanto riguarda la pratica della storia della filosofia, 

in Germania appaiono tre monumentali sommari: Geist der speculativen Philosophie (1791 e 1797) di 

Dietrich Tiedemann (1748-1803), Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (1804) ad opera di Johann 

Gottlieb Buhle (1763-1821) e Geschichte der Philosophie (1789 e 1819) a opera di Wilhelm Gottlieb 

Tennemann (1761-1819).  

26 REINHOLD , Über den Begriff der Geschichte der Philosophie , cit., pp. 4-5 (traduzione e corsivi  

di P. VALENZA). 



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 209 
 

ISSN 2385-216X 

sottolineava:  
 
Quanto la filosofia abbia ancora da fare, anche per quanto riguarda la fondazione dei suoi fonda-

menti, lo dimostrano non solo le recenti obiezioni dello scetticismo, che non ha ancora ricevuto una ri-
sposta sufficientemente soddisfacente e che afferma le sue affermazioni contro le ricerche della filosofia 
critica con un’enfasi che mette in imbarazzo i difensori di questa filosofia; ma è ancora più evidente dal 
metodo di questi stessi difensori, i quali, invece di procedere dai risultati di quella filosofia alla sua appli-
cazione ad altre scienze e per mezzo di queste avvicinarle all’uso della vita comune, si occupano piuttosto 
esclusivamente di fondare in primo luogo la fondazione di questa filosofia stessa e, con lo zelo con cui 
lavorano al suo completamento, rendono del tutto chiaro il loro dubbio sulla sua solidità. […] Anche se 
l’idea di una scienza delle scienze ci viene presentata come un obiettivo irraggiungibile, l’interesse ad 
avvicinarci il più possibile al raggiungimento di questa idea non può diminuire non appena siamo certi di 
non essere sulla strada sbagliata e non dobbiamo temere di non esserci avvicinati affatto alla meta dopo 
lunghi sforzi infruttuosi.27 

 
Alla luce di ciò, dunque, si comprende bene la critica hegeliana nella Differenza all’idea di 

storia della filosofia di Reinhold, ovvero alla storia della filosofia come successione di punti di 
vista particolari, come una serie di tentativi di carattere approssimativo.28 La storia della filosofia 
come progresso e approssimazione al termine ultimo e come espressione della facoltà rappre-
sentativa lascia aperta l’ipotesi scettica che l’ultimo tentativo possa non realizzarsi. Proprio in 
ciò, è possibile scorgere come, a quest’altezza temporale, Hegel metta a fuoco un valore specula-
tivo dello scetticismo. Si tratta di una tappa fondamentale nel processo di elaborazione della 
dialettica e del concetto di negazione determinata, che si mostra implicitamente il quel proposito 
confessato a Schelling nel 1800: «Nella mia formazione scientifica, che è partita dai bisogni più 
subordinati degli uomini, dovevo essere sospinto verso la scienza, e nello stesso tempo l’ideale 
degli anni giovanili doveva mutarsi, in forma riflessiva, in un sistema».29 In questo passaggio, i 
primi passi della storia della filosofia hegeliana si riscontrano nell’origine storica del materiale 
elaborato nel confronto con la filosofia del suo tempo, in quanto la maturazione della tradizione 
filosofica come unitario processo dialettico non è ancora stata compiuta. Nel tentativo di 

 
27 F. I . N IETHAMMER , Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten ,  cit.,  pp. 12-

14. 

28 «Ma la storia della filosofia acquista un aspetto più utile se le si applica un impulso 

all’estensione della scienza, poiché secondo Reinhold, infatti,  essa deve servire “a penetrare nello 

spirito della filosofia più profondamente di quanto sia mai avvenu to ed a portare avanti i punti di 

vista peculiari dei predecessori intorno all’approfondimento della realtà della conoscenza umana 

mediante nuovi, peculiari punti di vista”; “… solo per mezzo di una tale conoscenza dei tentativi  

finora preliminarmente fatt i per risolvere il  problema della filosofia si potrebbe alla fine avere 

realmente successo, posto che ad esso sia destinata l’umanità”» ( HEGEL , La differenza fra il s istema 

fi losofico di Fichte e quello  di Schelling , cit.,  p. 8).  

29 G.W.F. HEGEL , Epistolario ,  P. MANGANARO  (ed.),  I, Napoli 1983-1988, pp. 59-60.  



210 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

illustrare quale sia l’essenza della filosofia, Hegel non può accettare gli esiti scettici scaturiti dal 
punto di vista trascendentale della coscienza, i quali avevano sostenuto l’unità dello sviluppo 
della filosofia analizzando i progressi delle diverse dottrine da parte dello spirito umano. La mol-
teplicità dei sistemi filosofici, il fatto che essi si confutino nel tempo e, più in generale, la storicità 
del pensiero in quanto dotato di una validità determinata nello spazio e nel tempo, aveva finito 
per dimostrare non l’unità del vero, ma la sua inattingibilità. Nessun sistema filosofico, dunque, 
poteva reggere alla prova dello scetticismo. Non restava che capire se la filosofia non richiedesse 
una forma di scetticismo capace di ergersi oltre ogni forma di limitatezza. 

3. Lo scetticismo e la negazione 

La critica allo scetticismo di Schulze, pur inserendosi all’interno della generale critica alle 
filosofie della riflessione e all’operato dell’intelletto, presenta la peculiarità di risultare il prete-
sto affinché Hegel utilizzi quanto elaborato in merito allo scetticismo antico negli anni di Fran-
coforte per tentare di mettere a punto una funzione non metodologica, ma speculativa dello scet-
ticismo stesso, che rappresenti il lato più profondo e libero di ogni filosofia.30 

 Giudicando positivamente la scepsi antica, infatti, Hegel individua in essa lo scetticismo 
nella sua essenza autentica, che rende la filosofia in grado di ergersi al di sopra di ogni forma di 
limitatezza, ovvero di pronunciarsi in merito ad un’esperienza oggettiva, di carattere logico-me-
tafisico. Solo in questo senso lo scetticismo avrebbe assolto alla sua funzione più profonda e, 
invece che arrendersi al dato di fatto empirico così come Schulze aveva dichiarato, avrebbe nu-
trito un rapporto profondo con la filosofia nel tentativo di costruire un sistema metafisico im-
manente all’esperienza. Il fatto che quest’ultima si strutturi attraverso l’opposizione di soggetto 
e oggetto è ciò che viene quantomeno anticipato nel Rapporto, nonostante se ne dia un resoconto 
compiuto nella Fenomenologia dello spirito: l’esperienza immediata presenta delle contraddizioni, 
la cui trama concettuale dev’essere messa in luce dalla filosofia:  

 
Senza la determinazione del vero rapporto dello scetticismo con la filosofia e senza la comprensione 

che lo scetticismo stesso è, nel suo senso più profondo, una cosa sola con ogni vera filosofia e che dunque 
vi è una filosofia che non è né scetticismo né dogmatismo, e dunque è le due cose insieme, tutte le storie 
e le narrazioni e nuove edizioni dello scetticismo non possono approdare a nulla.31 

 
In questo senso, quando, all’interno del Rapporto, si rifà a quello scetticismo che 

 
30 Cfr. M. B ISCUSO , Hegel,  lo  scetticismo antico e Sesto Empirico , La Città del Sole, Napoli 2005;  

R. SANTI , Platone, Hegel e la dialettica , Presentazione di C. Bo, Prefazione di G. Reale, Vita e pensiero, 

Milano 2000; K. V IEWEG , Il pensiero della libertà: Hegel e lo scettic ismo pirroniano ,  ETS, Pisa 2007; M. 

FORSTER , Hegel and Skepticism , Harvard University Press, 1989; D.H. H EIDEMANN , Hegel on the Nature of 

Scepticism ,  in «Bulletin of the Hegel Society of Great Britain», 2011, 63, pp. 80 -99.  

31 Hegel, Rapporto dello scetticismo con la fi losofia , cit. , p. 48.  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 211 
 

ISSN 2385-216X 

rappresenta il lato più profondo di ogni vera filosofia, intende indicare come le contraddizioni 
debbano presupporre il lato positivo, ovvero come il pensiero proceda effettivamente per oppo-
sizioni e sintesi continue, in quanto diviene. In particolare, è allo scetticismo antico che Hegel 
attribuisce il merito di aver riconosciuto la contraddittorietà dell’esperienza,32 è esso stesso filo-
sofia:  

 
Questo scetticismo, che compare nella sua forma pura ed esplicita nel Parmenide, si può trovare 

implicite in ogni sistema filosofico; infatti è il lato libero di ciascuna filosofia; se in qualche proposizione, 
espressa da una conoscenza di ragione, si isola il lato riflesso di essa, i concetti che in essa sono contenuti, 
e si considera il modo in cui essi sono connessi, non può non evidenziarsi che questi concetti sono nel 
contempo tolti o sono riuniti in maniera tale da contraddirsi, altrimenti non sarebbe una proposizione 
della ragione, bensì dell’intelletto.33 

 
Il Parmenide di Platone rappresenta «il documento più compiuto e solido dell’autentico scet-

ticismo»34 in quanto in esso si trovano relazionate determinazioni concettuali opposte che con-
vivono in unità, esattamente come accade nelle proposizioni filosofiche nelle quali è possibile 
isolare concetti opposti attraverso l’intelletto, ma che si trovano al contempo posti in relazione 
ad opera della ragione. La loro connessione, allora, contiene una contraddizione per cui l’uno è 
determinabile soltanto in quanto opposizione dell’altro. In questo senso, lo scetticismo platonico 
rappresenta il lato negativo e libero della filosofia, che non dubita di questa o di quella verità 
dell’intelletto, ma dissolve l’unilateralità e l’assolutizzazione delle determinazioni proprie della 
conoscenza intellettiva. La filosofia platonica, esattamente come lo scetticismo antico in gene-
rale, disgrega i pregiudizi dell’opinione comune e si configura come libera poiché nega i presup-
posti finiti che condizionano la coscienza naturale. Al pari delle filosofie della riflessione, dun-
que, lo scetticismo di Schulze rimane isolato nella propria unilateralità, mentre la filosofia ricade 
inevitabilmente nel dogmatismo. Schulze, infatti, rendendo assoluti i fatti della coscienza, non 
fa altro che proclamare come assoluto un finito, fraintendendo lo scetticismo antico ed elabo-
rando uno scetticismo di carattere metodologico che si erge contro la filosofia e che si rivela anti-
filosofico nei suoi esiti. In realtà, Hegel nota come sia proprio la certezza attribuita ai fatti della 
coscienza a far sì che lo scetticismo venga meno alla propria funzione, riducendosi ad una forma 
di dogmatismo in cui la ragione e l’intelletto non hanno voce in capitolo rispetto all’accettazione 
del corso del mondo. 

Ciò che è interessante notare è che, all’interno di un quadro abbastanza chiaro, quello del 
bisogno di unificazione, emerge un primo tentativo di Hegel di ripensare i concetti di differenza, 

 
32 Gli scettici per riconoscere che la realtà si presentava come contraddittoria affermavano 

che «si dovesse ugualmente asserire il contrario di ciò che, secondo la sua parvenza, si è detto 

dell’oggetto, che si dovesse ugualmente asserire che il miele è amar o, quanto che è dolce» (HEGEL , 

Rapporto dello scetticismo con la fi losofia ,  cit.,  p. 64).  

33 Ivi,  p. 51.  

34 Ivi,  p. 50.  



212 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

di confutazione, di refutazione o contraddizione attraverso l’analisi dello scetticismo e del dog-
matismo e l’abbozzo di un primo tentativo di analisi delle modalità di relazione tra determina-
zioni concettuali. Lo scetticismo antico e quello moderno divergono, infatti, nel modo di inten-
dere il concetto di negazione. Se quest’ultima viene intesa come ciò che esclude qualcos’altro, 
essa non può che condurre al puro nulla e alla conseguente rinuncia al sapere. All’interno dello 
scritto, ciò si evince più nei termini di una pars destruens che di una pars construens,35 che si ravvisa 
in pochi luoghi del testo, fra cui il seguente, che vale la pena menzionare:  

 
La visione superficiale delle controversie filosofiche fa vedere soltanto le differenze tra i sistemi, 

ma già la vecchia regola: «contra negantes principia non est disputandum», fa capire che, anche se i sistemi 
filosofici si combattono (ed è ben altra cosa rispetto a quando la filosofia combatte la non-filosofia), vi è 
consenso sui principi che sono superiori ad ogni risultato ed ogni destino […]. Per quanto riguarda i prin-
cipi o la ragione […] la differenza è da collocare soltanto nel grado maggiore o minore di astrazione con 
la quale la ragione si è manifestata in principi e sistemi.36 

 
Per Hegel, invece, «vi è una filosofia che non è né scetticismo, né dogmatismo, e dunque è 

le due cose insieme»,37 nel senso per cui essa è critica e analisi del noto come presupposto e, 
dunque, una particolare forma di scetticismo di carattere negativo-razionale, conservata nel suo 
lato più interno e libero, il cui ruolo è la de-assolutizzazione del finito, ovvero la preparazione di 
un terreno libero dal dogmatismo. È questa la principale ragione per cui essa può resistere alle 
obiezioni scettiche. 

A quest’altezza temporale, l’attenzione hegeliana nei confronti del negativo si concentra 
sulla contraddizione, intesa come distruzione della falsa conoscenza e come passaggio ad una 
conoscenza più adeguata, anche se la concezione di superamento dialettico e di Aufhebung non 
sono ancora state sviluppate. Nonostante ciò, la messa a fuoco di una valenza speculativa dello 
scetticismo rappresenta una tappa fondamentale nel processo della loro elaborazione. In parti-
colare, la centralità del negativo e l’attenzione nei confronti della differenza, oltre che della re-
lazione tra determinazioni concettuali, lasciano trasparire una prima delineazione del concetto 
di concatenazione, imprescindibile seppur non di carattere dialettico, per scindere la storicità 
dei sistemi filosofici dalla curiosità che li degrada a un «universale cumulo di accidentalità», a 

 
35 In questo senso, le battute conclusive dell’opera risultano esemplari per comprendere il 

tono polemico e la critica serrata nei confronti dell’intelletto: «[…] così allora anche questo intel-

letto (così come nei primi due alfabeti espositivi esibiva oggett i estranei) nei due alfabeti critici 

procede nella sua occupazione monotona di spezzare tutto in concetti e cose esistenti all’esterno, 

senza trovare requie in un’idea di ragione, senza fantasia, senza fortuna, con un tono che rintrona, 

che annebbia i sensi, che narcotizza e opprime, con un effetto simile a quello che si avrebbe cam-

minando in un campo di giusquiamo , al cui profumo stordente non si può resistere, e dove nessun 

raggio vivificante giunge ad animare, anche solo nella forma di un presentimento» (ivi, p. 110).  

36 Ivi,  pp. 33-34.  

37 Ivi,  p. 48.  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 213 
 

ISSN 2385-216X 

«esercizi preparatori» dei grandi pensatori. Si tratta di una posizione che lo Hegel maturo riar-
ticola proprio alla luce della dialettica ormai pienamente delineata quando, introducendo il corso 
di storia della filosofia semestre invernale 1825/1826, prima di delineare lo statuto della storia 
della filosofia, individua il principale errore dei suoi predecessori: l’incapacità di cogliere il nesso 
tra i diversi sistemi di pensiero con esiti a volte scetticheggianti. All’interno delle coordinate 
dello sviluppo dialettico della storia della filosofia, lo studio dello scetticismo si rivela un punto 
di svolta rispetto alla possibilità di ripensare, alla luce del confronto con quest’ultimo, l’enuclea-
zione della dialettica. Quest’ultima è portata a compimento nella Fenomenologia dello Spirito, nella 
quale il tema scettico viene esplicitamente proposto per mostrare in che termini si caratterizza 
l’esperienza della coscienza, introdotta da Hegel come: 

 
[…] la via del dubbio, o più propriamente come la via dell’ambage e della disperazione; lungo tale 

percorso infatti non avviene ciò che solitamente si intende per “dubitare”, ossia uno scossone assestato a 
questa o a quella presunta verità, cui fa opportunamente seguito un nuovo dissiparsi del dubbio e un 
ritorno a quella verità, cosicché alla fine la cosa viene presa come prima. Quel cammino è invece lo 
sguardo che penetra consapevole nella non verità del sapere apparente, secondo cui è reale al massimo 
grado ciò che in verità, piuttosto, non è altro che il concetto non realizzato.38 

 
In altre parole, l’atteggiamento scettico guida la coscienza attraverso una serie di tentativi 

che la conducono alla conoscenza assoluta. La coscienza, infatti, a partire dall’inizio del proprio 
cammino è essenzialmente inquietudine scettica in quanto designa l’oggetto che le sta dinnanzi 
sulla base dell’immediatezza delle proprie strutture conoscitive e, ogni qualvolta ne constata 
l’inadeguatezza, le supera. Presente sin dal principio del cammino fenomenologico, il sapere as-
soluto, che essa costudisce al proprio interno, la induce a costituire la realtà come trama com-
plessa di relazioni razionali. Tale movimento, che costituisce l’esperienza della coscienza da co-
scienza naturale a coscienza filosofica, è sorretto da una logica specifica, quella della negazione 
determinata, concetto che permette ad Hegel di considerare il negativo come ciò che produce un 
risultato positivo e che esclude non solo dal cammino fenomenologico, ma anche da quello della 
storia della filosofia, quello scetticismo limitato e intellettualistico che si risolve nel puro nulla:  

 
Lo scetticismo, che si conclude con l’astrazione del nulla, ossia del vuoto, non può procedere oltre 

da questa astrazione; ma è costretto ad attendere se gli si presenti qualcosa di nuovo, e che cosa mai gli 
si offra, per poi gettarlo in quel medesimo abisso vuoto. Se invece il risultato viene colto per come esso è 
in verità, quale negazione determinata, con ciò è allora immediatamente scaturita una nuova forma, e nella 
negazione si è realizzato il passaggio attraverso cui il processo risulta spontaneamente dalla serie com-
pleta delle figure.39 

 
Lo scetticismo autentico rappresenta, quindi, il lato negativo della filosofia speculativa, che 

lo conserva al proprio interno e al contempo lo supera nella sua unilateralità. Esso ha il valore 
propedeutico di liberare il campo dalle determinazioni finite e, in questo senso, apre la strada 

 
38 HEGEL , La fenomenologia dello spirito , cit. , p. 61.  

39 Ivi,  p. 62.  



214 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

alla ragione, quasi come fosse la condizione di possibilità del suo stesso operare. Si tratta dell’au-
tentica scepsi che, nella Fenomenologia, rappresenta l’esposizione scientifica del cammino per-
corso dalla coscienza, un cammino scettico che si compie da sé e logico in virtù della negazione 
determinata, il quale apre al fine, il sapere assoluto. 

gaiacavallin@gmail.com 
 

(Università degli Studi di Trento) 
  



SCETTICISMO E STORIA DELLA FILOSOFIA 215 
 

ISSN 2385-216X 

BIBLIOGRAFIA  

A. BAUSOLA, Sul criticismo nell’età preromantica, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», L, 1958, 5/6, 
pp. 547-554, pp. 547-548. 
D. BREAZEALE, Between Kant and Fichte: Karl Leonhard Reinhold’s “Elementary Philosophy”, in «The Re-
view of Metaphysics», Vol. 35, 4, June 1982, pp. 785-821. 
D. H. HEIDEMANN, Hegel on the Nature of Scepticism, in «Bulletin of the Hegel Society of Great Brit-
ain», 2011, 63, pp. 80-99.   
D. HENRICH, Hegel im Kontext. Suhrkamp, Frankfurt, 1971; D. Breazeale, Between Kant and Fichte: Karl 
Leonhard Reinhold’s “Elementary Philosophy”, in «The Review of Metaphysics», Vol. 35, 4, June 1982, 
pp. 785-821. 
D. HENRICH, Grundlegung aus dem Ich. Untersuchungen zur Vorgeschichte des Idealismus. Tübingen - Jena 
1790-1794, Suhrkamp, Frankfurt 2004. 
F. Creuzer, Skeptische Betrachtungen über die Freiheit des Willens mit Hinsicht auf die neuesten Theorien 
über dieselbe, bei Georg Friedrich Heyer, Giessen 1793. 
F. FABBIANELLI, Sul concetto di fondamento in Karl Leonhard Reinhold (1789-1792). Sei tesi sul passaggio 
dalla Critica della ragione alla Filosofia elementare, in «Revista de Filosofia Aurora», XXX, 2018, 51, 
pp. 597-620.  
F. I. NIETHAMMER, hilosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten, Vol. 1, 1795. 
G. DURANTE, Gli epigoni di Kant, Sansoni, Firenze 1943.  
G.W.F. HEGEL, Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling, R. Bodei (ed.), RBA, Mi-
lano 2017. 
G.W.F. HEGEL, Rapporto dello scetticismo con la filosofia, R. PETTOELLO ed E. COLOMBO (ed.), ELS LA 
SCUOLA, Brescia 2018.  
G.W.F. HEGEL, Rapporto dello scetticismo con la filosofia, di N. MERKER (ed.), Laterza, Bari 1970. 
G.W.F. HEGEL, La fenomenologia dello spirito, G. GARELLI (ed.), Einaudi, Torino 2014. 
G.W.F. HEGEL, Lezioni sulla storia della filosofia, BORDOLI (ed.), Laterza, Bari 2013. 
J. BRUCKER, Historia critica philosophiae, Breitkopf Bernahrd Christoph, Lipsiae 1744, Vol. 6, I. 
J. E. ERDMANN, Versuch einer wissenschaftilche Darstellung der Geschichte der neuern Philosophie, Abtei-
lung III, Die Entwicklung der deutschen Spekulation seit Kant, Bd. I, Stuttgart 1931. 
K. L. REINHOLD, Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, Widtmann, 
Praga 1795. 
K. L. REINHOLD, Über den Begriff der Geschichte der Philosophie, in G.G. FÜLLEBORN, Beiträge zur Ge-
schichte der Philosophie, I u. II Stück, Frommann, Freystadt 1796,- 
K. L. REINHOLD, Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, Vol. I. das Fun-
dament der Elementarphilosophie betreffend, F. FABBIANELLI (ed.), Meiner, Amburgo 2003. 
K. ROSENKRANZ, Vita di Hegel, R. Bodei (ed.), Mondadori, Milano 2012. 
K. F. STÄUDLIN, Geschichte und Geist des Skepticismus, vorzüglich in Rücksicht auf Moral and Religion, 
Crusius, Leipzig 1794. 
K. VIEWEG, Il pensiero della libertà: Hegel e lo scetticismo pirroniano, ETS, Pisa 2007. 
L. PAREYSON, Fichte: il sistema della libertà, Ugo Mursia Editore, Milano 2012. 
M. BISCUSO, Hegel, lo scetticismo antico e Sesto Empirico, La Città del Sole, Napoli 2005. 
M. FORSTER, Hegel and Skepticism, Harvard University Press, 1989. 



216 GAIA CAVALLIN 
 

ISSN 2385-216X 

P. CARABELLESE, Il problema della filosofia da Kant a Fichte, Palermo 1929;  
V. VERRA, Dopo Kant. Il criticismo nell’età preromantica, Edizioni di «Filosofia», Torino 1957. 
R. BODEI, Introduzione, in G.W.F. Hegel, Primi scritti critici, R. Bodei (ed.), Mursia, Milano 1971, p. 
XIII. 
R. SANTI, Platone, Hegel e la dialettica, Presentazione di C. Bo, Prefazione di G. Reale, Vita e pensiero, 
Milano 2000. 
V. VERRA, Dopo Kant. Il criticismo nell’età preromantica, Edizioni di «Filosofia», Torino 1957.  


