ROSMINI STUDIES 12 (2025) 257-269 J

NICOLA DE PISAPIA

COSCIENZA E SOGGETTIVITA: UN PONTE TRA
NEUROSCIENZE COGNITIVE E SCIENZE UMANE

CONSCIOUSNESS AND SUBJECTIVITY:
A BRIDGE BETWEEN COGNITIVE NEUROSCIENCE AND THE HUMANITIES

This essay explores the possibility of an integrative dialogue between contemporary cogni-
tive neuroscience and the philosophical thought of Antonio Rosmini, focusing on the nature
of consciousness. Drawing from neurophenomenology and theories of subjective experience,
the analysis highlights conceptual parallels with Rosmini’s notion of fundamental feeling,
proposing a non-reductionist, embodied, and temporally structured view of consciousness.

1. Introduzione

Nella storia delle scienze poche nozioni sono apparse tanto centrali quanto elusive come
quella di coscienza. A differenza di molti altri costrutti teorici in psicologia e neuroscienze co-
gnitive, la coscienza non é semplicemente una proprieta da mettere in relazione con i dati, mala
condizione stessa della possibilita di ogni dato mentale. Eppure, come accade spesso nella ricerca
scientifica, proprio cio che e pit prossimo e fondamentale viene trascurato, obliato o ridotto a
cio che & misurabile.!

Nell’ambito delle neuroscienze contemporanee la coscienza & stata a lungo un tema pro-
blematico e in parte un tabu epistemologico. Solo a partire dagli anni Novanta, dopo il progres-
sivo superamento dell’orientamento strettamente comportamentista gia iniziato con la nascita
delle scienze cognitive moderne alcuni decenni prima, essa € rientrata con forza nel dibattito,
favorita anche dal progresso delle tecnologie di neuroimaging e dall’affermarsi di nuove metodo-
logie di indagine soggettiva. E, tuttavia, permane una tensione di fondo: da una parte I'impulso

' Cfr. A. FRANK - M. GLEISER - E. THOMPSON, The Blind Spot: Why Science Cannot Ignore Human

Experience, MIT Press, Cambridge (MA) 2023.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | NICOLA DE PISAPIA

a misurare e oggettivare ’esperienza, dall’altra la consapevolezza che proprio I'esperienza sog-
gettiva é cio che sfugge a ogni piena riduzione.

La presente riflessione nasce da un tentativo: quello di costruire un ponte epistemologico
e metodologico tra le neuroscienze cognitive contemporanee, in particolare ’approccio della
neurofenomenologia, e la prospettiva filosofica radicata nel pensiero di Antonio Rosmini. Il con-
testo generale di questo lavoro e duplice. Da un lato, 'urgenza scientifica di elaborare un modello
della coscienza che integri i dati neurobiologici con la dimensione vissuta dell’esperienza. Dall’al-
tro, la possibilita di riscoprire nel pensiero filosofico, e in particolare in quello rosminiano, in-
tuizioni potenti e inattese che possono dialogare con le sfide aperte dalla scienza contempora-
nea.

Naturalmente non si tratta qui di sovrapporre due mondi concettuali eterogenei, né di
compiere una forzatura interpretativa. Piuttosto, si vuole suggerire che la coscienza ¢ potenzial-
mente il luogo di convergenza tra scienze naturali e scienze umane, e che filosofi come Rosmini,
nella misura in cui hanno tematizzato la soggettivita, possono offrire suggestioni e strumenti
preziosi per una rinnovata comprensione della mente umana nella sua totalita.

2. Dalla mente computazionale alla soggettivita incarnata

L’ingresso della coscienza nel campo delle scienze cognitive contemporanee ha una genea-
logia complessa, che si intreccia con lo sviluppo delle tecnologie informatiche e delle metafore
computazionali. La cosiddetta rivoluzione cognitiva degli anni Cinquanta e Sessanta, spesso ce-
lebrata come il momento di rottura rispetto al comportamento osservabile del paradigma com-
portamentista, ha di fatto mantenuto una significativa distanza dalla dimensione soggettiva
dell’esperienza. L’emergere di modelli dell’elaborazione dell’informazione, ispirati alla logica dei
primi calcolatori elettronici, ha prodotto teorie estremamente sofisticate su componenti ogget-
tive di attenzione, memoria, linguaggio, ma ha lasciato ai margini la questione del «che cosa si
provax a essere un soggetto o un agente.’

Nel contesto di questa prima stagione cognitivista, dominata da figure come Herbert Simon
o Alan Newell, la mente era concepita essenzialmente come un sistema simbolico che manipola
rappresentazioni. In questo quadro, 'esperienza vissuta appariva come un’appendice difficile da
formalizzare: nel migliore dei casi un epifenomeno, ma senza uno status esplicito nei modelli
psicologici o computazionali. E significativo, a tal proposito, che alcune delle prime indagini sulla
coscienza siano state confinate a territori liminali come lo split brain o i disturbi della consape-
volezza, dove l'alterazione patologica offriva uno specchio negativo del funzionamento

2Cfr. D.J. CHALMERS, The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory, Oxford University

Press, New York - Oxford 1996.

3Cfr. T. NAGEL, What Is It Like to Be a Bat?, in «Philosophical Review», LXXXIII, 1974, 4, pp.
435-450.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 259

normale.’

A partire dagli anni Novanta - anche grazie alla dichiarazione della Decade of the Brain da
parte del Congresso statunitense - si € assistito a una progressiva legittimazione scientifica dello
studio della coscienza. Nuove tecnologie, come ad esempio la risonanza magnetica funzionale e
la stimolazione magnetica transcranica, hanno permesso di osservare correlati neurali dell’espe-
rienza soggettiva con crescente interesse e precisione. E in questa fase che emergono gli studi
sui cosiddetti Neural Correlates of Consciousness (NCC) - pattern cerebrali associati a stati mentali
riportati dai soggetti.’

In questa rivoluzione,® cio che ha cambiato la prospettiva non é stato solo il progresso tec-
nologico. E stata, piuttosto, I'apertura epistemica alla legittimita del vissuto come dato. La pos-
sibilita di interrogare il soggetto non solo come portatore di segnali elettrofisiologici, ma come
agente esperienziale - capace di riferire, articolare, descrivere - ha segnato un punto di svolta.
La soggettivita, per lungo tempo considerata una minaccia all’oggettivita scientifica, ha iniziato
a essere riconosciuta come una componente strutturale del fenomeno cosciente.

A questa trasformazione ha contribuito in modo decisivo il paradigma dell’embodied cogni-
tion, secondo cui i processi cognitivi non sono confinati al cervello, ma emergono dall’interazione
dinamica tra cervello, corpo e ambiente. La coscienza, da questo punto di vista, non & un’entita
localizzata né un prodotto esclusivo dell’attivita neurale, bensi un processo distribuito, incarnato
e situato. Il sentire, il percepire, il riconoscersi come identita hanno una dimensione biologica,
corporea, temporale, relazionale.”

L’attenzione crescente alla corporeita, al movimento, alla dimensione affettiva, ha reso
progressivamente possibile un riavvicinamento alle tradizioni filosofiche - fenomenologia, filo-
sofia della mente, epistemologie critiche - che per prime avevano indicato la centralita della
soggettivita vissuta. In questo contesto nasce e si sviluppa I’approccio neurofenomenologico, che
verra analizzato nelle sezioni successive.

3. Lo hard problem e le sfide per la scienza della coscienza

Nonostante i progressi delle neuroscienze degli ultimi anni, a oggi la coscienza continua a

4 Cfr. M.S. GAZZANIGA, The Split-Brain: Rooting Consciousness in Biology, in «Proceedings of the

National Academy of Sciences», CXI, 2014, 51, pp. 18093-18094.

5 Cfr. D. CHALMERS, What Is a Neural Correlate of Consciousness?, in T. METZINGER (ed.), Neural
Correlates of Consciousness: Empirical and Conceptual Issues, MIT Press, Cambridge (MA) 2000, pp. 17-
40.

¢ Cfr. M.A. BoDEN, Mind as Machine: A History of Cognitive Science, Oxford University Press,
Oxford 2008.

7Cfr. F.J. VARELA - E. THOMPSON - E. RoscH, The Embodied Mind: Cognitive Science and Human

Experience, MIT Press, Cambridge (MA) 1991.

ISSN 2385-216X



260 | NICOLA DE PISAPIA

rappresentare una sfida teorica e metodologica tra le pitt ardue dell’intero panorama scientifico.
1l termine stesso rimane polisemico e sfuggente: si oscilla tra coscienza morale, autocoscienza,
consapevolezza percettiva, intenzionalita, senza un accordo né semantico né operativo. La tra-
duzione stessa di consciousness dall’inglese in italiano apre ad ambiguita. Tuttavia, al di la delle
difficolta terminologiche, il vero ostacolo sta nella natura intrinseca dell’oggetto di studio: la
coscienza non & qualcosa di cui si fa esperienza, ma quella cosa attraverso cui ogni esperienza si
da.t

1l filosofo David Chalmers, nella sua ormai celebre distinzione tra i problemi facili (easy
problems) e il problema difficile (hard problem) della coscienza, ha portato questa sfida al centro
della filosofia della mente. I primi riguardano funzioni misurabili: attenzione, memoria, catego-
rizzazione, decisione. Il secondo riguarda la qualita intrinsecamente soggettiva dell’esperienza,
cio che Thomas Nagel ha definito «what it is like» essere qualcosa o qualcuno.’ Nessuna spiega-
zione neurofisiologica - per quanto raffinata - sembra in grado, da sola, di spiegare perché esista
qualcosa che si prova nel percepire un colore, nel sentire un dolore, nel contemplare un paesag-
gio."”

Le neuroscienze affrontano il problema della coscienza attraverso una pluralita di approcci
teorici. Alcuni privilegiano la ricerca dei correlati neurali della coscienza, cercando di indivi-
duare pattern di attivazione cerebrale costantemente associati a specifici stati soggettivi. Altri
propongono modelli pitt ambiziosi: la Global Workspace Theory, la Integrated Information Theory (IIT,
di Giulio Tononi), la Higher-Order Thought Theory, la Predictive Processing Theory, ed altri, ma nes-
suna di queste teorie riesce, a 0ggi, a sciogliere la tensione tra il dominio oggettivo delle misura-
zioni e quello soggettivo dell’esperienza.' La teoria dell’informazione integrata, in particolare,
ha suscitato notevole interesse, proponendo che la coscienza emerga da una struttura di infor-
mazione internamente differenziata e integrata. Ma, come ¢ stato osservato da molti critici, la
formalizzazione matematica della teoria non garantisce una corrispondenza empirica affidabile.
1 rischio di panpsichismo implicito - ovvero I'attribuzione di coscienza a qualsiasi sistema suffi-
cientemente integrato, inclusi termostati o circuiti digitali - ha suscitato perplessita profonde
nella comunita scientifica."

Un secondo ordine di difficolta & epistemologico: come pud una scienza empirica fondarsi
su dati soggettivi? La tradizione galileiana ha escluso la soggettivita dal campo del vero oggetto
della scienza, relegandola a residuo qualitativo, irriducibile alla misurazione. Ma nel caso della
coscienza, I'esclusione della soggettivita corrisponde all’esclusione del fenomeno stesso. L'incon-
gruenza di un’epistemologia che pretende di studiare cio che deve prima negare ¢ ormai sempre

8 Cfr. N. DE PISAPIA, La coscienza, Il Mulino, Bologna 2024.
° Cfr. NAGEL, What Is It Like to Be a Bat?, cit.

1 Cfr. CHALMERS, The Conscious Mind, cit.

1 Cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit.

2 Cfr. S. FLEMING [et al.], The Integrated Information Theory of Consciousness as Pseudoscience,

preprint, PsyArXiv, 2023.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 261

pit evidente.”

C’e poi una difficolta metodologica: quale status epistemico dare ai report fenomenologici?
Se la coscienza ¢ cio che ciascuno sperimenta dall’interno, e se questa esperienza ¢ irriducibile a
un pattern neuronale, allora si rende necessario un dialogo con metodi che non siano esclusiva-
mente oggettivanti. Ed & proprio qui che la neurofenomenologia offre una via alternativa: non
negare né ridurre, ma integrare. Riconoscere valore epistemico all’esperienza, senza rinunciare
al rigore sperimentale.

4. La neurofenomenologia come paradigma integrativo

La neurofenomenologia nasce come tentativo di affrontare direttamente I’hard problem
della coscienza, evitando le scorciatoie riduzionistiche e, al tempo stesso, superando la separa-
zione tra scienze naturali e scienze dello spirito." La sua origine € legata alla figura di Francisco
Varela - biologo, neuroscienziato e studioso della pratica buddista - che gia negli anni Novanta
propose un’integrazione metodologica tra first-person data (dati dell’esperienza vissuta) e third-
person data (dati neurofisiologici), nel solco della tradizione fenomenologica inaugurata da Hus-
serl. In altre parole, Varela auspicava un programma di ricerca in cui i resoconti della soggetti-
vita e le misure oggettive del cervello si vincolassero reciprocamente. Il cuore della proposta
neurofenomenologica & infatti la mutualita causale: I'esperienza soggettiva non € solo effetto
dell’attivita neuronale, ma pud anche essere causa di cambiamenti nella dinamica cerebrale.
Questo implica una forma di reciprocita epistemica tra il vissuto e il misurabile, in cui si creano
vincoli reciproci (mutual constraints) tra il campo dei fenomeni rivelati dall’esperienza e il campo
dei fenomeni stabiliti dalle scienze cognitive. In tal modo si rompe I"asimmetria epistemologica
del paradigma neuroscientifico standard, nel quale la fisiologia rappresenta la realta vera e
'esperienza soggettiva ne € una semplice narrazione collaterale.

La neurofenomenologia non ¢ solo una teoria, ma anche una prassi. Richiede un addestra-
mento metodologico tanto del soggetto sperimentale quanto dello sperimentatore, a cui € chie-
sto di sospendere il giudizio, secondo una forma operativa di epoché, per accogliere la testimo-
nianza del soggetto nella sua irriducibile singolarita. Questo approccio di ricerca prima-per-
sona/terza-persona richiede dunque una disciplina rigorosa e una fiducia reciproca tra scien-
ziato e partecipante, in cui entrambi si fanno in qualche misura esploratori della coscienza. La
sfida sperimentale € notevole: bisogna trovare correlazioni e ponti tra due domini eterogenei
(esperienza vissuta e processi neurali) lasciando che ciascuno informi I’altro in un circolo vir-
tuoso.

Un aspetto distintivo della neurofenomenologia ¢ il suo carattere interdisciplinare radi-
cale. Non si limita a collegare neuroscienze e fenomenologia filosofica, ma si apre alla psicologia

B3 Cfr. FRANK - GLEISER - THOMPSON, The Blind Spot, cit.

" Cfr. F.J. VARELA, Neurophenomenology: A Methodological Remedy for the Hard Problem, in «Jour-
nal of Consciousness Studies», VI, 1996, 2-3, pp. 330-349.

ISSN 2385-216X



262 | NICOLA DE PISAPIA

contemplativa, all’epistemologia critica, all’estetica, alla mistica comparata. In questo approccio,
la soggettivita non € una minaccia per la scienza, ma il suo presupposto trasparente, da esplorare
con strumenti nuovi. La coscienza cessa di essere un oggetto isolato nel cervello e si rivela come
un processo relazionale che coinvolge cervello, corpo, ambiente e cultura - al tempo stesso bio-
logica e biografica, neuronale e narrativa. Studi recenti in questo ambito mostrano proprio I’ef-
ficacia di questo dialogo iterativo: ad esempio, nel campo della coscienza del sé, gruppi di ricerca
hanno utilizzato diversi metodi fenomenologici (interviste, questionari esperienziali) e varie mi-
sure neuroscientifiche, esplorando scientificamente il senso di sé e dei suoi confini.”

Forse la proposta pil innovativa della neurofenomenologia ¢ I'idea che la coscienza possa
essere indagata non solo nei suoi contenuti, ma anche nella sua forma pre-categoriale, cioé nel
‘modo in cui si da’. Per questo emerge un grande interesse per stati di coscienza non ordinari, in
cui le strutture dell’io, del tempo e della percezione vengono alterate. Stati indotti da medita-
zione profonda, sonno senza sogni, sogno lucido, trance ipnotica, oppure mediante sostanze psi-
chedeliche, diventano laboratori per osservare la coscienza in tutti i suoi stati.’ In casi piu
estremi, lo studio si spinge alla coscienza senza oggetto, una sorta di presenza pura che rimane
quando i contenuti particolari svaniscono. In questi studi, la neurofenomenologia pit che mai
invita a osservare la coscienza come campo anziché come oggetto puntuale, esplorando la soglia
in cui la coscienza & semplicemente cosciente di sé, priva di forma determinata.”

Da questo punto di vista, &€ notevole la convergenza con una intuizione rosminiana ante
litteram. 1l filosofo Rosmini, in un altro linguaggio, aveva indicato qualcosa di analogo attraverso
il concetto di sentimento fondamentale, ossia una consapevolezza pre-riflessiva, originaria, che
non pud essere oggettivata ma solo vissuta. Cosi come per la neurofenomenologia, anche nel
pensiero rosminiano ’esperienza non € un dato da spiegare, ma una condizione costitutiva di
ogni spiegazione ulteriore.

5. L’idea di coscienza in Rosmini: sentimento fondamentale e pre-riflessivita

1l pensiero di Antonio Rosmini (1797-1855), solitamente incasellato nella tradizione filoso-
fica e teologica italiana, offre spunti sorprendenti per il dibattito contemporaneo sulla coscienza
- specialmente se letto alla luce delle recenti riflessioni sulla soggettivita incarnata (emobodied
cognition) e pre-riflessiva.’”® Tra questi spicca la nozione di sentimento fondamentale, che in

5 Cfr. A. BERKOVICH-OHANA [et al.], The Hitchhiker’s Guide to Neurophenomenology. The Case of
Studying Self Boundaries with Meditators, in «Frontiers in Psychology», XI, 2020, 1, art. 1680.

16 Cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit.

7 Cfr. T. METZINGER, The Elephant and the Blind. The Experience of Pure Consciousness. Philosophy,
Science, and 500+ Experiential Reports, MIT Press, Cambridge (MA) 2024.

8 Cfr. M. GALVANI, Uno sqguardo sull’'umano. Antropologia e metafisica in Antonio Rosmini e Edith

Stein, Tab Edizioni, Roma 2020.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 263

Rosmini si manifesta come una percezione indistinta dell’essere da parte del soggetto incarnato,
anteriore a ogni riflessione, a ogni distinzione tra oggetto e soggetto, e dunque originaria ri-
spetto alla coscienza esplicita. Nella sua formulazione piti compiuta, il sentimento fondamentale
non € un contenuto particolare della coscienza, ma cio che rende possibile qualsiasi contenuto.
E, per cosi dire, una consapevolezza senza oggetto che costituisce il piano di fondo su cui si dise-
gnano tutte le altre esperienze. In questo senso Rosmini anticipa una concezione radicalmente
pre-intenzionale della coscienza, paragonabile - per certi versi - allidea di pure awareness pre-
sente in molte tradizioni contemplative e, piti recentemente, nei modelli di coscienza cosiddetti
non-duali studiati dalla neurofenomenologia e dalla psicologia contemplativa.

Importante sottolineare che il sentimento fondamentale, per Rosmini, & intrinsecamente
corporeo. Esso si radica nella percezione del corpo come primo oggetto e, insieme, come primo
luogo dell’esperienza.” Non abbiamo a che fare, dunque, con una coscienza astratta o disincar-
nata, ma con una soggettivita incarnata, nella quale sensazione e intelletto si co-originano. In
termini attuali, Rosmini prefigura cio che oggi chiamiamo embodied cognition: la percezione del
sé corporeo costituisce il fondamento dell’identita personale e della consapevolezza situata nel
mondo. Il corpo vivo non & un semplice oggetto fra gli altri, ma la condizione perché vi sia un
punto di vista, un campo di presenza cosciente.

Un passaggio particolarmente emblematico di questa concezione si trova nel Nuovo saggio
sull’origine delle idee,” dove Rosmini propone una sorta di esperimento (ed esperienza) interiore.
Egli scrive:

Se io mi colloco in un luogo di perfetta oscurita, e me ne sto perfettamente immobile per lungo
tempo, se cerco ancora di tor via dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi trovero final-
mente in tal stato, nel quale mi sembrera di non aver piu cognizione de’ confini del mio corpo, della col-
locazione delle mie mani e de’ miei piedi e di tutte I'altre parti. Facendo quest’esperienza nel modo piu
perfetto che si possa, o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto & possibile, anteriore a tutte
le sensazioni ricevute; io dico che soprasta in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo.”

Questo esercizio, concepito da Rosmini in chiave filosofica e gnoseologica, puo essere rein-
terpretato in termini contemporanei come una forma di meditazione basata sulla deprivazione
sensoriale, capace di indurre uno stato alterato di coscienza in cui il sentimento fondamentale
diviene piu accessibile. Il parallelismo con le pratiche contemplative avanzate - o con stati mo-
dificati di coscienza indotti da mezzi moderni - &€ impressionante. Pratiche meditative di isola-
mento (si pensi alle camere di deprivazione sensoriale o ai ritiri ascetici) riportano in molti casi
un senso di presenza nuda, non mediata da oggetti o rappresentazioni. I mistici spesso parlano
di una luce che non illumina nulla se non sé stessa, o di uno spazio vuoto ma vivo: immagini
paradossali per descrivere una coscienza priva di contenuti specifici, ma intensamente vigile. E

¥ Cfr. ibidem.

2 Cfr. A. ROSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee [1830], a cura di G.A. AusoNIio, Citta

Nuova, Roma 1992.

21vi, n. 711, pp. 248-249.

ISSN 2385-216X



264 | NICOLA DE PISAPIA

la coscienza come sfondo puro - potenzialita in atto, pre-condizione di ogni atto cosciente suc-
cessivo. Gli stati di trance estatica descritti in ambito religioso, cosi come le esperienze di vuoto
cosciente dei meditanti esperti, o ancora i white dreams (sogni privi di contenuto) in ambito oni-
rico, convergono tutti nell’indicare la possibilita di una coscienza senza forma, ma non per que-
sto spenta. Anzi, talvolta tale stato ¢ accompagnato da un senso di chiarezza e di apertura mag-
giori del normale.”

Questa convergenza concettuale non implica una sovrapposizione semplice tra Rosmini e
la neurofenomenologia, ma suggerisce una risonanza profonda. Rosmini giunge al sentimento
fondamentale per via speculativa e teologica; Varela e colleghi vi arrivano per via sperimentale
e fenomenologica. Eppure, in entrambi i casi si riconosce che la coscienza non & una cosa, ma una
trasparenza: un evento che si da a sé stesso prima di ogni tematizzazione, di ogni linguaggio, di
ogni identita riflessa. Il filosofo trentino e il neuro-scienziato cileno, pur lontanissimi per conte-
sto, concordano nel vedere nella soggettivita primaria il principium da cui partire. L'interesse
filosofico di questo confronto non risiede solo nella similarita formale tra le due concezioni, ma
nella possibilita di pensare la coscienza come fondamento ontologico e non derivato. In Rosmini,
il sentimento fondamentale ¢ cio che apre I'accesso all’idea dell’essere. Nella neurofenomenolo-
gia, la coscienza € considerata la condizione originaria di ogni conoscenza - il blind spot della
scienza, come recita significativamente il titolo dell’opera recente di Adam Frank e colleghi.” In
entrambi i casi si tratta di riconoscere che non vi ¢ esperienza del mondo se non all’interno di un
campo di coscienza gia operante (benché non tematizzato).

Alla luce di queste considerazioni, il sentimento fondamentale puo essere considerato come
una forma di intuizione pre-concettuale. Non & un oggetto tra gli altri, ma cio6 che accompagna
ogni oggetto possibile. Proprio in questa sua qualita liminare, il pensiero rosminiano si rivela
sorprendentemente moderno: non tanto perché anticipi specifiche teorie neuroscientifiche, ma
perché testimonia un’esigenza radicale e ancora aperta - quella di pensare la coscienza non come
un risultato, ma come un inizio.

6. Incontri inattesi: Rosmini, la deprivazione sensoriale e gli stati alterati

Nel passo del Nuovo saggio sull’origine delle idee in cui Rosmini invita il lettore a isolarsi in
uno spazio oscuro e silenzioso, privo di immagini sensibili e di stimoli corporei, si delinea - come
abbiamo visto - un esercizio spirituale tanto di ogni epoca quanto attuale. Non si tratta solo di
un esperimento mentale (alla maniera cartesiana), ma di un vero e proprio esperimento fondato
sull’esperienza diretta. Ebbene, questo scenario e precisamente cio che oggi viene esplorato da
numerosi studi neuroscientifici sugli stati modificati di coscienza che, come abbiamo accennato,
vanno dalle esperienze fatte nel sonno profondo non-REM al sogno lucido, dalla trance ipnotica

22 Cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit.

2 Cfr. FRANK - GLEISER - THOMPSON, The Blind Spot, cit.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 265

alle esperienze mistiche, fino all’'uso controllato in ipnosi.* Tutti questi stati mettono in discus-
sione la configurazione ordinaria dell’esperienza cosciente, modificando la percezione, 'iden-
tita, il senso del tempo e dell’oggettivita. In particolare, gli stati indotti da deprivazione senso-
riale - come quelli vissuti in camere anecoiche, in esperimenti di isolamento prolungato o in
ambienti virtuali immersivi - risultano affini al gesto rosminiano sopra descritto. In tali condi-
zioni, la coscienza non si spegne (come una concezione riduzionista suggerirebbe), ma si riorga-
nizza. Emergono forme di presenza senza oggetto, di consapevolezza vuota, ma intensa, in cui
non vi & differenziazione esperienziale tra soggetto e oggetto (i gia citati stati non-duali), e in cui
si & coscienti senza poter riferire contenuti espliciti.

La neuroscienza contemporanea conferma che quando il cervello & privato di input esterni
non cade nel buio privo di mente, bensi mostra dinamiche endogene peculiari: alcune reti neurali
diminuiscono la propria attivita, mentre altre - spesso silenti - si attivano, forse correlate pro-
prio a quella base cosciente elementare.

Significativamente, molti di questi studi puntano il focus sulle reti neurali legate al sé nar-
rativo. Ad esempio, ricerche sugli effetti di meditazione profonda o di psichedelici classicamente
riportano una diminuzione di coesione funzionale nella Default Mode Network (DMN), la rete ce-
rebrale che normalmente sostiene il nostro mind-wandering (divagare mentale) autoreferenziale
e al tempo stesso da struttura al senso ordinario di sé. La dissoluzione dell’ego sperimentata in
stati estatici o psichedelici e stata messa in relazione proprio con un’inibizione/transitoria di-
sintegrazione dell’attivita della DMN.”

Cid che colpisce & che, nonostante questa disattivazione di alcune strutture cerebrale di
alto livello, la coscienza in senso fenomenologico non vada perduta. Anzi, in molti resoconti sog-
gettivi si riscontra un aumento della lucidita, un sentimento di connessione emotiva piti vasto e
una profonda coerenza interna dell’esperienza. In altri termini, 'assenza temporanea dell’io nar-
rativo non comporta affatto 'incoscienza, bensi puo aprire a una forma di soggettivita pit ampia
e trasparente, in cui il confine tra sé e mondo si attenua. E un dato paradossale, ma documentato:
I'identita personale puo addirittura rafforzarsi dopo essere passata per la sua sospensione tem-
poranea.

Rosmini, nella sua riflessione teologica e ascetica, riconosceva in anticipo questa possibi-
lita. Nei suoi scritti descrive momenti in cui I'intelligenza si ritrae e rimane solo il sentimento
dell’essere. Non e 'annullamento del sé, ma il suo superamento in apertura: un sé che si lascia
attraversare, che si offre. Questa esperienza - nella tradizione cristiana spesso associata alla gra-
zia o alla presenza divina - pud oggi essere riletta in termini fenomenologici come una forma-
limite della coscienza, in cui le strutture egoiche si dissolvono per lasciare emergere la coscienza
come pura disponibilita all’Essere. Lo stupore metafisico di fronte all’Essere, di cui parlano molti
mistici, trova dunque un riscontro nelle scansioni cerebrali moderne: il cervello in stati estatici
mostra schemi anomali, ma non caotici - come se si riordinasse intorno a centri nuovi,

24 Cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit.

% Cfr. Y. YESHURUN - M. NGUYEN - U. HASSON, The Default Mode Network: Where the Idiosyncratic
Self Meets the Shared Social World, in «Nature Reviews Neuroscience», XXII, 2021, 3, pp. 181-192.

ISSN 2385-216X



266 | NICOLA DE PISAPIA

temporanei, che riflettono I'insorgere di insight profondi e ristrutturanti. Ad esempio, studi di
neuroimaging su persone in meditazione profonda evidenziano che, mentre la DMN si quieta, au-
mentano le connessioni funzionali tra aree cerebrali prima distinte.? Ci0 suggerisce una deco-
struzione della gerarchia cerebrale e una maggiore integrazione globale, che potrebbe corrispon-
dere - sul piano fenomenologico - a quella sensazione di unita e chiarezza citata dai praticanti
di esercizi spirituali.

7. Esperienza incarnata, identitd, tempo e dissoluzione dell’ego

Dalle riflessioni precedenti emergono alcuni nodi concettuali di rilievo sia per le neuro-
scienze sia per la filosofia: il legame tra corporeita e coscienza, la natura temporale dell’identita
personale e il rapporto con lalterita, fino alla possibilita di una dissoluzione positiva dell’ego.
Tutti questi temi trovano spazio tanto nella neurofenomenologia quanto nel pensiero rosmi-
niano.

In primo luogo, I'esperienza cosciente si rivela intrinsecamente incarnata. La coscienza,
lungi dall’essere un atto intellettuale disincarnato, si da sempre in un corpo e attraverso un
corpo. Questo fatto, evidente per Rosmini, & ribadito dalla fenomenologia contemporanea e dalle
scienze cognitive. La mente & inseparabile dal corpo vivente; e cid che Rosmini chiamava senti-
mento fondamentale corporeo oggi lo riconosciamo come la base del senso di sé minimale, quella
percezione interna di esistere qui-ed-ora in un organismo. Senza il costante flusso di segnali in-
terocettivi e propriocettivi dal nostro organismo, la coscienza di sé sarebbe vuota di realta con-
creta. La neurofenomenologia sottolinea esattamente questo punto: ogni esperienza, anche la
pill astratta, si radica in uno stato corporale (posturale, viscerale, cinestesico) che ne costituisce
il tono di base. Rosmini, con il linguaggio del suo tempo, affermava qualcosa di analogo, quando
sosteneva che nel sentimento fondamentale corporeo ognuno di noi si sente vivere, ha il senso
di sé come sintesi di corpo e coscienza.

In secondo luogo, la coscienza ¢ intrinsecamente temporale e cio ha implicazioni decisive
per l'identita. Rosmini descrive la coscienza come attualita fluente, come presente che scorre e
si conserva nella memoria e nell’attesa. Riprendendo in parte la tripartizione agostiniana del
tempo (memoria, attenzione, anticipazione) e, per altri aspetti, anticipando le analisi della feno-
menologia husserliana, egli vede la soggettivita come un flusso. Il tempo della coscienza non ¢ il
tempo cronologico degli orologi, ma il tempo vissuto, il tempo come forma dell’esperienza incar-
nata. In questa prospettiva, I'identita personale non & un dato fisso ma un compito: & la capacita
di ritrovarsi nella continuita dell’esperienza malgrado il mutamento incessante. Ma questa con-
tinuita non & mai chiusa né autonoma: & sempre esposta all’altro, al mondo, al sacro. Proprio in
tale esposizione, la coscienza pud sperimentare anche la propria apertura radicale - fino alla
dissoluzione dell’ego.

% Cfr. S. FIALOKE [et al.], Functional Connectivity Changes in Meditators and Novices During Yoga

Nidra Practice, in «Scientific Reports», XIV, 2024, art. 12957.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 267

Vale la pena ribadire che la dissoluzione dell’ego, di cui si & detto, non va intesa come fe-
nomeno patologico, bensi come una possibilita esperienziale inscritta nella coscienza stessa.
Stati di coscienza non ordinari - estasi mistiche, esperienze psichedeliche, meditazione pro-
fonda, sogno lucido, situazioni limite come le NDE (Near-Death Experiences, o esperienze di pre-
morte) - mostrano tutti la stessa struttura di base: la narrazione ordinaria di sé (il piccolo io
autobiografico) pud temporaneamente dissolversi, lasciando spazio a una consapevolezza imper-
sonale. Ma impersonale qui non significa assenza di soggettivita; al contrario, significa soggetti-
vita in forma pura - priva di appropriazione egocentrica, di giudizio, di identificazione rigida. E
come se la coscienza si riconoscesse per cio0 che ¢, al di 1a delle forme contingenti che assume
nella vita quotidiana. Molti riportano che queste esperienze di morte dell’ego coincidono con
sentimenti di unita con gli altri e con il mondo, come se cadessero le barriere che normalmente
ci isolano. Non sorprende allora che, una volta rientrati nello stato ordinario, tali vissuti possano
avere effetti positivi durevoli: maggiore apertura mentale, cambiamenti nei valori, riduzione
dell’ansia di morte, ecc. (dati confermati da studi clinici sulle esperienze psichedeliche control-
late). In breve, 'ego pud dissolversi senza che la coscienza si estingua; anzi, 'io puo ritrovarsi
trasformato e rafforzato proprio attraverso la sua temporanea sospensione.”

Rosmini aveva un’intuizione di tutto cio nella sua dottrina spirituale. Egli distingueva tra
I'io superficiale - legato alle passioni disordinate - e un sé piu profondo aperto alla grazia. Nei
momenti di contemplazione piu alta, secondo Rosmini, I'intelletto umano si ritrae davanti allo
splendore dell’Essere e lascia che sia il puro sentimento dell’Essere (il sentimento fondamentale)
a regnare. Questa condizione, descritta a tratti nei suoi scritti ascetici, risuona con le testimo-
nianze mistiche di tutti i tempi. Non € un caso che Rosmini fosse affascinato da figure come la
giovane mistica tirolese Maria von Moérl, celebre per le sue estasi prolungate: in una lettera il
filosofo la descrive come incessantemente rapita in estasi.” La filosofia rosminiana della co-
scienza nasceva anche in dialogo con queste esperienze-limite. La neurofenomenologia, dal
canto suo, cerca di tradurre simili esperienze in protocolli e dati: non per ridurle, ma per com-
prenderne le condizioni di possibilita e inserirle in una cornice conoscitiva condivisa.

In definitiva, tanto Rosmini quanto la neurofenomenologia convergono sull’idea che la co-
scienza sia relazione piu che sostanza, processo aperto piu che entita chiusa. L’identita perso-
nale, allora, non & un monolite ma una narrazione incarnata che si costruisce nel tempo e nelle
relazioni con gli altri. La coscienza umana fiorisce nel dialogo - tra sé e sé, tra sé e I'altro, tra
'uomo e Dio - e tale dialogo costitutivo lascia tracce nell’organizzazione del nostro cervello (ad
esempio, nelle reti deputate alla social cognition e all’empatia). L’alterita (I’altro-da-sé) non & un
elemento estrinseco, ma un fattore co-creativo del sé: senza l’altro non diverremmo mai piena-
mente coscienti di noi stessi.

27 Cfr. DE PISAPIA, La coscienza, cit.

2 Cfr. L.M.I. GADALETA, Rosmini e una mistica del suo tempo: Maria von Mori, in «Rosmini Stu-

dies», IX, 2022, pp. 49-68.

ISSN 2385-216X



268 | NICOLA DE PISAPIA

8. Conclusione: verso un nuovo umanesimo neurofenomenologico

Nel corso di questo capitolo abbiamo abbozzato un itinerario che va dal paradigma compu-
tazionale della mente a una concezione della coscienza come fenomeno incarnato, relazionale e
temporale. In questo tragitto, due tradizioni solo apparentemente distanti - il pensiero di Anto-
nio Rosmini e la neurofenomenologia contemporanea - si sono incontrate in una serie di snodi
concettuali inattesi: il sentimento fondamentale, la coscienza pre-riflessiva, la dissoluzione
dell’ego, la temporalita vissuta, la centralita del corpo, I'esperienza mistica come forma conosci-
tiva.

In questo itinerario concettuale, abbiamo evidenziato alcune corrispondenze strutturali
tra il pensiero di Antonio Rosmini e ’'approccio neurofenomenologico contemporaneo. Pur ap-
partenendo a contesti storici, linguistici e disciplinari differenti, entrambi affrontano la co-
scienza non come oggetto esterno da misurare, ma come evento primario da riconoscere e de-
scrivere. Per riassumere, e per fornire una sintesi che possa fungere da spunto per successivi
approfondimenti, ecco i principali punti di convergenza:

1. Fondamento della coscienza: Rosmini individua nel sentimento fondamentale una con-
sapevolezza originaria, pre-riflessiva, incarnata. La neurofenomenologia descrive analogamente
la coscienza come consapevolezza pre-intenzionale, che precede ogni contenuto tematico.

2. Metodo conoscitivo: I'esplorazione rosminiana si fonda sull’introspezione filosofico-teo-
logica e sull’esperienza spirituale. La neurofenomenologia combina invece descrizione fenome-
nologica in prima persona e raccolta di dati neurali, secondo un principio di reciprocita episte-
mica.

3. Temporalita della coscienza: entrambi riconoscono il carattere temporale e dinamico
della coscienza. Rosmini parla di attualita fluente, la neurofenomenologia di tempo vissuto, in
dialogo con Husserl e le neuroscienze contemporanee.

4, Corporeita e embodiment: per Rosmini, il corpo é il primo luogo della coscienza; per la
neurofenomenologia, il sé emerge dalla percezione incarnata e interattiva, coerente con la teoria
dell’embodied mind.

5. Identita e dissoluzione dell’ego: Rosmini contempla la possibilita di una sospensione
dell’intelligenza e di una consapevolezza impersonale nelle esperienze mistiche. La neurofeno-
menologia e le neuroscienze contemplative osservano analoghi stati non ordinari, in cui la inter-
connessione della rete cerebrale DMN si allenta temporaneamente, dando luogo a stati di co-
scienza ipoegoici o senza ego.

6. Stati alterati ed esperienze liminali: 'esperimento mentale rosminiano dell’isolamento
sensoriale trova riscontro nei moderni studi sulla deprivazione sensoriale, il sonno profondo
consapevole, la meditazione profonda e gli stati psichedelici, come modalita di accesso a forme
radicali di coscienza pre-rappresentativa.

7. Trascendenza e relazione: in Rosmini, la coscienza si apre all'idea dell’essere e a Dio come
orizzonte ontologico ultimo. La neurofenomenologia non tematizza la trascendenza in senso teo-
logico, ma riconosce nell’apertura all’alterita un tratto costitutivo della coscienza.

Questi parallelismi non annullano le differenze tra i due approcci, ma rivelano un itinerario
o un’intersezione capace di ispirare una nuova riflessione sulla coscienza: non pitt dominio esclu-
sivo della scienza o della filosofia separatamente, ma luogo condiviso di interrogazione
sull’'umano.

ISSN 2385-216X



COSCIENZA E SOGGETTIVITA | 269

Cio che emerge da questo confronto non € una teoria nuova della coscienza, ma una tra-
sformazione del modo stesso di porre la questione. La coscienza non puo pill essere pensata come
un oggetto da spiegare, ma come un’origine da riconoscere. Essa non si trova in una regione del
cervello, né si lascia ridurre a funzioni adattive: & il campo stesso in cui I'esperienza ha luogo, il
lume in cui ogni contenuto diventa mondo, il luogo primordiale dell’incontro con I’essere. La
proposta neurofenomenologica, riletta attraverso la lente rosminiana, conduce verso cio che po-
tremmo chiamare imprudentemente un nuovo umanesimo. Non un ritorno all'umanesimo
astratto della coscienza cartesiana, né a quello identitario e logo-centrico della modernita, ma
un umanesimo trasparente e plurale, che riconosce nella coscienza la sede di un’originaria vul-
nerabilita, di un’esposizione all’altro, di una disponibilita a trascendere sé stessi.

Questo umanesimo non & centrato sull’ego, ma sulla relazione; non sulla sostanza, ma
sull’apertura; non sull’ordine imposto, ma sull’ascolto. Esso implica una ridefinizione epistemo-
logica, in cui I'esperienza soggettiva non ¢ piu il residuo o I'epifenomeno dell’oggettivita, ma la
sua condizione di possibilita. Implica anche una trasformazione etica, per cui il riconoscimento
dell’altro come essere cosciente diventa fondamento di responsabilita e di compassione. E, infine,
implica un’apertura ontologica: la coscienza intesa come segno del fatto che I'Essere non & mai
totalmente afferrabile, ma sempre dato, donato, eccedente ogni presa concettuale.

Rosmini, in questo orizzonte, non appare pitt come un pensatore relegato alla storia della
filosofia italiana di fine Settecento o alla teologia cattolica, ma come un interlocutore vivo per le
scienze della mente e dell’esperienza. Il suo pensiero, che unisce rigore speculativo e tensione
mistica, puo essere riscoperto come risorsa per costruire ponti tra domini disciplinari oggi an-
cora separati. Non si tratta di attualizzarlo in modo strumentale, ma di riconoscerne I'affinita
strutturale con la ricerca contemporanea piu audace e riflessiva. Dall’altra parte, la neurofeno-
menologia - arricchita dall’incontro con prospettive filosofiche profonde - puo evitare di scivo-
lare in un nuovo scientismo. Invece di cercare meri correlati neuronali della coscienza, essa pud
ambire a una comprensione integrale dell’esperienza, dove dati empirici e significati esistenziali
coesistano in un quadro unitario.

E tempo, dunque, di riconoscere che la coscienza non & solo un problema scientifico da
risolvere, ma anche una via conoscitiva da percorrere. In questo percorso, il sapere non si oppone
alla trasformazione, ma la accompagna; ’esperienza non si riduce alla descrizione, ma la supera
continuamente; e il pensiero filosofico - nella sua forma piu alta - non spiega soltanto, ma
orienta, custodisce, apre orizzonti di senso. In questo senso, 'incontro tra Rosmini e la neurofe-
nomenologia qui solamente abbozzato non ¢ stato per noi solo un confronto teorico, ma un eser-
cizio di ascolto reciproco: una pratica ermeneutica che restituisce alla coscienza la sua comples-
sita, la sua profondita e la sua vocazione pil radicale - quella di essere la soglia tra 'umano e lo
spirituale.

nicola.depisapia@unitn.it

(Universita di Trento)

ISSN 2385-216X



