
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 257-269 

ISSN 2385-216X 

NICOLA DE PISAPIA 

COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ: UN PONTE TRA 
NEUROSCIENZE COGNITIVE E SCIENZE UMANE 

CONSCIOUSNESS AND SUBJECTIVITY: 

A BRIDGE BETWEEN COGNITIVE NEUROSCIENCE AND THE HUMANITIES 

This essay explores the possibility of an integrative dialogue between contemporary cogni-
tive neuroscience and the philosophical thought of Antonio Rosmini, focusing on the nature 
of consciousness. Drawing from neurophenomenology and theories of subjective experience, 
the analysis highlights conceptual parallels with Rosmini’s notion of fundamental feeling, 
proposing a non-reductionist, embodied, and temporally structured view of consciousness. 

1. Introduzione 

Nella storia delle scienze poche nozioni sono apparse tanto centrali quanto elusive come 
quella di coscienza. A differenza di molti altri costrutti teorici in psicologia e neuroscienze co-
gnitive, la coscienza non è semplicemente una proprietà da mettere in relazione con i dati, ma la 
condizione stessa della possibilità di ogni dato mentale. Eppure, come accade spesso nella ricerca 
scientifica, proprio ciò che è più prossimo e fondamentale viene trascurato, obliato o ridotto a 
ciò che è misurabile.1 

Nell’ambito delle neuroscienze contemporanee la coscienza è stata a lungo un tema pro-
blematico e in parte un tabù epistemologico. Solo a partire dagli anni Novanta, dopo il progres-
sivo superamento dell’orientamento strettamente comportamentista già iniziato con la nascita 
delle scienze cognitive moderne alcuni decenni prima, essa è rientrata con forza nel dibattito, 
favorita anche dal progresso delle tecnologie di neuroimaging e dall’affermarsi di nuove metodo-
logie di indagine soggettiva. E, tuttavia, permane una tensione di fondo: da una parte l’impulso 

 
1 Cfr. A. FRANK - M. GLEISER - E. THOMPSON ,  The Blind Spot:  Why Science Cannot Ignore Human 

Experience ,  MIT Press, Cambridge (MA) 2023.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

a misurare e oggettivare l’esperienza, dall’altra la consapevolezza che proprio l’esperienza sog-
gettiva è ciò che sfugge a ogni piena riduzione.2 

La presente riflessione nasce da un tentativo: quello di costruire un ponte epistemologico 
e metodologico tra le neuroscienze cognitive contemporanee, in particolare l’approccio della 
neurofenomenologia, e la prospettiva filosofica radicata nel pensiero di Antonio Rosmini. Il con-
testo generale di questo lavoro è duplice. Da un lato, l’urgenza scientifica di elaborare un modello 
della coscienza che integri i dati neurobiologici con la dimensione vissuta dell’esperienza. Dall’al-
tro, la possibilità di riscoprire nel pensiero filosofico, e in particolare in quello rosminiano, in-
tuizioni potenti e inattese che possono dialogare con le sfide aperte dalla scienza contempora-
nea. 

Naturalmente non si tratta qui di sovrapporre due mondi concettuali eterogenei, né di 
compiere una forzatura interpretativa. Piuttosto, si vuole suggerire che la coscienza è potenzial-
mente il luogo di convergenza tra scienze naturali e scienze umane, e che filosofi come Rosmini, 
nella misura in cui hanno tematizzato la soggettività, possono offrire suggestioni e strumenti 
preziosi per una rinnovata comprensione della mente umana nella sua totalità. 

2. Dalla mente computazionale alla soggettività incarnata 

L’ingresso della coscienza nel campo delle scienze cognitive contemporanee ha una genea-
logia complessa, che si intreccia con lo sviluppo delle tecnologie informatiche e delle metafore 
computazionali. La cosiddetta rivoluzione cognitiva degli anni Cinquanta e Sessanta, spesso ce-
lebrata come il momento di rottura rispetto al comportamento osservabile del paradigma com-
portamentista, ha di fatto mantenuto una significativa distanza dalla dimensione soggettiva 
dell’esperienza. L’emergere di modelli dell’elaborazione dell’informazione, ispirati alla logica dei 
primi calcolatori elettronici, ha prodotto teorie estremamente sofisticate su componenti ogget-
tive di attenzione, memoria, linguaggio, ma ha lasciato ai margini la questione del «che cosa si 
prova» a essere un soggetto o un agente.3 

Nel contesto di questa prima stagione cognitivista, dominata da figure come Herbert Simon 
o Alan Newell, la mente era concepita essenzialmente come un sistema simbolico che manipola 
rappresentazioni. In questo quadro, l’esperienza vissuta appariva come un’appendice difficile da 
formalizzare: nel migliore dei casi un epifenomeno, ma senza uno status esplicito nei modelli 
psicologici o computazionali. È significativo, a tal proposito, che alcune delle prime indagini sulla 
coscienza siano state confinate a territori liminali come lo split brain o i disturbi della consape-
volezza, dove l’alterazione patologica offriva uno specchio negativo del funzionamento 

 
2 Cfr. D.J. CHALMERS , The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory ,  Oxford University 

Press, New York - Oxford 1996.  

3 Cfr. T. NAGEL , What Is It Like to  Be a Bat? , in «Philosophical Review», LXXXIII, 1974, 4, pp. 

435-450. 



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 259 
 

ISSN 2385-216X 

normale.4 
A partire dagli anni Novanta – anche grazie alla dichiarazione della Decade of the Brain da 

parte del Congresso statunitense – si è assistito a una progressiva legittimazione scientifica dello 
studio della coscienza. Nuove tecnologie, come ad esempio la risonanza magnetica funzionale e 
la stimolazione magnetica transcranica, hanno permesso di osservare correlati neurali dell’espe-
rienza soggettiva con crescente interesse e precisione. È in questa fase che emergono gli studi 
sui cosiddetti Neural Correlates of Consciousness (NCC) – pattern cerebrali associati a stati mentali 
riportati dai soggetti.5 

In questa rivoluzione,6 ciò che ha cambiato la prospettiva non è stato solo il progresso tec-
nologico. È stata, piuttosto, l’apertura epistemica alla legittimità del vissuto come dato. La pos-
sibilità di interrogare il soggetto non solo come portatore di segnali elettrofisiologici, ma come 
agente esperienziale – capace di riferire, articolare, descrivere – ha segnato un punto di svolta. 
La soggettività, per lungo tempo considerata una minaccia all’oggettività scientifica, ha iniziato 
a essere riconosciuta come una componente strutturale del fenomeno cosciente. 

A questa trasformazione ha contribuito in modo decisivo il paradigma dell’embodied cogni-
tion, secondo cui i processi cognitivi non sono confinati al cervello, ma emergono dall’interazione 
dinamica tra cervello, corpo e ambiente. La coscienza, da questo punto di vista, non è un’entità 
localizzata né un prodotto esclusivo dell’attività neurale, bensì un processo distribuito, incarnato 
e situato. Il sentire, il percepire, il riconoscersi come identità hanno una dimensione biologica, 
corporea, temporale, relazionale.7 

L’attenzione crescente alla corporeità, al movimento, alla dimensione affettiva, ha reso 
progressivamente possibile un riavvicinamento alle tradizioni filosofiche – fenomenologia, filo-
sofia della mente, epistemologie critiche – che per prime avevano indicato la centralità della 
soggettività vissuta. In questo contesto nasce e si sviluppa l’approccio neurofenomenologico, che 
verrà analizzato nelle sezioni successive. 

3. Lo hard problem e le sfide per la scienza della coscienza 

Nonostante i progressi delle neuroscienze degli ultimi anni, a oggi la coscienza continua a 

 
4 Cfr. M.S. GAZZANIGA , The Split-Brain: Rooting Consciousness in Biology ,  in «Proceedings of the 

National Academy of Sciences», CXI, 2014, 51, pp. 18093 -18094. 

5 Cfr. D. CHALMERS , What Is  a Neural Correlate of  Consciousness? , in T. METZINGER (ed.),  Neural 

Correlates of Consciousness:  Empirical and Conceptual Issues , MIT Press, Cambridge (MA) 2000, pp. 17 -

40. 

6 Cfr. M.A. BODEN , Mind as Machine: A History of Cognitive Science , Oxford University Press,  

Oxford 2008.  

7 Cfr. F.J. VARELA - E. THOMPSON - E. ROSCH, The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 

Experience ,  MIT Press, Cambridge (MA) 1991.  



260 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

rappresentare una sfida teorica e metodologica tra le più ardue dell’intero panorama scientifico. 
Il termine stesso rimane polisemico e sfuggente: si oscilla tra coscienza morale, autocoscienza, 
consapevolezza percettiva, intenzionalità, senza un accordo né semantico né operativo. La tra-
duzione stessa di consciousness dall’inglese in italiano apre ad ambiguità. Tuttavia, al di là delle 
difficoltà terminologiche, il vero ostacolo sta nella natura intrinseca dell’oggetto di studio: la 
coscienza non è qualcosa di cui si fa esperienza, ma quella cosa attraverso cui ogni esperienza si 
dà.8 

Il filosofo David Chalmers, nella sua ormai celebre distinzione tra i problemi facili (easy 
problems) e il problema difficile (hard problem) della coscienza, ha portato questa sfida al centro 
della filosofia della mente. I primi riguardano funzioni misurabili: attenzione, memoria, catego-
rizzazione, decisione. Il secondo riguarda la qualità intrinsecamente soggettiva dell’esperienza, 
ciò che Thomas Nagel ha definito «what it is like» essere qualcosa o qualcuno.9 Nessuna spiega-
zione neurofisiologica – per quanto raffinata – sembra in grado, da sola, di spiegare perché esista 
qualcosa che si prova nel percepire un colore, nel sentire un dolore, nel contemplare un paesag-
gio.10 

Le neuroscienze affrontano il problema della coscienza attraverso una pluralità di approcci 
teorici. Alcuni privilegiano la ricerca dei correlati neurali della coscienza, cercando di indivi-
duare pattern di attivazione cerebrale costantemente associati a specifici stati soggettivi. Altri 
propongono modelli più ambiziosi: la Global Workspace Theory, la Integrated Information Theory (IIT, 
di Giulio Tononi), la Higher-Order Thought Theory, la Predictive Processing Theory, ed altri, ma nes-
suna di queste teorie riesce, a oggi, a sciogliere la tensione tra il dominio oggettivo delle misura-
zioni e quello soggettivo dell’esperienza.11 La teoria dell’informazione integrata, in particolare, 
ha suscitato notevole interesse, proponendo che la coscienza emerga da una struttura di infor-
mazione internamente differenziata e integrata. Ma, come è stato osservato da molti critici, la 
formalizzazione matematica della teoria non garantisce una corrispondenza empirica affidabile. 
Il rischio di panpsichismo implicito – ovvero l’attribuzione di coscienza a qualsiasi sistema suffi-
cientemente integrato, inclusi termostati o circuiti digitali – ha suscitato perplessità profonde 
nella comunità scientifica.12 

Un secondo ordine di difficoltà è epistemologico: come può una scienza empirica fondarsi 
su dati soggettivi? La tradizione galileiana ha escluso la soggettività dal campo del vero oggetto 
della scienza, relegandola a residuo qualitativo, irriducibile alla misurazione. Ma nel caso della 
coscienza, l’esclusione della soggettività corrisponde all’esclusione del fenomeno stesso. L’incon-
gruenza di un’epistemologia che pretende di studiare ciò che deve prima negare è ormai sempre 

 
8 Cfr. N. DE P ISAPIA , La coscienza , Il  Mulino, Bologna 2024.  

9 Cfr. NAGEL , What Is It Like to Be a Bat? ,  cit.  

10 Cfr. CHALMERS , The Conscious Mind , cit.  

11 Cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.  

12 Cfr. S. FLEMING  [et al.], The Integrated Information Theory of Consciousness as Pseudoscience ,  

preprint, PsyArXiv, 2023.  



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 261 
 

ISSN 2385-216X 

più evidente.13 
C’è poi una difficoltà metodologica: quale status epistemico dare ai report fenomenologici? 

Se la coscienza è ciò che ciascuno sperimenta dall’interno, e se questa esperienza è irriducibile a 
un pattern neuronale, allora si rende necessario un dialogo con metodi che non siano esclusiva-
mente oggettivanti. Ed è proprio qui che la neurofenomenologia offre una via alternativa: non 
negare né ridurre, ma integrare. Riconoscere valore epistemico all’esperienza, senza rinunciare 
al rigore sperimentale. 

4. La neurofenomenologia come paradigma integrativo 

La neurofenomenologia nasce come tentativo di affrontare direttamente l’hard problem 
della coscienza, evitando le scorciatoie riduzionistiche e, al tempo stesso, superando la separa-
zione tra scienze naturali e scienze dello spirito.14 La sua origine è legata alla figura di Francisco 
Varela – biologo, neuroscienziato e studioso della pratica buddista – che già negli anni Novanta 
propose un’integrazione metodologica tra first-person data (dati dell’esperienza vissuta) e third-
person data (dati neurofisiologici), nel solco della tradizione fenomenologica inaugurata da Hus-
serl. In altre parole, Varela auspicava un programma di ricerca in cui i resoconti della soggetti-
vità e le misure oggettive del cervello si vincolassero reciprocamente. Il cuore della proposta 
neurofenomenologica è infatti la mutualità causale: l’esperienza soggettiva non è solo effetto 
dell’attività neuronale, ma può anche essere causa di cambiamenti nella dinamica cerebrale. 
Questo implica una forma di reciprocità epistemica tra il vissuto e il misurabile, in cui si creano 
vincoli reciproci (mutual constraints) tra il campo dei fenomeni rivelati dall’esperienza e il campo 
dei fenomeni stabiliti dalle scienze cognitive. In tal modo si rompe l’asimmetria epistemologica 
del paradigma neuroscientifico standard, nel quale la fisiologia rappresenta la realtà vera e 
l’esperienza soggettiva ne è una semplice narrazione collaterale. 

La neurofenomenologia non è solo una teoria, ma anche una prassi. Richiede un addestra-
mento metodologico tanto del soggetto sperimentale quanto dello sperimentatore, a cui è chie-
sto di sospendere il giudizio, secondo una forma operativa di epoché, per accogliere la testimo-
nianza del soggetto nella sua irriducibile singolarità. Questo approccio di ricerca prima-per-
sona/terza-persona richiede dunque una disciplina rigorosa e una fiducia reciproca tra scien-
ziato e partecipante, in cui entrambi si fanno in qualche misura esploratori della coscienza. La 
sfida sperimentale è notevole: bisogna trovare correlazioni e ponti tra due domini eterogenei 
(esperienza vissuta e processi neurali) lasciando che ciascuno informi l’altro in un circolo vir-
tuoso.  

Un aspetto distintivo della neurofenomenologia è il suo carattere interdisciplinare radi-
cale. Non si limita a collegare neuroscienze e fenomenologia filosofica, ma si apre alla psicologia 

 
13 Cfr. FRANK  -  GLEISER - THOMPSON , The Blind Spot ,  cit.  

14 Cfr. F.J.  VARELA , Neurophenomenology: A Methodological Remedy for the Hard Problem , in «Jour-

nal of Consciousness Studies», VI, 1996, 2 -3, pp. 330-349. 



262 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

contemplativa, all’epistemologia critica, all’estetica, alla mistica comparata. In questo approccio, 
la soggettività non è una minaccia per la scienza, ma il suo presupposto trasparente, da esplorare 
con strumenti nuovi. La coscienza cessa di essere un oggetto isolato nel cervello e si rivela come 
un processo relazionale che coinvolge cervello, corpo, ambiente e cultura – al tempo stesso bio-
logica e biografica, neuronale e narrativa. Studi recenti in questo ambito mostrano proprio l’ef-
ficacia di questo dialogo iterativo: ad esempio, nel campo della coscienza del sé, gruppi di ricerca 
hanno utilizzato diversi metodi fenomenologici (interviste, questionari esperienziali) e varie mi-
sure neuroscientifiche, esplorando scientificamente il senso di sé e dei suoi confini.15 

Forse la proposta più innovativa della neurofenomenologia è l’idea che la coscienza possa 
essere indagata non solo nei suoi contenuti, ma anche nella sua forma pre-categoriale, cioè nel 
‘modo in cui si dà’. Per questo emerge un grande interesse per stati di coscienza non ordinari, in 
cui le strutture dell’io, del tempo e della percezione vengono alterate. Stati indotti da medita-
zione profonda, sonno senza sogni, sogno lucido, trance ipnotica, oppure mediante sostanze psi-
chedeliche, diventano laboratori per osservare la coscienza in tutti i suoi stati. 16 In casi più 
estremi, lo studio si spinge alla coscienza senza oggetto, una sorta di presenza pura che rimane 
quando i contenuti particolari svaniscono. In questi studi, la neurofenomenologia più che mai 
invita a osservare la coscienza come campo anziché come oggetto puntuale, esplorando la soglia 
in cui la coscienza è semplicemente cosciente di sé, priva di forma determinata.17 

Da questo punto di vista, è notevole la convergenza con una intuizione rosminiana ante 
litteram. Il filosofo Rosmini, in un altro linguaggio, aveva indicato qualcosa di analogo attraverso 
il concetto di sentimento fondamentale, ossia una consapevolezza pre-riflessiva, originaria, che 
non può essere oggettivata ma solo vissuta. Così come per la neurofenomenologia, anche nel 
pensiero rosminiano l’esperienza non è un dato da spiegare, ma una condizione costitutiva di 
ogni spiegazione ulteriore.  

5. L’idea di coscienza in Rosmini: sentimento fondamentale e pre-riflessività 

Il pensiero di Antonio Rosmini (1797-1855), solitamente incasellato nella tradizione filoso-
fica e teologica italiana, offre spunti sorprendenti per il dibattito contemporaneo sulla coscienza 
– specialmente se letto alla luce delle recenti riflessioni sulla soggettività incarnata (emobodied 
cognition) e pre-riflessiva.18  Tra questi spicca la nozione di sentimento fondamentale, che in 

 
15 Cfr. A. BERKOVICH-OHANA  [et al.], The Hitchhiker’s  Guide to Neurophenomenology. The Case of  

Studying Self Boundaries with Meditators , in «Frontiers in Psychology», XI, 2020, 1, art. 1680.  

16 Cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.  

17 Cfr. T. METZINGER , The Elephant and the Blind. The Experience of Pure Consciousness.  Philosophy,  

Science, and 500+ Experiential Reports , MIT Press, Cambridge (MA) 2024.  

18 Cfr. M. GALVANI , Uno sguardo sull’umano. Antropologia e metafisica in Antonio Rosmini e Edith 

Stein , Tab Edizioni, Roma 2020.  



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 263 
 

ISSN 2385-216X 

Rosmini si manifesta come una percezione indistinta dell’essere da parte del soggetto incarnato, 
anteriore a ogni riflessione, a ogni distinzione tra oggetto e soggetto, e dunque originaria ri-
spetto alla coscienza esplicita. Nella sua formulazione più compiuta, il sentimento fondamentale 
non è un contenuto particolare della coscienza, ma ciò che rende possibile qualsiasi contenuto. 
È, per così dire, una consapevolezza senza oggetto che costituisce il piano di fondo su cui si dise-
gnano tutte le altre esperienze. In questo senso Rosmini anticipa una concezione radicalmente 
pre-intenzionale della coscienza, paragonabile – per certi versi – all’idea di pure awareness pre-
sente in molte tradizioni contemplative e, più recentemente, nei modelli di coscienza cosiddetti 
non-duali studiati dalla neurofenomenologia e dalla psicologia contemplativa. 

Importante sottolineare che il sentimento fondamentale, per Rosmini, è intrinsecamente 
corporeo. Esso si radica nella percezione del corpo come primo oggetto e, insieme, come primo 
luogo dell’esperienza.19 Non abbiamo a che fare, dunque, con una coscienza astratta o disincar-
nata, ma con una soggettività incarnata, nella quale sensazione e intelletto si co-originano. In 
termini attuali, Rosmini prefigura ciò che oggi chiamiamo embodied cognition: la percezione del 
sé corporeo costituisce il fondamento dell’identità personale e della consapevolezza situata nel 
mondo. Il corpo vivo non è un semplice oggetto fra gli altri, ma la condizione perché vi sia un 
punto di vista, un campo di presenza cosciente. 

Un passaggio particolarmente emblematico di questa concezione si trova nel Nuovo saggio 
sull’origine delle idee,20 dove Rosmini propone una sorta di esperimento (ed esperienza) interiore. 
Egli scrive: 

 
Se io mi colloco in un luogo di perfetta oscurità, e me ne sto perfettamente immobile per lungo 

tempo, se cerco ancora di tor via dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi troverò final-
mente in tal stato, nel quale mi sembrerà di non aver più cognizione de’ confini del mio corpo, della col-
locazione delle mie mani e de’ miei piedi e di tutte l’altre parti. Facendo quest’esperienza nel modo più 
perfetto che si possa, o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto è possibile, anteriore a tutte 
le sensazioni ricevute; io dico che soprastà in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo.21 

 
Questo esercizio, concepito da Rosmini in chiave filosofica e gnoseologica, può essere rein-

terpretato in termini contemporanei come una forma di meditazione basata sulla deprivazione 
sensoriale, capace di indurre uno stato alterato di coscienza in cui il sentimento fondamentale 
diviene più accessibile. Il parallelismo con le pratiche contemplative avanzate – o con stati mo-
dificati di coscienza indotti da mezzi moderni – è impressionante. Pratiche meditative di isola-
mento (si pensi alle camere di deprivazione sensoriale o ai ritiri ascetici) riportano in molti casi 
un senso di presenza nuda, non mediata da oggetti o rappresentazioni. I mistici spesso parlano 
di una luce che non illumina nulla se non sé stessa, o di uno spazio vuoto ma vivo: immagini 
paradossali per descrivere una coscienza priva di contenuti specifici, ma intensamente vigile. È 

 
19 Cfr. ibidem .  

20 Cfr. A. ROSMINI , Nuovo saggio sull’origine delle idee  [1830], a cura di G.A.  AUSONIO , Città 

Nuova, Roma 1992.  

21 Ivi,  n. 711, pp. 248-249. 



264 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

la coscienza come sfondo puro – potenzialità in atto, pre-condizione di ogni atto cosciente suc-
cessivo. Gli stati di trance estatica descritti in ambito religioso, così come le esperienze di vuoto 
cosciente dei meditanti esperti, o ancora i white dreams (sogni privi di contenuto) in ambito oni-
rico, convergono tutti nell’indicare la possibilità di una coscienza senza forma, ma non per que-
sto spenta. Anzi, talvolta tale stato è accompagnato da un senso di chiarezza e di apertura mag-
giori del normale.22 

Questa convergenza concettuale non implica una sovrapposizione semplice tra Rosmini e 
la neurofenomenologia, ma suggerisce una risonanza profonda. Rosmini giunge al sentimento 
fondamentale per via speculativa e teologica; Varela e colleghi vi arrivano per via sperimentale 
e fenomenologica. Eppure, in entrambi i casi si riconosce che la coscienza non è una cosa, ma una 
trasparenza: un evento che si dà a sé stesso prima di ogni tematizzazione, di ogni linguaggio, di 
ogni identità riflessa. Il filosofo trentino e il neuro-scienziato cileno, pur lontanissimi per conte-
sto, concordano nel vedere nella soggettività primaria il principium da cui partire. L’interesse 
filosofico di questo confronto non risiede solo nella similarità formale tra le due concezioni, ma 
nella possibilità di pensare la coscienza come fondamento ontologico e non derivato. In Rosmini, 
il sentimento fondamentale è ciò che apre l’accesso all’idea dell’essere. Nella neurofenomenolo-
gia, la coscienza è considerata la condizione originaria di ogni conoscenza – il blind spot della 
scienza, come recita significativamente il titolo dell’opera recente di Adam Frank e colleghi.23 In 
entrambi i casi si tratta di riconoscere che non vi è esperienza del mondo se non all’interno di un 
campo di coscienza già operante (benché non tematizzato). 

Alla luce di queste considerazioni, il sentimento fondamentale può essere considerato come 
una forma di intuizione pre-concettuale. Non è un oggetto tra gli altri, ma ciò che accompagna 
ogni oggetto possibile. Proprio in questa sua qualità liminare, il pensiero rosminiano si rivela 
sorprendentemente moderno: non tanto perché anticipi specifiche teorie neuroscientifiche, ma 
perché testimonia un’esigenza radicale e ancora aperta – quella di pensare la coscienza non come 
un risultato, ma come un inizio. 

6. Incontri inattesi: Rosmini, la deprivazione sensoriale e gli stati alterati 

Nel passo del Nuovo saggio sull’origine delle idee in cui Rosmini invita il lettore a isolarsi in 
uno spazio oscuro e silenzioso, privo di immagini sensibili e di stimoli corporei, si delinea – come 
abbiamo visto – un esercizio spirituale tanto di ogni epoca quanto attuale. Non si tratta solo di 
un esperimento mentale (alla maniera cartesiana), ma di un vero e proprio esperimento fondato 
sull’esperienza diretta. Ebbene, questo scenario è precisamente ciò che oggi viene esplorato da 
numerosi studi neuroscientifici sugli stati modificati di coscienza che, come abbiamo accennato, 
vanno dalle esperienze fatte nel sonno profondo non-REM al sogno lucido, dalla trance ipnotica 

 
22 Cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.  

23 Cfr. FRANK - GLEISER - THOMPSON , The Blind Spot ,  cit.  



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 265 
 

ISSN 2385-216X 

alle esperienze mistiche, fino all’uso controllato in ipnosi.24 Tutti questi stati mettono in discus-
sione la configurazione ordinaria dell’esperienza cosciente, modificando la percezione, l’iden-
tità, il senso del tempo e dell’oggettività. In particolare, gli stati indotti da deprivazione senso-
riale – come quelli vissuti in camere anecoiche, in esperimenti di isolamento prolungato o in 
ambienti virtuali immersivi – risultano affini al gesto rosminiano sopra descritto. In tali condi-
zioni, la coscienza non si spegne (come una concezione riduzionista suggerirebbe), ma si riorga-
nizza. Emergono forme di presenza senza oggetto, di consapevolezza vuota, ma intensa, in cui 
non vi è differenziazione esperienziale tra soggetto e oggetto (i già citati stati non-duali), e in cui 
si è coscienti senza poter riferire contenuti espliciti. 

La neuroscienza contemporanea conferma che quando il cervello è privato di input esterni 
non cade nel buio privo di mente, bensì mostra dinamiche endogene peculiari: alcune reti neurali 
diminuiscono la propria attività, mentre altre – spesso silenti – si attivano, forse correlate pro-
prio a quella base cosciente elementare. 

Significativamente, molti di questi studi puntano il focus sulle reti neurali legate al sé nar-
rativo. Ad esempio, ricerche sugli effetti di meditazione profonda o di psichedelici classicamente 
riportano una diminuzione di coesione funzionale nella Default Mode Network (DMN), la rete ce-
rebrale che normalmente sostiene il nostro mind-wandering (divagare mentale) autoreferenziale 
e al tempo stesso dà struttura al senso ordinario di sé. La dissoluzione dell’ego sperimentata in 
stati estatici o psichedelici è stata messa in relazione proprio con un’inibizione/transitoria di-
sintegrazione dell’attività della DMN.25 

Ciò che colpisce è che, nonostante questa disattivazione di alcune strutture cerebrale di 
alto livello, la coscienza in senso fenomenologico non vada perduta. Anzi, in molti resoconti sog-
gettivi si riscontra un aumento della lucidità, un sentimento di connessione emotiva più vasto e 
una profonda coerenza interna dell’esperienza. In altri termini, l’assenza temporanea dell’io nar-
rativo non comporta affatto l’incoscienza, bensì può aprire a una forma di soggettività più ampia 
e trasparente, in cui il confine tra sé e mondo si attenua. È un dato paradossale, ma documentato: 
l’identità personale può addirittura rafforzarsi dopo essere passata per la sua sospensione tem-
poranea. 

Rosmini, nella sua riflessione teologica e ascetica, riconosceva in anticipo questa possibi-
lità. Nei suoi scritti descrive momenti in cui l’intelligenza si ritrae e rimane solo il sentimento 
dell’essere. Non è l’annullamento del sé, ma il suo superamento in apertura: un sé che si lascia 
attraversare, che si offre. Questa esperienza – nella tradizione cristiana spesso associata alla gra-
zia o alla presenza divina – può oggi essere riletta in termini fenomenologici come una forma-
limite della coscienza, in cui le strutture egoiche si dissolvono per lasciare emergere la coscienza 
come pura disponibilità all’Essere. Lo stupore metafisico di fronte all’Essere, di cui parlano molti 
mistici, trova dunque un riscontro nelle scansioni cerebrali moderne: il cervello in stati estatici 
mostra schemi anomali, ma non caotici – come se si riordinasse intorno a centri nuovi, 

 
24 Cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.  

25 Cfr. Y. YESHURUN - M. NGUYEN  -  U. HASSON , The Default Mode Network: Where the Idiosyncratic 

Self Meets the Shared Social World , in «Nature Reviews Neuroscience», XXII, 2021, 3, pp. 181 -192. 



266 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

temporanei, che riflettono l’insorgere di insight profondi e ristrutturanti. Ad esempio, studi di 
neuroimaging su persone in meditazione profonda evidenziano che, mentre la DMN si quieta, au-
mentano le connessioni funzionali tra aree cerebrali prima distinte.26 Ciò suggerisce una deco-
struzione della gerarchia cerebrale e una maggiore integrazione globale, che potrebbe corrispon-
dere – sul piano fenomenologico – a quella sensazione di unità e chiarezza citata dai praticanti 
di esercizi spirituali. 

7. Esperienza incarnata, identità, tempo e dissoluzione dell’ego 

Dalle riflessioni precedenti emergono alcuni nodi concettuali di rilievo sia per le neuro-
scienze sia per la filosofia: il legame tra corporeità e coscienza, la natura temporale dell’identità 
personale e il rapporto con l’alterità, fino alla possibilità di una dissoluzione positiva dell’ego. 
Tutti questi temi trovano spazio tanto nella neurofenomenologia quanto nel pensiero rosmi-
niano. 

In primo luogo, l’esperienza cosciente si rivela intrinsecamente incarnata. La coscienza, 
lungi dall’essere un atto intellettuale disincarnato, si dà sempre in un corpo e attraverso un 
corpo. Questo fatto, evidente per Rosmini, è ribadito dalla fenomenologia contemporanea e dalle 
scienze cognitive. La mente è inseparabile dal corpo vivente; e ciò che Rosmini chiamava senti-
mento fondamentale corporeo oggi lo riconosciamo come la base del senso di sé minimale, quella 
percezione interna di esistere qui-ed-ora in un organismo. Senza il costante flusso di segnali in-
terocettivi e propriocettivi dal nostro organismo, la coscienza di sé sarebbe vuota di realtà con-
creta. La neurofenomenologia sottolinea esattamente questo punto: ogni esperienza, anche la 
più astratta, si radica in uno stato corporale (posturale, viscerale, cinestesico) che ne costituisce 
il tono di base. Rosmini, con il linguaggio del suo tempo, affermava qualcosa di analogo, quando 
sosteneva che nel sentimento fondamentale corporeo ognuno di noi si sente vivere, ha il senso 
di sé come sintesi di corpo e coscienza.  

In secondo luogo, la coscienza è intrinsecamente temporale e ciò ha implicazioni decisive 
per l’identità. Rosmini descrive la coscienza come attualità fluente, come presente che scorre e 
si conserva nella memoria e nell’attesa. Riprendendo in parte la tripartizione agostiniana del 
tempo (memoria, attenzione, anticipazione) e, per altri aspetti, anticipando le analisi della feno-
menologia husserliana, egli vede la soggettività come un flusso. Il tempo della coscienza non è il 
tempo cronologico degli orologi, ma il tempo vissuto, il tempo come forma dell’esperienza incar-
nata. In questa prospettiva, l’identità personale non è un dato fisso ma un compito: è la capacità 
di ritrovarsi nella continuità dell’esperienza malgrado il mutamento incessante. Ma questa con-
tinuità non è mai chiusa né autonoma: è sempre esposta all’altro, al mondo, al sacro. Proprio in 
tale esposizione, la coscienza può sperimentare anche la propria apertura radicale – fino alla 
dissoluzione dell’ego. 

 
26 Cfr. S. F IALOKE  [et al.],  Functional Connectivity Changes in Meditators and Novices During Yoga 

Nidra Practice , in «Scientific Reports», XIV, 2024, art.  12957.  



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 267 
 

ISSN 2385-216X 

Vale la pena ribadire che la dissoluzione dell’ego, di cui si è detto, non va intesa come fe-
nomeno patologico, bensì come una possibilità esperienziale inscritta nella coscienza stessa. 
Stati di coscienza non ordinari – estasi mistiche, esperienze psichedeliche, meditazione pro-
fonda, sogno lucido, situazioni limite come le NDE (Near-Death Experiences, o esperienze di pre-
morte) – mostrano tutti la stessa struttura di base: la narrazione ordinaria di sé (il piccolo io 
autobiografico) può temporaneamente dissolversi, lasciando spazio a una consapevolezza imper-
sonale. Ma impersonale qui non significa assenza di soggettività; al contrario, significa soggetti-
vità in forma pura – priva di appropriazione egocentrica, di giudizio, di identificazione rigida. È 
come se la coscienza si riconoscesse per ciò che è, al di là delle forme contingenti che assume 
nella vita quotidiana. Molti riportano che queste esperienze di morte dell’ego coincidono con 
sentimenti di unità con gli altri e con il mondo, come se cadessero le barriere che normalmente 
ci isolano. Non sorprende allora che, una volta rientrati nello stato ordinario, tali vissuti possano 
avere effetti positivi durevoli: maggiore apertura mentale, cambiamenti nei valori, riduzione 
dell’ansia di morte, ecc. (dati confermati da studi clinici sulle esperienze psichedeliche control-
late). In breve, l’ego può dissolversi senza che la coscienza si estingua; anzi, l’io può ritrovarsi 
trasformato e rafforzato proprio attraverso la sua temporanea sospensione.27 

Rosmini aveva un’intuizione di tutto ciò nella sua dottrina spirituale. Egli distingueva tra 
l’io superficiale – legato alle passioni disordinate – e un sé più profondo aperto alla grazia. Nei 
momenti di contemplazione più alta, secondo Rosmini, l’intelletto umano si ritrae davanti allo 
splendore dell’Essere e lascia che sia il puro sentimento dell’Essere (il sentimento fondamentale) 
a regnare. Questa condizione, descritta a tratti nei suoi scritti ascetici, risuona con le testimo-
nianze mistiche di tutti i tempi. Non è un caso che Rosmini fosse affascinato da figure come la 
giovane mistica tirolese Maria von Mörl, celebre per le sue estasi prolungate: in una lettera il 
filosofo la descrive come incessantemente rapita in estasi.28 La filosofia rosminiana della co-
scienza nasceva anche in dialogo con queste esperienze-limite. La neurofenomenologia, dal 
canto suo, cerca di tradurre simili esperienze in protocolli e dati: non per ridurle, ma per com-
prenderne le condizioni di possibilità e inserirle in una cornice conoscitiva condivisa. 

In definitiva, tanto Rosmini quanto la neurofenomenologia convergono sull’idea che la co-
scienza sia relazione più che sostanza, processo aperto più che entità chiusa. L’identità perso-
nale, allora, non è un monolite ma una narrazione incarnata che si costruisce nel tempo e nelle 
relazioni con gli altri. La coscienza umana fiorisce nel dialogo – tra sé e sé, tra sé e l’altro, tra 
l’uomo e Dio – e tale dialogo costitutivo lascia tracce nell’organizzazione del nostro cervello (ad 
esempio, nelle reti deputate alla social cognition e all’empatia). L’alterità (l’altro-da-sé) non è un 
elemento estrinseco, ma un fattore co-creativo del sé: senza l’altro non diverremmo mai piena-
mente coscienti di noi stessi.  

 
27 Cfr. DE P ISAPIA , La coscienza ,  cit.  

28 Cfr. L.M.I. GADALETA , Rosmini e una mistica del suo tempo: Maria von Mori ,  in «Rosmini Stu-

dies», IX, 2022, pp. 49-68. 



268 NICOLA DE PISAPIA 
 

ISSN 2385-216X 

8. Conclusione: verso un nuovo umanesimo neurofenomenologico 

Nel corso di questo capitolo abbiamo abbozzato un itinerario che va dal paradigma compu-
tazionale della mente a una concezione della coscienza come fenomeno incarnato, relazionale e 
temporale. In questo tragitto, due tradizioni solo apparentemente distanti – il pensiero di Anto-
nio Rosmini e la neurofenomenologia contemporanea – si sono incontrate in una serie di snodi 
concettuali inattesi: il sentimento fondamentale, la coscienza pre-riflessiva, la dissoluzione 
dell’ego, la temporalità vissuta, la centralità del corpo, l’esperienza mistica come forma conosci-
tiva. 

In questo itinerario concettuale, abbiamo evidenziato alcune corrispondenze strutturali 
tra il pensiero di Antonio Rosmini e l’approccio neurofenomenologico contemporaneo. Pur ap-
partenendo a contesti storici, linguistici e disciplinari differenti, entrambi affrontano la co-
scienza non come oggetto esterno da misurare, ma come evento primario da riconoscere e de-
scrivere. Per riassumere, e per fornire una sintesi che possa fungere da spunto per successivi 
approfondimenti, ecco i principali punti di convergenza: 

1. Fondamento della coscienza: Rosmini individua nel sentimento fondamentale una con-
sapevolezza originaria, pre-riflessiva, incarnata. La neurofenomenologia descrive analogamente 
la coscienza come consapevolezza pre-intenzionale, che precede ogni contenuto tematico. 

2. Metodo conoscitivo: l’esplorazione rosminiana si fonda sull’introspezione filosofico-teo-
logica e sull’esperienza spirituale. La neurofenomenologia combina invece descrizione fenome-
nologica in prima persona e raccolta di dati neurali, secondo un principio di reciprocità episte-
mica. 

3. Temporalità della coscienza: entrambi riconoscono il carattere temporale e dinamico 
della coscienza. Rosmini parla di attualità fluente, la neurofenomenologia di tempo vissuto, in 
dialogo con Husserl e le neuroscienze contemporanee. 

4. Corporeità e embodiment: per Rosmini, il corpo è il primo luogo della coscienza; per la 
neurofenomenologia, il sé emerge dalla percezione incarnata e interattiva, coerente con la teoria 
dell’embodied mind. 

5. Identità e dissoluzione dell’ego: Rosmini contempla la possibilità di una sospensione 
dell’intelligenza e di una consapevolezza impersonale nelle esperienze mistiche. La neurofeno-
menologia e le neuroscienze contemplative osservano analoghi stati non ordinari, in cui la inter-
connessione della rete cerebrale DMN si allenta temporaneamente, dando luogo a stati di co-
scienza ipoegoici o senza ego. 

6. Stati alterati ed esperienze liminali: l’esperimento mentale rosminiano dell’isolamento 
sensoriale trova riscontro nei moderni studi sulla deprivazione sensoriale, il sonno profondo 
consapevole, la meditazione profonda e gli stati psichedelici, come modalità di accesso a forme 
radicali di coscienza pre-rappresentativa. 

7. Trascendenza e relazione: in Rosmini, la coscienza si apre all’idea dell’essere e a Dio come 
orizzonte ontologico ultimo. La neurofenomenologia non tematizza la trascendenza in senso teo-
logico, ma riconosce nell’apertura all’alterità un tratto costitutivo della coscienza. 

Questi parallelismi non annullano le differenze tra i due approcci, ma rivelano un itinerario 
o un’intersezione capace di ispirare una nuova riflessione sulla coscienza: non più dominio esclu-
sivo della scienza o della filosofia separatamente, ma luogo condiviso di interrogazione 
sull’umano.  



COSCIENZA E SOGGETTIVITÀ 269 
 

ISSN 2385-216X 

Ciò che emerge da questo confronto non è una teoria nuova della coscienza, ma una tra-
sformazione del modo stesso di porre la questione. La coscienza non può più essere pensata come 
un oggetto da spiegare, ma come un’origine da riconoscere. Essa non si trova in una regione del 
cervello, né si lascia ridurre a funzioni adattive: è il campo stesso in cui l’esperienza ha luogo, il 
lume in cui ogni contenuto diventa mondo, il luogo primordiale dell’incontro con l’essere. La 
proposta neurofenomenologica, riletta attraverso la lente rosminiana, conduce verso ciò che po-
tremmo chiamare imprudentemente un nuovo umanesimo. Non un ritorno all’umanesimo 
astratto della coscienza cartesiana, né a quello identitario e logo-centrico della modernità, ma 
un umanesimo trasparente e plurale, che riconosce nella coscienza la sede di un’originaria vul-
nerabilità, di un’esposizione all’altro, di una disponibilità a trascendere sé stessi. 

Questo umanesimo non è centrato sull’ego, ma sulla relazione; non sulla sostanza, ma 
sull’apertura; non sull’ordine imposto, ma sull’ascolto. Esso implica una ridefinizione epistemo-
logica, in cui l’esperienza soggettiva non è più il residuo o l’epifenomeno dell’oggettività, ma la 
sua condizione di possibilità. Implica anche una trasformazione etica, per cui il riconoscimento 
dell’altro come essere cosciente diventa fondamento di responsabilità e di compassione. E, infine, 
implica un’apertura ontologica: la coscienza intesa come segno del fatto che l’Essere non è mai 
totalmente afferrabile, ma sempre dato, donato, eccedente ogni presa concettuale. 

Rosmini, in questo orizzonte, non appare più come un pensatore relegato alla storia della 
filosofia italiana di fine Settecento o alla teologia cattolica, ma come un interlocutore vivo per le 
scienze della mente e dell’esperienza. Il suo pensiero, che unisce rigore speculativo e tensione 
mistica, può essere riscoperto come risorsa per costruire ponti tra domini disciplinari oggi an-
cora separati. Non si tratta di attualizzarlo in modo strumentale, ma di riconoscerne l’affinità 
strutturale con la ricerca contemporanea più audace e riflessiva. Dall’altra parte, la neurofeno-
menologia – arricchita dall’incontro con prospettive filosofiche profonde – può evitare di scivo-
lare in un nuovo scientismo. Invece di cercare meri correlati neuronali della coscienza, essa può 
ambire a una comprensione integrale dell’esperienza, dove dati empirici e significati esistenziali 
coesistano in un quadro unitario. 

È tempo, dunque, di riconoscere che la coscienza non è solo un problema scientifico da 
risolvere, ma anche una via conoscitiva da percorrere. In questo percorso, il sapere non si oppone 
alla trasformazione, ma la accompagna; l’esperienza non si riduce alla descrizione, ma la supera 
continuamente; e il pensiero filosofico – nella sua forma più alta – non spiega soltanto, ma 
orienta, custodisce, apre orizzonti di senso. In questo senso, l’incontro tra Rosmini e la neurofe-
nomenologia qui solamente abbozzato non è stato per noi solo un confronto teorico, ma un eser-
cizio di ascolto reciproco: una pratica ermeneutica che restituisce alla coscienza la sua comples-
sità, la sua profondità e la sua vocazione più radicale – quella di essere la soglia tra l’umano e lo 
spirituale. 

 
 
 

nicola.depisapia@unitn.it 
 

(Università di Trento) 


