
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 471-484 

ISSN 2385-216X 

MARIO PANGALLO 

UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ 
IN ANTONIO ROSMINI 

AN ESSAY ON FREEDOM IN ANTONIO ROSMINI’S THOUGHT 

The coincidence of two anniversaries – the thesis of Antonio Rosmini, and the anniversary 
of the founding of the University of Padua – has become the occasion for the convention on 
freedom in the intellectual pattern of Antonio Rosmini. Many items have been developed 
such as biography, history, juridical rights, policy, property. Rosminian thought, anyway, 
reaches its highpoint in the concept of person, where any real power is highlighted by and 
based on metaphysical freedom. 

Introduzione 

Nei giorni 24 e 25 novembre 2022, a Padova, si è tenuto il convegno internazionale Antonio 
Rosmini, filosofo e teologo della libertà. A duecento anni dalla laurea in Sacra Teologia e Diritto Canonico 
nell’Università di Padova, nato dalla collaborazione tra l’Università di Padova e la Facoltà Teologica 
del Triveneto, felicemente inserito nel percorso celebrativo degli 800 anni dell’Ateneo patavino, 
e, cosa singolare, in linea con il motto dell’Università Universa Universis Patavina Libertas. Le qua-
lificate relazioni sono state raccolte nel volume Profili della libertà in Antonio Rosmini, a curatela di 
Marta Ferronato e Alberto Peratoner, Mimesis, 2024. 

Il Convegno ha voluto commemorare i duecento anni della Tesi di Laurea di Antonio Ro-
smini, giunta a noi in due manoscritti, la cui versione più breve porta il titolo De Sibyllinis verae 
aliquae fuerint de Christo praedictiones; e l’altra De Sibyllinis lucubratiuncula. Salomoni spiega come 
la tematica si leghi alla convinzione dei Padri della Chiesa che anche il mondo pagano, tramite le 
Sibille, abbia colto l’annuncio della venuta del Messia.1 

Il leitmotiv del convegno verte sul tema della libertà negli scritti del Roveretano. Anche 

 
1 P. SALOMONI , La tesi di Rosmini:  tracce della rivelazione negli oracoli sibill ini ,  in M. FERRONATO  

– A. PERATONER  (eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini , Mimesis, Milano-Udine 2024, pp. 33-44. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


472 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

Rosmini «libertà va cercando»,2 sia – come fa rilevare magistralmente Peratoner – nei meandri 
dell’animo umano, dove «la possibilità di una metafisica della libertà, in Rosmini, è un dato 
teoretico rilevante»,3 e sia nei rapporti sociali, dove – spiega Nicoletti – la «libertà giuridica va 
garantita a tutti».4 

Biografia storica 

Il primo atto libero del giovane Roveretano – ricorda Stefania Zanardi5 – è la libera e pon-
derata decisione del sacerdozio, comunicata con convinzione («io ho fermato di farmi Prete»)6 
in una lettera del 22 settembre 1814, all’arciprete Menotti. Le motivazioni che spingono Rosmini 
a dedicare la propria vita alla Chiesa e al prossimo si scoprono nella corrispondenza che il gio-
vane Roveretano intreccia con Luigi Sonn e Simone Michele Tevini, con i quali condivide il pro-
fondo anelito spirituale per una intima partecipazione alla croce di Cristo nell’annuncio del Van-
gelo. Altrettanto importane è il periodo universitario in Padova, dove, all’amore dello studio teo-
logico, si affianca una profonda amicizia con docenti e studenti, uniti nella ricerca della verità e 
della bellezza universali. 

Nel 1822, Rosmini difende, a Padova, la propria tesi sulle Sibille. L’analisi puntuale e intro-
spettiva di Patricia Salomoni porta il lettore a scoprire come «una “questione sibillina” [fosse] 
già viva nei primi secoli della Chiesa».7 Tornata in auge con la Riforma Protestante, essa se ne 
vede però negata la validità dalla Riforma stessa. Sarà, in particolare, il medico e filologo calvi-
nista Johannes Opsopoeus a negare ispirazione divina alle varie interpretazioni mantiche ante-
cedenti la venuta di Cristo.8 Ancora più radicale sarà la valutazione dello storico e filologo Isaac 

 
2 D. ALIGHIERI , Purgatorio ,  I, 71.  

3 A. PERATONER , Spontaneità, volontà, libertà portanti  di continuità ontoetica nella struttura sin-

tesica della persona in Rosmini,  in FERRONATO  –  PERATONER  (eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini ,  

cit.,  p. 91.  

4 M. NICOLETTI , Cittadini e non cittadini:  diritti universali e diritto di preoccupazione nel pensiero 

di Rosmini , in FERRONATO  – PERATONER  (eds.),  Profili  della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 171.  

5 S.  ZANARDI , I l giovane Rosmini:  dalla libera scelta del sacerdozio alla frequenza della facoltà teo-

logica patavina , in FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili  della libertà in Antonio Rosmini , cit. , pp. 19-

31. 

6 A. ROSMINI , Lettere.  2  giugno 1813 –  19 novembre 1816 , I,  eds. L. MALUSA  – S. ZANARDI , (61), Città 

Nuova, Roma 2015, p. 203.  

7 SALOMONI , La tesi di Rosmini:  tracce della rivelazione negli oracoli sibill ini ,  cit., p. 37.  

8 Iohanne OPSOPOEO , ΣΙΒΛΛΙΑΚΟΙ  ΧΡΕΣΜΟΙ  hoc est Sibyllina oracula ,  Ex veteribus codicibus 

emendata, ac restituta et commentariis diversorum illustrata, Operà & Studio, Servati gallæi, 



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 473 
 

ISSN 2385-216X 

Casaubon,9 anch’egli calvinista, il quale contesterà l’assenza di fonti nelle citazioni delle profezie 
sibilline negli Annales ecclesiastici del cardinale Cesare Baronio. A fronte di ciò, nella sua Tesi di 
Laurea, Rosmini espone un testo apologetico, in cui, grazie ad una approfondita critica storica, 
supportata da fonti classiche e patristiche, mette in rilievo il sano intreccio tra cultura pagana e 
cristianesimo, legame che le prime comunità neotestamentarie avevano saputo sapientemente 
coltivare. 

Nel 1828, Rosmini fonda l’Istituto della Carità, per il quale si spenderà con amore e dedi-
zione; ai religiosi che ne faranno parte, chiederà di vivere la propria vocazione con maturità e 
responsabilità; promuoverà la crescita personale dei membri, dando loro fiducia, libertà di mo-
vimento e di iniziativa. Con tale intento – fa notare Vito Nardin – le Regole dell’Istituto esortano 
i membri ad una libera ‘volontarietà’, per aderire convintamente all’obbedienza ricevuta dal su-
periore, lasciandosi, così, guidare da uno “spirito di intelligenza” che riconosce e mette in atto 
«la capacità che ha sempre la nostra volontà di aderire liberamente al Bene»,10 infatti, è opportuno 
ricordare, «la nostra persona è sovrana di sé, di una sovranità inalienabile».11 

Biografia tematica 

A seguire, Antonio Staglianò approfondisce l’aspetto teoretico rosminiano, richiamando la 
riduzione del sintesismo delle tre forme dell’essere nell’isomorfo “sintesismo nel sintesismo”, in 
cui l’affezione (micro-reale), l’intellezione (micro-ideale) e la volizione (micro-morale) assurgono a 
valore triadico (creaturale, temporale e finito), in parallelo all’essere trinitario (assoluto, eterno 
ed infinito). Poiché il peccato elide l’essere o parte di esso, la libertà umana trova un primo osta-
colo nel peccato originale, che Rosmini pone entro l’ambito della teodicea, a cui, tuttavia, non 

 
accedunt etiam Oracula Magica Zoroastris,  Jovis,  Apollinis,  etc. ,  Astrampsichi Oneiruo-Criticum, &c. 

Græce & Latine, cum Notis Variorum, c um interpretatione latina Sebastiani Castalionis et indice, 

Societas Typographica Parisiensis, Amstelodami, apud Henricum & viduam Theodori Boom, [Ed. 

Abel Langelier], 1607. Salomoni fa inoltre riferimento alla voce Sibille  che appare nell’Encyclopédie 

ou Dictionaire raisonné des sciences,  des artes et des métiers ,  dell’edizione di Losanna e Berna del 1781, 

dove si riscontra un’ampia critica a motivo delle molteplici contraddizioni che emergono dal con-

fronto tra le fonti latine, greche e cristiane.  

9 Isaac CASAUBINI , de rebus sacris et ecclesiasticis Exercitationes XVI ad Cardinalis Baronii prole-

gomena in Annales et primam partem de D.N.I.C.  nativitate,  vita,  Passione, assuntione ,  ex officina Norto-

niana, Londini 1614.  

10 V. NARDIN , La valorizzazione della libertà personale nel governo dell’Istituto della Carità , in FER-

RONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 57.  

11 Ibidem.  



474 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

mancheranno accaniti oppositori. Sin dalle prime contestazioni al Roveretano,12 il peccato origi-
nale assume ruolo dominante: si accusa Rosmini di fraintendere il pensiero di Tommaso perché 
negli scritti di quest’ultimo – si afferma – non appare la distinzione rosminiana di peccato (man-
canza morale di una volontà non sempre libera) e colpa (azione contro la legge divina cosciente-
mente e liberamente messa in atto). Poiché, in Rosmini, la libertà è la potenza di eleggere tra due 
volizioni, risulta inevitabile che l’essere umano trovi un notevole ostacolo nelle conseguenze eti-
che del peccato originale. Il peccato – ricorda il filosofo trentino – è una macchia morale 
dell’anima, «e ogni moralità esige una natura intellettiva e volitiva».13 Nella Teosofia, Rosmini 
spiegherà che, a causa del peccato originale, la natura umana preferirà esclusivamente le realtà 
edonistiche sensoriali, perché l’uomo «si rivolge a sé stesso, e finisce nella forma reale la sua atti-
vità».14 Ma grazie alla Redenzione – spiega ancora il nostro autore – «col battesimo non si di-
strugge la mala volontà naturale, ma le se ne aggiunge una soprannaturale, che copre, per così dire, 
la naturale, e impedisce che quella perda l’uomo».15 Gli avversari del pensiero rosminiano com-
pendieranno le accuse sul peccato originale in quest’ultima asserzione, la quale diverrà la pro-
posizione XXXV16 nella condanna del Sant’Uffizio del 1888. 

In seguito a tale diatriba – spiega Antonio Staglianò – la “questione rosminiana” avrà «nella 
querelle sulle nozioni di peccato e di colpa uno dei nuclei tematici più incandescenti».17 Se, da una 
parte, il peccato porta l’uomo a vivere etsi Deus non daretur, dall’altra, «nel mistero pasquale Gesù 
assume i nostri peccati e in quanto nuovo Adamo risana la natura umana degli esseri umani, 
elevandola a partecipare della natura divina».18 Il sintesismo in Rosmini porta a cogliere che la 
libertà dell’uomo è tale nella misura in cui corrisponde alla propria struttura creaturale; la li-
bertà, infatti, si attualizza «nel momento in cui [l’uomo] riconosce che l’obbedienza è la partecipazione 

 
12 Alcune affermazioni del s ignor Antonio Rosmini -Serbati,  prete roveretano, con un saggio di ri-

flessioni scritto da Eusebio Cristiano ,  Anno MDCCCXLI, pp. 5-9. 

13 A. ROSMINI , Antropologia soprannaturale ,  I , ed. U. MURATORE , (39),  Città Nuova, Roma 1983,  

p. 383.  

14 A. ROSMINI , Teosofia ,  II, eds. M.A. RASCHINI-P.P. OTTONELLO , (13),  Città Nuova, Roma 1998, 

p.363.  

15 A. ROSMINI, Trattato della coscienza morale , eds. U. MURATORE-S.F. TADINI , (24),  Città Nuova, 

Roma 2012, p. 108.  

16 G. MORANDO , Esame critico delle XL proposizioni rosminiane condannate dalla S.  R.  U.  Inquisi-

zione. Studi Filosofico-Teologici di un laico ,  Tip. Editrice L. F. Cogliati,  Milano 1905, pp. 788 -808; G. 

NANNINI , Esame delle Quaranta proposizioni rosminiane , Studio Editoriale di Cultura – Libreria Edito-

riale Sodalitas, Genova –  Stresa (Varese) 1985, pp. 124-127. 

17 A. STAGLIANÒ , Libertà e antropologia teologica in Rosmini a partire dalla questione del peccato 

originale ,  in FERRONATO – PERATONER  (eds.),  Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit.,  p. 60.  

18 Ivi,  pp. 67-68.  



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 475 
 

ISSN 2385-216X 

alla libertà divina».19 
Troviamo, a seguito, un interessante approfondimento della libertà di Dio nell’opera di Ro-

smini. È bene notare che è costante, nel pensiero filosofico, l’interrogativo sulla “necessità” della 
creazione. Dal momento che l’Assoluto è ontologicamente in sé compiuto, il produrre qualche 
cosa che sia altro da sé potrà dipendere unicamente da un atto di totale libera decisione. Paolo 
Pagani riconosce che tale libertà divina, nella Teosofia di Rosmini, si esplicita come corollario 
della metafisica della trascendenza, che porta a distinguere tra la libertà umana e quella divina. 
Infatti, mentre nell’uomo la libertà è ‘bilaterale’, in quanto egli deve scegliere tra due contrari, 
quale il bene o il male, in Dio vi è solo una “libertà morale”, coincidente con la “necessità morale”, 
la quale va distinta dalla “necessità fisica”. Ne segue che, mentre negli enti limitati quest’ultima 
– la necessità fisica – è obbligante e costrittiva, essa è, invece, assente in Dio «perché Egli è im-
mutabile, e quindi nulla può essere originariamente potente su di Lui, così da determinarlo 
nell’operare».20 Perché la creazione? Dato che l’Assoluto ha unicamente relazione con sé stesso, 
il creato viene chiamato a prendere parte a questa intima relazione divina. Si inserisce qui l’“im-
maginazione divina”, la quale «è lo stesso Essere assoluto nella sua forma soggettiva»,21 che, in 
un “amoroso diletto”, «conferisce sussistenza all’oggetto amato».22 

Alberto Peratoner fa rilevare che il Roveretano fa uso del termine ‘metafisica’ anche con 
riguardo alla libertà umana. Partendo dalla distinzione tra natura umana (le potenze inferiori: 
sensi, affettività, istintualità, ecc.) e persona umana (le potenze superiori dell’intelletto, della 
volontà e, suprema, della libertà), Rosmini chiarisce che la volontà può essere necessitata dai 
beni conosciuti, mentre la libertà, essendo in grado di eligere tra una volizione e la sua contraria, 
nell’istante precedente all’elezione, non è soggetta ad alcun condizionamento. Il relatore eviden-
zia che «nel suo destinale compimento soprannaturale, la libertà si esprime allora pienamente 
solo nell’adesione alla verità, configurandosi essa stessa come opera di verità: l’accordo tra libera 
volontà e propria natura conferisce unità e perfezione all’uomo e lo rende veramente libero».23 

L’adesione alla propria natura va considerata anche come discrimine tra la libertà divina e 
quella umana. La natura di Dio corrisponde all’Essere infinito, e pertanto «non può entrare nella 
sua natura alcuna limitazione».24 Dal momento che gli enti finiti non fanno parte della natura 
divina, e neppure ne sono una sua appendice, essi non sono altro che l’opera creatrice di Dio. Ma 
Dio non è necessitato se non da sé stesso, quindi «la causa del mondo non può essere dunque che 

 
19 Ivi,  p. 69.  

20 P. PAGANI , La libertà del creatore nella Teosofia, in FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della 

libertà in Antonio Rosmini , cit.,  p. 80.  

21 Ivi,  p. 87.  

22 Ibidem .  

23 PERATONER , Spontaneità,  volontà, libertà portanti di continuità ontoetica nella struttura sinte-

sica della persona in Rosmini ,  cit.,  p. 104.  

24 ROSMINI , Teosofia , I,  (12),  cit. , p. 423.  



476 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

la libera attività, la libertà divina».25 Inoltre, il concetto di contingenza porta in sé la possibilità di 
essere e non essere, per cui gli enti contingenti non rientrano nella necessità dell’essere; questo 
spiega come la libertà divina sia «il potere che ha l’Essere assoluto di far cose che non fanno parte 
della sua propria natura».26 

Poiché nell’essere umano «la libertà è la facoltà di determinare la volontà ad una volizione 
o alla sua contraria»,27 va egualmente chiarito che la libertà umana consiste in «quell’atto di ele-
zione, nel quale l’uomo avendo da una parte un bene soggettivo, dall’altra un bene oggettivo e 
assoluto, egli preferisce uno dei due all’altro».28 Mentre la libertà divina è in Dio potenza morale 
assoluta, nell’uomo la libertà, pur essendo potenza suprema, non sempre riesce a muovere le 
potenze inferiori dato che queste si possono mobilitare «da sé medesime indipendentemente da 
quella».29 È comprensibile, allora, come nella libertà umana, a differenza di quella divina, si tro-
vino dei limiti che impediscono la scelta bilaterale, e che condizionano in maniera determinante 
l’esercizio di elezione atto a conservare la spontaneità dello spirito, essendo questa (la sponta-
neità) l’ultimo agente della libertà umana. 

Illuminante, poi, è il confronto accademico tra Rosmini e il “nominalismo” medievale. Non 
si tratta di una mera questione didattica, ma – mette in risalto Gian Pietro Soliani – ne va della 
oggettività della morale. Infatti, «secondo Rosmini, il realismo, il concettualismo e il nominali-
smo del XII secolo sono risposte parzialmente erronee al problema degli universali, con ricadute, 
non soltanto filosofiche, ma anche teologiche e politiche».30 Rosmini pone una netta distinzione 
tra l’essere ideale e l’essere reale, il che consente la conoscenza oggettiva della realtà, e, pertanto, 
della moralità; l’idea dell’essere, infatti, non è solo principio gnoseologico, ma anche morale; «al 
contrario, il realismo medievale considera le idee, ossia gli universali, come realtà attive, alla 
stregua di tutte le cose sussistenti e individuali che costituiscono l’universo».31 Ma se si negano 
gli esseri intellegibili, sostituendoli con semplici segni, il valore della moralità viene a risiedere 
nell’esercizio pratico della volontà, quindi nella soggettività, senza alcun valore oggettivo e uni-
versale. «In questo modo, la volontà umana o divina che sia, privata di un referente ideale origi-
nariamente in relazione con l’intelligenza, non è più volontà libera, ma volontà arbitraria e 

 
25 Ibidem.  

26 Ibidem .  

27 A. ROSMINI , Antropologia in servizio  della scienza morale , libri quattro, ed. F. EVAIN , (24), Città 

Nuova, Roma 1981, p. 297.  

28 Ivi,  p. 360.  

29 Ivi,  p. 366. Rosmini elenca una lunga serie di limiti che condizionano l’esercizio della 

libertà umana. Cfr. ivi, pp. 366-423. 

30 G.P. SOLIANI , Essere ideale,  libertà, arbitrio.  Rosmini e il  legame tra nominalismo e volontarismo,  

in FERRONATO  – PERATONER  (eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini ,  cit.,  p. 106.  

31 Ivi,  p. 108.  



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 477 
 

ISSN 2385-216X 

potenza cieca che pretende di imporre sé stessa sia in campo morale che giuridico».32 
Ferdinando Bellelli elabora una biografia concettuale di Rosmini, presentando una dimen-

sione della «fenomenologia di Gesù, che tenga conto della prospettiva anagogica in chiave di 
nuzialità trinitaria».33 Il testo, più che fornire esaustive risposte, apre a molteplici domande. Il 
relatore, agganciandosi al ‘sintesismo nel sintesismo’, già egregiamente spiegato da Staglianò,34 
rimanda alla differenza tra similitudine e immagine; differenza che in Rosmini viene spiegata di-
stinguendo il lume naturale da quello soprannaturale. Mentre il lume naturale inziale, vale a dire 
l’idea dell’essere, è solo riflesso del Verbo, e quindi si manifesta come similitudine di Dio, il lume 
soprannaturale è lo stesso Verbo, essere in sé completo, che si rivela pertanto come vera imma-
gine di Dio.35 Si abbandona il topos ‘analogia Dei’, e si assume quello di ‘analogia hominis’: Dio è com-
prensibile non mediante la struttura ontologica triadica (sintesismo dell’essere), ma, al contrario, 
tramite la ‘pro-affezione’ specifica dell’antropologia, declinata nei suoi aspetti psico-affettivi 
(‘sintesismo nel sintesismo’). Tale dinamica porta a riflettere sulla inseità della creazione, per cui, 
nel battesimo, il credente, in forza della grazia, assume in sé la natura divina e viene elevato alla 
partecipazione della stessa vita soprannaturale. 

Ecclesialità 

Fulvio De Giorgi porta la formazione di Rosmini da un piano regionalistico ad uno eminen-
temente universale. L’apice di questa evoluzione si verticalizza nella prolusione funebre del Pa-
negirico di Pio VII. Il periodo universitario lascia gli influssi della Restaurazione sul pensiero del 
Roveretano, tanto che, nel Panegirico, ne ritroviamo alcuni temi fondamentali, come l’anti-cesa-
rismo, quale velatura di un proto-cattolicesimo liberale; la libertà d’Italia vista come gemella alla 
libertà della Chiesa; il ministero della Santa Sede coincidente con la missione di pace tra le na-
zioni. Chiaramente anti-giurisdizionalista, il Panegirico diviene una esplicita «critica ad ogni esor-
bitante intromissione oppressiva del potere temporale sul potere spirituale».36 Di contro, Ro-
smini attribuisce al grande Pontefice, intrepido dinnanzi al tiranno, l’amabile titolo di «Vicario 
del Dio della pace»,37 e, in aggiunta, evidenzia «l’importanza che hanno gli intellettuali per la 

 
32 Ivi,  p. 114.  

33 F.  BELLELLI , Rosmini e la maior dissimilitudo  della relatio subsistens  che è la libertà (di  Gesù) 

in quanto pro-affezione assoluta: tra le persone della Trinità e nell’ inseità redentiva della creazione ,  in 

FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 119.  

34 STAGLIANÒ , Libertà e antropologia teologica in Rosmini , cit. , p. 63.  

35 Cfr. ROSMINI , Antropologia soprannaturale , I , cit. , pp. 298-304.  

36 F. DE  GIORGI , Libertà, pace,  fraternità nel Panegirico di Pio VII ,  in FERRONATO  – PERATONER  

(eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit.,  p. 143.  

37 Ivi,  p. 146.  



478 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

pace universale, per la loro influenza sulla religione, sugli Stati e sulla pubblica felicità».38 Questo 
anelito ad una pace universale è in singolare sintonia con il concetto di fratellanza universale, 
espresso dal Manzoni, ed anche in perfetto accordo con l’auspicio del Tommaseo a favore della 
“pacifica milizia delle arti e delle scienze”, la cui missione innovatrice poggia «sopra tre grandi 
elementi di unità […]: l’istruzione, la religione, l’amore».39 

Sempre nel solco della storia diacronica, si giunge ad un punto di svolta con Paolo Maran-
gon, il quale focalizza da subito la problematica in gioco: «Il libro Delle cinque piaghe della Santa 
Chiesa è probabilmente l’opera più nota e controversa di Antonio Rosmini».40 Rosmini fa risalire 
il grave stato in cui versa il popolo di Dio, «addirittura al feudalesimo e alla connessa mondaniz-
zazione della Chiesa».41 Sebbene, come struttura politica, il feudalesimo sia, ormai, un evento 
storico, tuttavia il suo “spirito” sopravvive nelle «prerogative giurisdizionalistiche contenute sia 
nel codice napoleonico del 1804 sia in quello asburgico del 1811. Prerogative che il Roveretano 
aveva sperimentato sulla sua carne in varie occasioni».42 Una volta indagata «la genesi storica della 
servitù della Chiesa»,43 il testo aiuta a cogliere «le argomentazioni di Rosmini a favore della libertas 
Ecclesiae».44 L’“operetta” verrà messa all’Indice nel 1849: 

 
Tuttavia il discorso non sarebbe completo se non si rilevasse almeno di sfuggita che, tra gli scritti 

inseriti nella sezione Prose apologetiche, le Cinque piaghe spiccano per la loro originalità: infatti l’“operetta” 
[…] è rivolta […] a denunciare in modo accorato e a contestare con acume geniale un intero sistema di 
rapporti tra la Chiesa e gli Stati in una visione di amplissimo respiro, tanto che l’organicità e la concate-
nazione delle piaghe, come pure il ricondurle tutte a una causa “principalissima”, dà effettivamente l’im-
pressione di un vero e proprio “trattato”.45 

 
38 Ivi,  pp. 146-147.  

39 Ivi,  p. 148.  

40 P. MARANGON , Le Cinque piaghe  come trattato apologetico sulla Libertas Ecclesiae, in F ERRO-

NATO  – PERATONER  (eds.) , Profili  della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 149.  

41 Ivi,  p. 151.  

42 Ivi,  p. 152.  

43 Ivi,  pp. 152-154.  

44 Ivi,  pp. 155-159.  

45 Ivi,  p. 161.  



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 479 
 

ISSN 2385-216X 

Giurisprudenza 

La realtà giuridica «diritto di preoccupazione»,46 in genere poco evidenziata, viene messa in 
luce da Michele Nicoletti, dal quale apprendiamo che in Rosmini «la prima legge è quella che 
restringe il potere del governo civile al regolamento della modalità dei diritti negando ad esso il 
potere di disporre del valore dei diritti stessi»;47 tale legge si fonda sulla libertà giuridica, «la quale 
riassume in sé tutti i diritti umani»,48 ed è promulgata per tutti i membri di uno Stato, compresi 
gli stranieri. Affinché tutti i diritti abbiano la medesima protezione, la società civile deve per-
mettere la libera concorrenza, la quale non è, però, assoluta e illimitata; essa consente, tuttavia, di 
accedere al diritto di proprietà, la cui utilitas non inficia la giustizia, né il diritto. Diverso è, invece, 
il diritto di preoccupazione, contemplato per gli spazi pubblici e che consiste in un diritto di prece-
denza nell’utilizzo di suolo pubblico, qualora un cittadino abbia su di esso una precedente e re-
golare frequenza d’uso. Di particolare attualità è il diritto di cittadinanza, il quale non riguarda 
l’accesso ai beni “naturali”, ma ai beni “sociali”, tra i quali primeggia il diritto ad emigrare; tali 
beni non possono essere negati ad alcuno «purché co’ giusti modi d’acquisto».49 Vale a dire che, 
per acquisire la cittadinanza, si richiede la condivisione dei fini e il contribuire, anche economi-
camente, alla comune vita sociale e amministrativa. Consapevole dei limiti umani anche nella 
gestione dei beni pubblici, Rosmini promuove un “Tribunale politico”, la cui funzione è quella 
«di proteggere i diritti di tutte le persone [compresi gli stranieri] dagli abusi del potere pub-
blico».50 Poiché nello stato di natura tutti gli uomini sono persone giuridiche di uguale diritto e di-
gnità, va evidenziato che «i diritti del cittadino non coincidono affatto con i diritti dell’uomo»,51 
dato che questi ultimi sono connaturali alla persona umana e quindi anteriori allo stato in so-
cietà. 

Ulteriori sviluppi giuridici sulla libertà, inseriti entro il concetto di “riconoscimento”, in-
troducono un basilare confronto tra Hegel e Rosmini: Markus Krienke fa notare come Hegel, a 
differenza di Kant e Fichte, consideri lo stato di natura, dove gli individui si relazionano tra di 
loro, come autocoscienza individuale. Inoltre, l’individualità va deposta a favore dell’universalità 
perché è nello Stato che il singolo viene costituito come persona in grado di superare la propria 
autodeterminazione. Per Hegel, è nello stato di diritto, vale a dire nello spirito oggettivo, che 

 
46 NICOLETTI , Cittadini e non cittadini:  diritti universali e diritto di preoccupazione nel pensiero di  

Rosmini , cit. , p. 163.  

47 Ivi,  p. 164.  

48 A. ROSMINI , Filosofia del diritto ,  II , libro IV, eds. M. N ICOLETTI  –  F.  GHIA ,  (28/A), Città Nuova, 

Roma 2015, p. 493.  

49 Ibidem .  

50 NICOLETTI , Cittadini e non cittadini:  diritti universali e diritto di preoccupazione nel pensiero di  

Rosmini , cit. , p. 175.  

51 Ivi,  p. 174.  



480 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

trova reale libertà l’autocoscienza del cittadino: costui, infatti, è nell’ambito giuridico statale che 
realizza il proprio status civico. Per Hegel, quindi, «quella giuridica è, pertanto, la principale 
forma di riconoscimento in quanto prescinde dal contenuto ed è incentrata sul processo del suo 
realizzarsi».52 Posto inizialmente nell’amore, successivamente il riconoscimento viene concre-
tato nel sapere assoluto, dove l’autocoscienza universale, in un riconoscimento del sé in un altro 
sé stesso, coglie la consapevolezza della propria libertà. Rosmini, invece, in linea con Kant, vin-
cola la libertà nella moralità, e questo consente, seguendo Fichte, di acquisire nel reale la consa-
pevolezza della propria libertà, per giungere, ora in sintonia con Hegel, ad una modalità comu-
nitaria, ove l’aspetto storico-sociale va oltre l’individualità. Nel Roveretano, «il riconoscimento 
quale atto della volontà che presuppone la conoscenza dell’oggetto, ha come effetto l’amore e 
l’azione: segna l’inizio della morale stessa. È, dunque, l’atto intellettivo della conoscenza che pro-
duce l’obbligo morale del riconoscimento»53 e induce a rispettare i diritti altrui. Opportuna-
mente, il relatore fa notare che «nella prospettiva hegeliana il bisogno di riconoscimento sfocia 
nella garanzia dello Stato. […] In Rosmini, invece, esso trova garanzia nella religione come per-
fezionamento della morale».54 

Oltre la modernità 

Rimanendo nell’area noetica dei princìpi, Salvatore Muscolino offre una incisiva riflessione 
sul rapporto conflittuale tra il pensiero rosminiano e la Modernità filosofica e politica. Quest’ul-
tima, soggettivista e razionalista, si radica nella Riforma protestante; di contro, Rosmini riporta 
la cattolicità alla sua originaria collocazione. Se la Chiesa, al presente, tenta un dialogo ambiguo 
con la modernità, oppure si immette nel solco politico-pauperistico contemporaneo, perdendo 
la sua connaturale libertà rispetto al secolare, il Roveretano prende le distanze da un liberalismo 
utilitarista ed edonista, e propone un “ideale di società civile” lontano «da quella concezione 
ispirata ai principi del secolarismo, diventata oggi dominante e che vorrebbe lo spazio pubblico 
come uno spazio “neutrale”, indipendente ed autosufficiente rispetto alla religione».55 Chiarita 
la distinzione tra libertà negativa – come non interferenza – e quella positiva – come self-perfec-
tion – si scopre che la libertà dell’uomo, in Rosmini, è tensione verso la Verità, orientata alla 
carità ed è sciolta da opportunismi privatistici ed egoistici. Il personalismo rosminiano, «squisi-
tamente “cattolico” e per nulla assimilabile all’individualismo liberale e al collettivismo 

 
52 M. KRIENKE , Libertà riconosciuta nel personalismo giuridico di Rosmini:  o ltre Kant ed Hegel , in 

FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 179.  

53 Ivi,  p. 185.  

54 Ivi,  p. 190.  

55 S.  MUSCOLINO , Libertà negativa o libertà positiva? La proposta “cattolica” di Rosmini,  in FERRO-

NATO  – PERATONER  (eds.) , Profili  della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 194.  



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 481 
 

ISSN 2385-216X 

socialista»,56 tramite Agostino, recupera la teologia della storia dove domina sempre la conflit-
tualità tra la civitas Dei e la civitas hominum, ma dove la libertà va definita solo «a partire dal bene 
e dalla giustizia di cui la Chiesa rimane la garante ultima».57 

Una duplice singolare interpretazione della libertà viene sintetizzata da Christiane Lier-
mann Traniello, che mette a confronto due autori che hanno segnato la ricerca su Rosmini in 
ambito storico-sociale, i quali, pur conservando tratti comuni, seguono ognuno una propria linea 
metodologica, infatti «Pietro Piovani ha ricostruito in Rosmini i motivi della salvaguardia della 
libertà della persona contro ambizioni di onnipotenza dello Stato (moderno); Francesco Traniello 
è partito dal rosminiano richiamo alla libertà della Chiesa, chiamata Società religiosa, interpre-
tata come garanzia di una società civile libera».58 Per ambedue, l’autonomia di pensiero e la li-
bertà sono centrali nella concettualizzazione del filosofo trentino. Se Piovani pone nella teodicea 
il fulcro delle indagini rosminiane, dal momento che il pensiero moderno, negando il peccato 
originale, pone l’origine del male nei meandri della società, e, rappresentandolo come “male so-
ciale”, si focalizza sul tema politico delle disuguaglianze pauperistiche, Traniello, da parte sua, 
pone l’accento sulle differenti “societates” a cui l’uomo partecipa, e che Rosmini esamina, per 
giungere alla conclusione che la Chiesa deve conservare la propria autonomia e distinzione ri-
spetto alla società civile, ma che non può rinunciare al proprio ruolo di guida morale, quale “ma-
dre di libertà”, esercitando una “potestas indirecta” sulla stessa società civile al fine di preservare 
in essa il costante monito della giustizia. 

Liberalismo 

Il rapporto Rosmini-Locke viene attentamente esaminato da Samuele Francesco Tadini, il 
quale nota con acume come Rosmini sia «l’unico filosofo dell’Ottocento italiano a comprendere 
il dispositivo teoretico lockiano e a rigorizzarlo, senza travisarne il senso più autentico».59 Fonda-
mentale, in Locke, è l’intuizione immediata dell’Io concreto, mediante il quale poter cogliere l’in-
tuizione del sé, la conoscenza del mondo e di Dio, il riconoscimento della propria razionalità e 
l’esperienza dei propri diritti; grazie ad esso, l’individuo esistente non è mera astrazione, bensì «il 
soggetto, ad un tempo, di una “metafisica minimale” e di una “politica reale”»,60 tanto che il 

 
56 Ivi,  p. 197.  

57 Ivi,  p. 202.  

58 C. LIERMANN  TRANIELLO , Il  tema della libertà nell’opera di Antonio Rosmini.  Rilettura di due in-

terpretazioni classiche , in FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit. , p. 

206. 

59 S.F. TADINI , La rigorizzazione rosminiana del liberalismo lockiano , in FERRONATO  – PERATONER  

(eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini , cit.,  pp. 215-216. 

60 Ivi,  p. 217.  



482 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

cogito ergo sum di Cartesio andrebbe declinato nel sum ergo cogito lockiano. Anche in Rosmini (Fi-
losofia del diritto) risulta evidente il valore paradigmatico dell’io concreto, dove «l’individuo de-
tiene una posizione prioritaria, ontologica e morale».61 In ambedue i filosofi vi è la convinzione 
che Logica e Vangelo non sono in antitesi, e la Rivelazione non nega la razionalità, ma la com-
pleta, difatti, in Locke, «l’Io concreto ha uno scopo essenziale: cercare la verità e viverla moralmente, 
cioè liberamente»;62 e in questa linea va letta anche la concezione personalistica rosminiana dove 
l’essere sussistente della persona si declina nella sua libertà. Stessa affinità tra i due si riscontra 
nella sintesi uomo-società in relazione a “libertà-proprietà”; Rosmini chiarirà, a sua volta, che, 
mentre «la libertà personale “è il principio formale di tutti egualmente i diritti”, […] la proprietà è 
il “principio della determinazione de’ diritti”»;63 essenziale, pertanto, che la legge sappia tutelare 
e garantire l’esercizio libero e morale di ogni individuo. 

Una attenta analisi di comparazione tra la rosminiana “giustizia sociale” e il tomista “di-
ritto naturale”, porta Maurilio Gobbo a riconoscere che i due concetti divengono in Rosmini il 
«criterio uniformatore del diritto costituzionale [… con le] sue componenti imprescindibili: bene 
comune, equità, dignità dell’essere umano e […] bilanciamento tra diritti e doveri».64 Un con-
fronto tra il testo rosminiano e la Costituzione irlandese del 1837 porta a riconoscere che nella 
Costituzione secondo la giustizia sociale è ravvisabile una bozza di stato liberale aperto ad un inte-
ressante modello di democrazia sociale; mentre in ambedue le Costituzioni vi è «il riconosci-
mento dei diritti fondamentali secondo natura e ragione»,65 in cui la stessa “invocatio Dei” è parte 
integrante, quale “fonte sovraordinate”. Tuttavia, come si riscontra anche nel costituzionalismo 
inglese, Rosmini inserisce il diritto naturale quale elemento fondante e sostanziale, che incor-
pora tutti i diritti umani e li preserva da ogni esuberanza del potere statale. Va fatto notare, da 
ultimo, che, in Rosmini, la struttura giuridica e costituzionale, ponendo al centro la persona e i 
suoi diritti, garantiti da un Tribunale politico, può essere definita con Capograssi un «ultimo atto 
d’amore».66 

È ormai appurata – afferma, da parte sua, Alberto Mingardi – la capacità di Rosmini di co-
gliere metodo e caratteristiche della scienza economica, da cui consegue la sua convinzione che 
la “concorrenza” sia estremamente benefica sia al mercato, come anche all’emergere dei talenti 
individuali. In una sana civiltà occorre, secondo il Diritto di ragione, che resti intoccabile il 

 
61 Ibidem .  

62 Ivi,  p. 218.  

63 Ivi,  p. 222.  

64 M. GOBBO , Radici tomistiche, stato liberale e suggestioni democratiche nella Costituzione se-

condo la giustizia sociale.  Brevi considerazioni circa i l contributo di Antonio Rosmini al diritto costitu-

zionale ottocentesco ,  in FERRONATO  – PERATONER  (eds.),  Profili della libertà in Antonio Rosmini ,  cit.,  pp. 

226-227. 

65 Ivi,  p. 228.  

66 Ivi,  p. 236.  



UN SAGGIO SULLA LIBERTÀ IN ANTONIO ROSMINI 483 
 

ISSN 2385-216X 

principio della libera concorrenza universale. Ma se per i beni comuni deve prevalere il diritto 
di pro-azione – l’utilizzo di antica data prevale sul nuovo –, il commercio, invece, deve essere 
esercitato da uomini liberi, perché lo Stato non deve assumere imprese lucrose, ma lasciarle alla 
libera concorrenza dei cittadini. Solo dove i talenti o i mezzi dei privati non sono all’altezza di 
un’opera, lo Stato se ne deve fare temporaneamente carico. Più articolato è il tema sui monopoli 
e i dazi, dato che per Rosmini «un sistema protezionistico è l’esito della “presunzione dei gover-
nanti”, che “mettono in ceppi” la natura»,67 mentre anche a livello internazionale i monopoli 
non dovrebbero sussistere, e solo il libero mercato dovrebbe valutarne una eventuale introdu-
zione a difesa dei prodotti nazionali.  

Ad una “metafisica della libertà” va affiancata anche la “libertà civile”, il cui sbocco non 
può che essere la “libertà di Governo”; è questa una teoresi egregiamente esposta da Marta Fer-
ronato, la quale si attiene alla sapiente filologia rosminiana di “richiamare i vocaboli al loro giu-
sto significato”. Percorrendo le varie definizioni poste da Rosmini, la relatrice aiuta a cogliere 
l’esatta valenza di “libertà” e “sovranità”, “governo civile” e “società civile”, “politica” e “vero 
bene umano”. In un percorso diacronico, la relatrice porta a comprendere come, in Rosmini, la 
potenza formale della libertà nei singoli individui si debba poi concretizzare in libertà di go-
verno, la quale, attuando il rosminiano “principio di passività”, fa uso di quella prudenza “com-
pleta” «nella quale sola risiede la pienezza della virtù morale, che attua la libertà, [… avendo ben 
chiaro che] non esiste giustizia senza libertà».68 

Conclusione 

L’interessante panorama sviluppato nel volume Profili della libertà in Antonio Rosmini aiuta a 
cogliere i vari percorsi teoretici che emergono nei vari scritti rosminiani con riguardo alla libertà 
umana. Il testo, tuttavia, non scioglie uno dei dilemmi che da sempre stimolano e preoccupano 
il pensiero tanto filosofico-teologico che popolare: come si pone la libertà di fronte al mysterium 
iniquitatis? Rosmini sviluppa una ricerca encomiabile che consente di individuare nella libertà la 
maggiore delle potenze umane. La libertà permette all’uomo di scegliere in maniera totalmente 
autonoma e senza condizionamenti tra due volizioni opposte e contrarie. 

Secondo il nostro giudizio, tuttavia, in Rosmini mancherebbe un ultimo e fondamentale 
tassello. Riconoscendo che la libertà rispecchia una situazione di totale autonomia e indipen-
denza di pensiero, nel Roveretano manca la risposta su quale sia la motivazione ultima che spinge 
l’uomo ad una scelta o ad un’altra. Vale a dire: nell’ultimo stadio, cosa porta l’uomo a prediligere 
il bene o il male, il soggettivo o l’oggettivo, l’amore o l’odio, la vita o la morte, l’amor Dei o l’amor 
sui? Nella Sacra Scrittura resta emblematica la posizione di Eva, la quale non viene tentata dal 

 
67 A. M INGARDI , «L’odiosità dei monopoli».  Appunti sugli  aspetti liberistici del pensiero di Rosmini ,  

in FERRONATO – PERATONER  (eds.) , Profili della libertà in Antonio Rosmini ,  cit.,  p. 248.  

68 M. FERRONATO , La libertà del governo in Rosmini , in FERRONATO  – PERATONER  (eds.), Profili della 

libertà in Antonio Rosmini , cit.,  pp. 266-267. 



484 MARIO PANGALLO 
 

ISSN 2385-216X 

serpente nelle realtà sensibili o sensuali, ma unicamente nella sfera intellettiva. Dal momento 
che Eva non era soggetta alla concupiscenza del peccato, perché possedeva ancora la grazia abi-
tuale, dobbiamo dedurre che la libertà, in Eva, non solo non era condizionata, ma era sostenuta 
e guidata dalla forza morale originaria, positiva e perfettiva. Solo poco prima della decisione 
finale l’aspetto sensitivo irrompe, lasciando, in ogni caso, aperto un interrogativo («Allora la 
donna vide che l’albero era buono da mangiare, gradito agli occhi e desiderabile per acquistare 
saggezza; prese del suo frutto e ne mangiò, poi ne diede anche al marito, che era con lei, e 
anch’egli ne mangiò» Gen 3, 6). Cosa determina in Eva la scelta ultima e definitiva, ma esiziale? 
Da una parte vi è l’attrazione dei sensi (‘buono’, ‘gradito’), ma dall’altra vi è un forte valore etico 
(‘desiderabile per acquistare la saggezza’). Sia l’aspetto sensitivo, sia quello intellettivo interven-
gono nella decisione conclusiva. La scelta errata in Eva è determinata da una lettura distorta 
della realtà. In questo modo, il ‘partito del serpente’ – come si esprime Rosmini – ha sortito i suoi 
scopi mendaci. 

Si può, tuttavia, tentare una plausibile risposta. Il serpente induce Eva ad un errore di va-
lutazione, un giudizio intellettivo che viene subito dopo avvalorato dalla ingannevole conferma 
dei ‘sensi’ (‘ingannevole’ perché il ‘vide’ non consente ancora ad Eva di sapere se il frutto sia 
realmente ‘buono’ e ‘gradevole’). Poiché la libertà ci pone di fronte ad un bivio, l’ultima scelta si 
realizza in base ad un ‘giudizio’. Per non cadere nell’inganno, occorre procedere secondo un retto 
percorso logico. In primo luogo va tenuto presente che l’errore è sempre frutto di ignoranza, la 
quale impedisce di porre giudizi morali e razionali veritieri. In secondo luogo, dopo il peccato 
originale, l’uomo che vive regolarmente anche soltanto le virtù umane è in grado di porre cor-
rette valutazioni sulla realtà, e colui che pratica con perseveranza la virtù e coltiva con costanza 
l’amore al bene (verum et bonum convertuntur) ha buone possibilità di conservare un equilibrio di 
giudizio e di esercitare la propria libertà nella ‘spontanea’ scelta razionale oggettiva, evitando 
così di cadere nei tranelli del mysterium iniquitatis. Una errata lettura del reale porta l’essere 
umano a non saper riconoscere e a confondere i differenti livelli esistenziali: quello umano e 
quello divino. L’uomo che acquisisce una consuetudine al male, perdendo la capacità di cogliere 
i propri limiti terreni e temporali, attribuisce al proprio ‘livello naturale’ una dimensione ‘meta-
fisica soprannaturale’ che non gli appartiene. Da qui l’errore di giudizio e la scelta nefasta. 

 
 
 

don_mario_pangallo@hotmail.com 
 

(Pontificia Università Gregoriana) 


