
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 183-198 

ISSN 2385-216X 

FEDERICA PITILLO 

L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA. 
INTELLETTO E SENSO COMUNE NEGLI SCRITTI 

JENESI DI HEGEL 

THE INHOSPITALITY OF PHILOSOPHY. 
INTELLECT AND COMMON SENSE IN HEGEL’S JENA WRITINGS 

One of the forms the concept of understanding (Verstand) takes in Hegel’s Jena writings is 
that of common sense. Hegel criticizes those philosophies that seek to popularize philo-
sophical ideas. The aim of this essay is to show that Hegel does not advocate an exclusive 
and esoteric form of knowledge, but rather refuses to ascribe scientific dignity to positions 
based on prejudice and untested knowledge. For Hegel, the task of philosophy is to question 
the known and to place us in the unknown, the inhospitable, forcing us to constantly refor-
mulate our categories in a relentless critical exercise. In this paper, I will first analyse Frie-
drich Immanuel Niethammer’s essay On the Claims of Common Sense to Philosophy (§ 
2). I will then focus on the Hegelian critique of common sense in the Differenzschrift (§ 3) 
and finally in the essay against Wilhelm Traugott Krug (§ 4). 

1. Introduzione 

Tra le diverse accezioni che il concetto di intelletto (Verstand) assume nella riflessione he-
geliana degli anni jenesi,1 un ruolo non secondario è svolto dal gemein o gesund Menschenverstand, 

 
Le opere di Hegel sono citate dall’edizione critica tedesca: G.W.F.  HEGEL , Gesammelte Werke ,  

in Verbindung mit der Hegel-Kommission der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaf-

ten und dem Hegel-Archiv der Ruhr-Universität Bochum, Hamburg 1968 ss.,  abbreviate in GW  e 

seguite dal numero del volume e dalla traduzione italiana. Laddove non altrimenti indicato, s’in-

tende che la traduzione è mia.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

ovvero dal comune o sano intelletto umano.2 A essere messo sotto accusa da Hegel è quell’atteg-
giamento che si adopera per rendere popolari le idee filosofiche. Nel saggio Sull’essenza della cri-
tica filosofica, pubblicato nel primo numero del «Kritisches Journal der Philosophie» (1802), Hegel 
sostiene che la filosofia non deve prestare il fianco a questi tentativi di volgarizzare i concetti: 
«essa è filosofia solo per il fatto di essere direttamente contrapposta all’intelletto e ancor più al 
buon senso» e, anzi, in riferimento a quest’ultimo, «il mondo della filosofia è in sé e per sé un 
mondo invertito [eine verkehrte Welt]».3 

Con un’espressione che verrà ripresa, ma con un significato diverso, nella Fenomenologia 
dello spirito,4 Hegel denuncia l’atteggiamento degli epigoni kantiani, i quali, riavvicinando filoso-
fia e buon senso, hanno reso «l’ottimo servizio» di aver conferito legittimità filosofica anche alla 
«non-filosofia» e alla «non-scientificità».5 Così, in un’epoca che ha banalizzato la serietà della 
filosofia e che, anzi, ha reso meritoria una tale opera di banalizzazione,6 Hegel afferma che «la 

 
1 In questa sede, riprendo e sviluppo alcune riflessioni presentate in un più ampio studio 

dedicato al tema dell’intelletto nel pensiero di Hegel a Jena, a cui rinvio: F.  P ITILLO , La meraviglia 

del barbaro. L’ intelletto negli scritti jenesi di Hegel (1801 -1805) ,  Il  Mulino, Bologna 2022 . 

2 «Si chiama intelletto comune , sano intelletto  [den gemeinen Verstand, gesunden Menschen-

verstand]» – scriverà Hegel in un testo del periodo berlinese –  «l’intera estensione di ciò che è per 

noi consueto nel nostro modo di pensare, da una parte, frasi generiche, il contenuto – fatti di 

coscienza – , dal l’altra, forme. I  principi così adoperati,  in base ai quali l’ essere umano si dirige nella 

vita quotidiana e giudica, sono una sorta di pregiudizi  [Vorurteilen]; ed è un grande vantaggio per 

l’essere umano, per il  sano intelletto, dover giudicare e fare qualcosa […] –  secondo ciò che ha 

validità nella realtà, e perciò è realizzabile e opportuno. Ma il sano intelletto ha i suoi limiti  

[Grenze]. Esso non è sufficiente in filosofia; piuttosto la filosofia rinuncia a tutti questi punti di 

appoggio, a queste abitudini, alle consuete concezioni del mondo, a cui generalmente il sano intel-

letto si rivolge nella vita e nel pensare» ( HEGEL ,  Konzept der Rede beim Antritt  des philosophischen 

Lehramtes an der Universität Berlin ,  in GW  18, hrsg. von W. JAESCHKE ,  Meiner, Hamburg 1995, pp. 9-

32: 29-30).  

3 ID ., Über das Wesen der philosophischen Kritik ,  in GW  4, hrsg. von H.  BUCHNER ,  O.  PÖGGELER , 

Hamburg, Meiner 1968, p. 125; tr.  it. di J.H. MASCAT , Sull’essenza della critica f i losofica in generale e  

sul suo rapporto con lo stato attuale della f i losofia in particolare ,  in  J.H.  MASCAT ,  C.  BELLI  (eds.) , Il  bisogno 

della fi losofia (1801-1804) ,  Mimesis, Milano-Udine 2014, p. 64.  

4 G.W.F.  HEGEL , Phänomenologie des Geistes ,  in GW 9, hrsg. von W.  BONSIEPEN ,  R.  HEEDE ,  Meiner, 

Hamburg 1980, pp. 96 ss.;  tr.  it.  di G. Garelli,  Fenomenologia dello spirito ,  Einaudi, Torino 2008, pp. 

114 ss.  

5 G.W.F.  HEGEL , Über das Wesen der philosophischen Kritik , cit. , p. 122; tr.  it. , p. 61.  

6 «Tuttavia, in questi tempi di libertà e uguaglianza, nei quali si è costituito un pubblico 

così vasto, che non intende considerare nulla come escluso da sé, ma che si ritiene buono per tutto,  



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 185 
 

ISSN 2385-216X 

filosofia deve sì contemplare la possibilità che il popolo si elevi ad essa, ma non deve abbassarsi 
al popolo».7  

L’obiettivo di questo saggio è quello di mostrare come la critica hegeliana non abbia di mira 
il buon senso in quanto tale, quanto piuttosto le sue forme di intellettualizzazione. Hegel non si 
fa portavoce di una forma esclusiva ed esoterica di sapere, accessibile soltanto a chi ne padro-
neggi il complesso linguaggio, piuttosto rifiuta di attribuire dignità scientifica a posizioni basate 
su pregiudizi e conoscenze non adeguatamente verificate. Per Hegel, il compito della filosofia è 
quello di mettere in discussione il noto («ciò che in generale è noto, proprio perché è noto, non è 
conosciuto»)8 e di collocarci nell’ignoto, nell’inospitale, costringendoci a riformulare continua-
mente le nostre categorie in un inarrestabile esercizio critico.9 

L’inospitalità della filosofia consiste nell’assunzione radicale del negativo all’interno del 
processo conoscitivo. Si tratta, dunque, di presentare una forma di sapere capace di riflettere su 
ciò che è in grado di realizzare e, perciò, di modificare, di volta in volta, le stesse condizioni che 
presiedono alla sua realizzazione. L’idea di ripensare continuamente ciò che è noto e di confron-
tarsi con l’ignoto rivela che non possiamo sottrarci ai limiti della nostra razionalità. Possiamo 
però trasformarli in punti di forza per sviluppare un’autocoscienza critica. 

In questo saggio, ricostruirò, per rapidi cenni, il contesto storico-filosofico entro cui sorge 

 
ritiene tutto sufficientemente buono per sé, <anche> ciò che è più bello e migliore non è potuto 

sfuggire al destino di essere manipolato dal volgo –  incapace di elevarsi a ciò che vede librarsi al 

di sopra di sé – f intanto che esso non divenga sufficiente mente volgare da poter essere assimilato, 

e <così> la banalizzazione è assurta a un tipo di lavoro riconosciuto come meritorio» (ivi, p. 125; 

tr. it.,  p. 64).  

7 Ibidem . Hegel segue qui Kant, il quale, nella Prefazione  ai Prolegomeni  aveva osservato, a 

proposito dell’appello al comune intelletto umano e con riferimento ad autori quali Reid, Beattie 

e Oswald, che «è […] un gran dono del cielo possedere un intelletto diritto […]. Ma lo si deve dimo-

strare con i fatti, con ciò che di medi tato e ragionevole si pensa e si dice; e non con lo invocarlo 

come un oracolo, quando a propria giustificazione non si sa addurre nulla di buono. Appellarci al 

comune intelletto umano solo quando fan difetto intelligenza e scienza, e non prima, è una delle  

sottili  trovate dei nostri tempi, per la quale il più stupido cianciatore può con fiducia misurarsi 

col più profondo ingegno, e resistergli» ( I.  KANT , Prolegomeni ad ogni futura metafisica che potrà pre-

sentarsi come scienza , tr. it. di P. Carabellese, Laterza, Bari -Roma 2019, p. 11).  

8 HEGEL , Phänomenologie des Geistes , cit. , p. 26; tr.  it., p. 23.  

9 Come ha suggerito Bodei, per Hegel «conoscere realmente qualcosa vuol dire attraversare 

le aporie che si generano dai sensi e dalle credenze del senso comune, nonché dai “sistemi” scien-

tifici vigenti, ed esporla in un modello di pensiero che inquadri i  fe nomeni in misura sempre più 

estesa, “salvandone” un maggior numero. Ma nel momento stesso in cui la nuova struttura concet-

tuale allarga il raggio dell’esperienza, la filosofia diventa sempre meno intellegibile al senso co-

mune» (R.  BODEI , La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel , I l Mulino, Bologna 2014², p. 193).  



186 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

la peculiare figura del gemein Menschenverstand. Tale contesto, che richiama evidentemente la 
problematica di una fondazione del sapere lasciata aperta da Kant, sarà esemplificato attraverso 
la posizione di Friedrich Immanuel Niethammer e, in particolare, del suo saggio Von den Ansprü-
chen des gemeinen Verstandes an die Philosophie [Sulle pretese del senso comune nei confronti della filo-
sofia], pubblicato nel 1795 sulle pagine del «Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher 
Gelehrten» (§ 2).10 Mi concentrerò poi sulla critica hegeliana all’intelletto di buon senso nelle 
pagine introduttive della Differenzschrift del 180111 (§ 3) e, infine, nel saggio Come il senso comune 
comprende la filosofia (1802), scritto in polemica con Wilhelm Traugott Krug (§ 4).12 

2. Niethammer e le pretese del senso comune 

Al fine di comprendere la posta in gioco nella critica hegeliana, è necessario chiarire la 
curvatura teorica assunta dal gemein o gesund Menschenverstand nel panorama filosofico tedesco 
tra Sette e Ottocento. Anzitutto, va precisato che questo concetto rappresenta una particolare 
declinazione della più generale nozione di Gemeinsinn o sensus communis,13 di cui possiamo indi-
viduare almeno tre accezioni, corrispondenti a tre diverse tradizioni filosofiche: a) in un primo 
significato, il Gemeinsinn evoca il concetto aristotelico di koinè aisthesis, ovvero di quel senso co-
mune che coordina e porta a unità le singole percezioni provenienti dagli altri sensi. Ripresa 
anche dalla Scolastica, questa accezione di senso comune possiede una chiara matrice psicolo-
gico-conoscitiva. b) Il secondo significato di Gemeinsinn, che si richiama alla tradizione culturale 
tedesca, indica una primaria capacità intellettiva comune agli esseri umani (gemein Menschenver-
stand), che consente un accesso immediato al reale senza il ricorso a procedimenti discorsivo-

 
10 F.I.  NIETHAMMER , Von den Ansprüchen des gemeinen Verstandes an die Philosophie , in «Philo-

sophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher Gelehrten», Bd. 1, 1795, Heft 1.,  pp. 1 -45.  

11 HEGEL , Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen System der Philosophie in Beziehung auf 

Reinhold’s Beyträge zur leichtern Übersicht des Zustands der Philosophie zu Anfang des neunzehnten Jahr-

hunderts ,  in  GW  4, cit. ; trad. it. di R. BODEI , Differenza fra i l sistema fi losofico di Fichte e quello  di  

Schelling in rapporto ai contributi di Reinhold per un più agevole quadro sinottico dello stato della f i losofia 

all’ inizio del diciannovesimo secolo , in Primi scritti critici , Mursia, Milano 1971.  

12 HEGEL , Wie der gemeine Menschenverstand die Philosophie nehme, dargestellt an den Werken des 

Herrn Krug ,  in GW  4, cit., pp. 174-187; tr. it. di J.H. MASCAT , Come il senso comune comprende la fi losofia 

–  esposto sulla base delle opere del s ignor Krug , in I l bisogno della f i losofia , cit. , pp. 69-84. Oltre a questa 

traduzione, segnaliamo anche l’edizione italiana curata da L .  Azzariti-Fumaroli,  Come il senso co-

mune debba comprendere la f ilosofia , ETS, Pisa 2017.  

13  Cfr. il  lemma Gemeinsinn  nel dizionario dei fratelli Grimm: http://woerterbuch-

netz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GG07583#XGG07583 (ul-

timo accesso 6.5.2025).  



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 187 
 

ISSN 2385-216X 

inferenziali; per tale ragione si connette all’uomo di buon senso che, se tale, deve essere dotato 
di un sano intelletto umano (gesund Menschenverstand). c) Vi è, infine, un significato etico-politico 
del Gemeinsinn come Gemeingeist, public spirit, esprit public, che si richiama alla tradizione latina 
(Cicerone) e che, mediato da Giambattista Vico, viene ripreso dai moralisti inglesi (Shaftersbury, 
Hutcheson, Hume) e dalla Scuola scozzese del common sense (Reid, Beattie, Oswald).14 

Concentriamoci sul secondo significato di sensus communis e, più esattamente, sulle conse-
guenze della riduzione del Gemeinsinn a gemein o gesund Menschenverstand, che si realizza nella 
cultura tedesca e che la differenzia dalla tradizione inglese e francese. Infatti, se per i protagoni-
sti dell’Illuminismo inglese e francese, che si richiamano alla lezione di Vico e alla sua polemica 
con il razionalismo cartesiano,15 l’accezione critica del concetto di senso comune era stretta-
mente connessa al suo significato etico-politico, «la metafisica wolffiana e la Popularphilosophie 
del XVIII secolo, per quanto si sforzassero di imparare e imitare i paesi guida dell’Illuminismo, 
Inghilterra e Francia, non potevano operare in sé una trasformazione per cui le mancavano com-
pletamente le condizioni politiche e sociali».16  

Nel mondo tedesco, dunque, il concetto di senso comune va incontro a un progressivo pro-
cesso di intellettualizzazione, perdendo così l’accezione storico-politica di derivazione latina. Que-
sta rottura del nesso fra sfera teoretica e sfera pratica fa sì che il concetto di Gemeinsinn venga 
ricondotto, con pochissime eccezioni, al tema dell’articolazione delle facoltà fondamentali 
dell’essere umano e, perciò, inteso soltanto come una facoltà teoretica, ovvero la facoltà di giu-
dicare (Urteilskraft), posta accanto alla coscienza morale e al gusto17. Questa peculiare piega teo-
rica consente di spiegare le ragioni per le quali nel Settecento tedesco il concetto di senso co-
mune fosse connesso alla facoltà di giudicare e fosse qualificato, anzitutto, come gemein Verstand.  

In questo milieu filosofico si colloca anche la figura di Niethammer col suo saggio Sulle 

 
14 Riprendiamo questa scansione da F.  MENEGONI , L’a priori del senso comune in Kant: dal regno  

dei f ini alla comunità degli uomini ,  in «Verifiche», XIX , 1990, pp. 13-50: 16-21. Per una panoramica 

generale sul concetto di senso comune, cfr. E.  AGAZZI  (ed.),  Valore e l imiti del senso comune ,  Franco 

Angeli, Milano 2004.  

15 Giarrizzo qualifica il  sensus communis  nel pensiero vichiano come una  metodologia :  «la po-

lemica contro ‘Cartesio’ è la polemica contro una civiltà sazia e sterile, che consuma e non inventa, 

una società destinata a perire al primo assalto. Epperò ‘verosimile’ e senso comune sono riproposti 

non come alternativa logica, ma come metodolog ia permanente, a garanzia d’una condizione intel-

lettuale che consenta alla società di nova invenire : il loro contenuto pertanto non è dato (come nel 

caso del vérum  e dell’error),  ma definisce di volta in volta gradi diversi di sviluppo di una società. 

Il ‘sensus communis’  è quindi una piattaforma su cui,  ed entro cui si costruisce incessantemente» 

(G.  GIARRIZZO , Del «Senso Comune» in Vico , in ID . , Vico, la politica e la storia ,  Guida, Napoli 1983, pp. 

125-141: 135-136).  

16 Cfr. H.-G.  GADAMER , Verità e metodo ,  a cura di G. VATTIMO , Bompiani, Milano 2001, in parti-

colare pp. 60-107: 77.  

17 Cfr. ibidem .  



188 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

pretese del senso comune nei confronti della filosofia, su cui Hegel ebbe a lungo modo di meditare. 
Questo testo gioca, infatti, un ruolo decisivo per comprendere la genesi delle pagine introduttive 
della Differenzschrift dedicate al Rapporto della speculazione con il buon senso.18 Com’è noto, negli 
anni trascorsi assieme allo Stift di Tubinga, Hegel e Niethammer entrarono in contatto con intel-
lettuali come Christian Garve, Johann Georg Heinrich Feder, Christoph Meiners, Johann Georg 
Zimmermann, Friedrich Nicolai e Jakob Friedrich Abel.19 Quest’ultimo, in particolare, che fu in-
segnante di Hegel a Stoccarda e poi professore all’università di Tubinga, svolse una significativa 
opera di mediazione fra la filosofia scozzese del common sense, rappresentata da pensatori quali 
Reid, Oswald e Beattie, e le omologhe correnti tedesche.20 

Tale mediazione si inseriva nel quadro di una più ampia discussione incentrata sul concetto 
di scetticismo o, più esattamente, su ciò che potesse definirsi autentico scetticismo. Fra coloro 
che presero parte a questo dibattito vanno menzionati Carl Immanuel Diez e Johann Friedrich 
Flatt,21 che esercitarono una profonda influenza sul giovane Niethammer. Questi aveva rivolto, 

 
18 Nel seguito, riprenderemo la tesi sostenuta da Vieweg, secondo il quale, in riferimento 

alla tematica del common sense ,  «il percorso del pensiero hegeliano può essere letto anche come 

una reazione indiretta  al saggio di Friedrich Immanuel Niethammer “Sulle pretese del buon senso 

nei confronti della filosofia”» (K.  VIEWEG , «Sulle pretese del buon senso nei confronti della fi losofia».  

Hegel e Friedrich Immanuel Niethammer , in M.  CINGOLI  (ed.),  L’esordio pubblico di Hegel.  Per il bicente-

nario della Differenzschrift,  Guerini e Associati,  Milano 2004, pp. 253 -262: 253).  

19 Per un approfondimento sull’ambiente dello Stift  di Tubinga, cfr. C.  LACORTE , I l  primo Hegel ,  

Sansoni, Firenze 1959, pp. 133 ss.; K.  VIEWEG , Hegel.  Der Philosoph der Freiheit , Beck, München 2019, 

pp. 59-99. 

20 «La vera filosofia» –  afferma Abel – «è la filosofia del buon senso, così com’è stata pre-

sentata per esempio da Reid e da parecchi inglesi» ( J.F.  ABEL ,  Theses philosophicae , 1776, in Jacob 

Friedrich Abel ,  hrsg. von W. Riedel, Königshausen & Neumann, Würzburg 1995, p. 31).  Sulla nozione 

di common sense  nella filosofia scozzese cfr. F.  RESTAINO , Scetticismo e senso comune. La fi losofia scoz-

zese da Hume a Reid , Laterza, Roma-Bari 1974, in particolare pp. 203-322. Sulla ricezione della filo-

sofia del senso comune in Germania, si veda M.  KUEHN , Scottish Common Sense in Germany  1768-1800 ,  

McGill-Queen’s University Press, Kingston -Montréal 1987.  

21 La Kostellationsforschung  ha consentito di ricostruire dettagliatamente lo scenario delle 

controversie dell’epoca, aggiungendo tasselli decisivi al mosaico della filosofia classica tedesca. 

Cfr. D.  HENRICH, Grundlegung aus dem Ich. Untersuchungen zur Vorgeschichte des Idealismus. Tübingen-

Jena (1790-1794) , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2004. Per le linee programmatiche di questa metodologia 

storiografica rinviamo a  ID ., Konstellationen. Probleme und Debatte am Ursprung der idealistischen Phi-

losophie 1789-1795 , Klett-Cotta, Stuttgart 1991; M.  MULSOW ,  M.  STAMM  (eds.) , Konstellationsforschung ,  

Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2005. In ambito italiano, si vedano anche  F.  MICHELINI , “Ricerca per costel-

lazioni”:  aspetti e problematiche di una metodologia storiografica ,  in L.  MALUSA  (ed.),  La trasmissione 

della f i losofia nella forma storica. Atti del XXXIII Congresso Nazionale della Società Filosofica italiana ,  



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 189 
 

ISSN 2385-216X 

infatti, grande attenzione al tema dello scetticismo, come testimonia una sua traduzione parziale 
degli Schizzi pirroniani di Sesto Empirico del 1792,22 tanto da poter essere annoverato, assieme ad 
altri allievi di Reinhold, nella cerchia dei cosiddetti «scettici del principio del fondamento 
[Grundsatz-Skeptiker]», i quali avevano mostrato il fallimento cui erano andati incontro i tentativi 
di Reinhold e Fichte di fondare il sapere in un principio superiore garantito da una evidenza 
immediata.23  

Proprio dalla difficoltà di pensare il fondamento del sapere come certezza immediata che 
non richiede alcuna ulteriore dimostrazione prende le mosse il saggio di Niethammer del 1795, 
che si propone di rispondere all’obiezione scettica secondo la quale un fondamento di questo tipo 
non sarebbe in grado di garantire universalità e necessità al conoscere. Ma come restituire al 
senso comune un fondamento che lo ponga al sicuro dalla critica dello scettico? Riconoscendo al 
cuore di quell’evidenza immediata una mediazione.  

A questo scopo, Niethammer introduce due istanze: da un lato la filosofia, dall’altro l’intel-
letto comune, il quale esige che «la filosofia debba rispettare le sue pretese» e ritiene che i risul-
tati di quest’ultima «non appena entrano in contraddizione con tali pretese, non possono essere 
in alcun modo valide».24 Per uscire da questo circolo, la filosofia dovrebbe non soltanto mostrare 
di concordare con il senso comune, ma anche di essere immune all’obiezione scettica che ab-
biamo appena delineato. In altre parole, dovrebbe farsi carico di dimostrare immediatamente 
l’universalità e la necessità delle pretese dell’intelletto comune.  

Niethammer ritiene che una tale dimostrazione riposi «nelle condizioni necessarie del sog-
getto», ovvero nelle «leggi originarie dello spirito umano [ursprünglichen Gesetzte des menschlichen 
Geistes]»,25 che si configurano come un fatto, un dato imprescindibile, di cui neppure lo scettico 
può mettere in dubbio l’esistenza: «di ciò che non si può dimostrare filosoficamente non si può 
neppure dubitare filosoficamente».26 Ponendo queste condizioni al di là del circolo della rifles-
sione, Niethammer pensa così di aver fornito una dimostrazione che consente di riconciliare fi-
losofia e senso comune mediante il riconoscimento di un’immediatezza collocata prima della ri-
flessione in una dimensione connaturata, intrinseca allo spirito umano. Tuttavia, nel far ciò, 
«Niethammer si pone nella tradizione, che prima aveva attaccata con argomenti scettici, del 

 
Franco Angeli, Milano 1999, pp. 51-59; M.  TEDESCHINI  (ed.) , La ricerca per costellazioni.  Metodo, scosta-

menti,  casi di studio ,  Istituto Italiano di Studi Germanici, Roma 2020.  

22 F.I.  NIETHAMMER ,  Probe einer Übersetzung aus des Sextus Empirikus  drei Büchern von den Grund-

lehren der Pyrrhoniker ,  «Beyträge zur Geschichte der Philosophie», 1792, Heft 2.  

23 K.  VIEWEG , Philosophie des Remis.  Der junge Hegel und das ‚Gespenst des Skeptizismus‘ ,  Fink, 

München 1999, p. 100.  

24 NIETHAMMER , Von den Ansprüchen des gemeinen Verstandes an die Philosophie ,  cit. , p. 7.  

25 Ivi,  p. 22.  

26 Ivi,  p. 25.  



190 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

common sense e del suo concetto di fatti di coscienza dati, ‘innati’».27  
 

3. Speculazione e buon senso nella Differenzschrift 

Hegel aveva probabilmente in mente l’aporia cui conduceva l’argomentazione di Niethm-
mer,28 quando nella Differenzschrift distingueva anch’egli filosofia e senso comune: «la specula-
zione comprende […] bene il buon senso, ma il buon senso non comprende il fare della specula-
zione».29 È possibile, dunque, conciliare queste due istanze, stante la loro iniziale disparità? Hegel 
sostiene che la soggettività ha fiducia nei confronti delle verità del senso comune, poiché sente 
in esse «l’assoluto che lo accompagna, e questo solo dà loro significato».30 L’assoluto è presente 
nel buon senso nella forma di un sentire, di un sentimento che la filosofia va ad intaccare con il 
suo portato di verità. Allora il buon senso non soltanto non comprende la speculazione, «ma deve 
anche odiarla, se ne fa esperienza; e detestarla e perseguitarla, se non si trova nella completa 
indifferenza della sicurezza».31 Con espressioni che caratterizzeranno il percorso della coscienza 
fenomenologica, Hegel descrive l’ostinazione dell’intelletto comune, il quale si mostra non sol-
tanto incline a rifiutare la comprensione delle verità filosofiche, ma si sente attaccato da queste 
ultime, nella misura in cui esse rovesciano il suo mondo di certezze immediate e lo gettano nella 
«via del dubbio e della disperazione».  

Ciò appare evidente, se si confronta il differente rapporto che speculazione e buon senso 
intrattengono con l’assoluto: mentre per la prima «la conoscenza ha realtà solo in quanto è 
nell’assoluto», per cui «il conosciuto e il saputo, quali vengono espressi per la riflessione ed 
hanno quindi una forma determinata, sono per essa nello stesso tempo annullati», «il buon senso 
non può comprendere come ciò che è immediatamente certo per esso sia nello stesso tempo un 
niente per la filosofia; sente infatti nelle sue verità immediate solo il loro rapporto con l’assoluto, 
ma non distingue questo sentimento dalla loro manifestazione».32 Se, dunque, la speculazione 

 
27 VIEWEG , «Sulle pretese del buon senso nei confronti della f i losofia» ,  cit.,  p. 258.  

28 In una lettera a Schelling del 30 agosto 1795, Hegel così si esprimeva a tal riguardo: «spero 

di ricevere tutti i  giorni il “Journal” di Niethammer e mi rallegro soprattutto per i tuoi contributi», 

riferendosi alla pubblicazione dei Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritiz ismus  che Schel-

ling gli aveva annunciato in una sua lettera precedente del 21 luglio 1795 ( Briefe von und an Hegel , 

4 voll.,  hrsg. von J. HOFFMEISTER , F. NICOLIN , Hamburg 1952-1960, Vol. I,  pp. 28-29; tr. it. di P. MAN-

GANARO , Epistolario ,  vol.  1 (1785-1808), Guida, Napoli 1983 p. 22).  

29 HEGEL , Differenz ,  cit., p. 20; trad. it.,  p. 22.  

30 Ibidem .  

31 Ivi,  p. 21; tr.  it. , p. 23.  

32 Ivi,  p. 20; tr.  it. , p. 23.  



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 191 
 

ISSN 2385-216X 

assume il carattere limitato della manifestazione, la quale acquista un significato veritativo sol-
tanto in rapporto all’assoluto, il senso comune, pur presentendo questo sentimento della totalità, 
non è in grado di staccarsi dalla certezza delle proprie verità immediate e continua, perciò, a 
rimanere arroccato ad esse.33  

A ben vedere, però, il confronto qui non è fra due termini, speculazione e buon senso, bensì 
fra tre e include anche il concetto di riflessione, che va a complicare il quadro sinora delineato. 
Hegel sottolinea il disorientamento che colpisce il buon senso quando entra in contatto con la 
riflessione:  

 
il buon senso può essere disorientato dalla riflessione; non appena si abbandona alla rifles-

sione, ciò che ora esprime come principio per la riflessione, ha la pretesa di valere per sé, come 
un sapere, come conoscenza, e il buon senso ha rinunciato alla sua forza che è quella di appog-
giare le proprie pretese solo sulla totalità oscuramente presente in esso come sentimento e di 
opporsi unicamente così all’instabilità della riflessione.34      

 
La riflessione investe la certezza immediata delle verità del buon senso, inserendo in esse 

una pericolosa mediazione: mentre le pretese del buon senso, prese per sé, sono sostenute 
dall’idea di totalità, seppure avvertita soltanto oscuramente nella forma del sentimento, la ri-
flessione assolutizza quelle pretese, le quali reclamano ora per sé autonomia e indipendenza. 
Agendo come «intentio obliqua» dell’intelletto,35 la riflessione cristallizza le determinazioni del 
senso comune sulla base di una completa astrazione dal concetto di totalità cui esse afferivano, 
eliminando quel residuo empirico che ancora sussisteva nell’astrazione operata dall’intelletto.  

Abbiamo qui a che fare con un «astratto perfettamente astratto» che è diventato «puro 
concetto».36 Per tale ragione, quelle verità che, in prima istanza, erano innervate dal sentimento 
della totalità, appaiono ora, isolate intellettualisticamente, «come mezze verità».37 Subentra, a 
questo punto dell’argomentazione hegeliana, un livello superiore di astrazione che non si limita 
alle pretese dell’intelletto di buon senso, ma che include anche quelle pseudo-filosofie che hanno 
elevato a seconda potenza tali pretese, infondendo in esse l’idea che potessero aver valore prese 

 
33 «Infatti come per il  buon senso è assoluta l’ identità dell’essenza e della contingenza delle  

sue pretese e non può separare dall’assoluto i limiti fenomenici,  così anche ciò che il buon senso 

separa nella coscienza è assolutamente opposto e ciò che ricono sce come limitato non può unifi-

carlo nella coscienza con l’ illimitato. Identici in esso, tale identità tuttavia è e rimane un interiore, 

un sentimento, un non-riconosciuto e un inespresso» (ivi, p. 21; tr. it. , p. 23).  

34 Ivi,  p. 20; tr.  it. , p. 22.  

35 W.C.  ZIMMERLI , Die Frage nach der Philosophie , cit. , p. 96, che la riprende da N.  HARTMANN , La 

fondazione dell’ontologia , trad. it.  di F. BARONE , Milano 1963, il quale, a sua volta, traduce con intentio 

recta  e intentio obliqua le espressioni della Scolastica intentio prima  e intentio secunda .  

36 G.  DOZZI , La «rif lessione» negli scritti jenesi di Hegel , cit.,  p. 433.  

37 G.W.F.  HEGEL , Differenzschrift , p. 20; tr. it.,  p. 22.  



192 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

nella loro unilateralità e indipendenza.  
Secondo Hegel, però, questa operazione di potenziamento dell’astrazione ha l’indubbio 

vantaggio di aver radicalizzato a tal punto la scissione da richiedere l’affermazione di un bisogno 
di unificazione. Certamente la pervicacia del sano intelletto umano preferisce mantenersi nella 
propria inerzia, tuttavia tale inerzia necessita di essere sbloccata sul suo stesso terreno, fino al 
punto in cui «l’intelletto umano si smarrisce sempre di più nelle sue imprese e nel sapere intel-
lettualistico, fino a che si rende capace di sopportare il togliere questo smarrimento e l’opposi-
zione stessa».38 Hegel auspica, dunque, che lo smarrimento del gesund Menschenverstand si tra-
duca in un suo autosuperamento riflessivo, di modo che esso non abbia di fronte soltanto «il lato 
distruttivo della speculazione», ovvero quell’aspetto che lo conduce a dubitare di tutte le sue 
certezze immediate, bensì sia capace di comprendere anche il lato costruttivo della speculazione, 
la quale «richiede nella sua più alta sintesi del cosciente e del non-cosciente anche l’annienta-
mento della coscienza stessa». 

Così – prosegue il testo hegeliano – «la ragione precipita nel suo proprio abisso e la sua 
riflessione dell’assoluta identità e il suo sapere e se stessa, e in questa notte della mera riflessione 
e dell’intelletto raziocinante, che è il mezzogiorno della vita, possono incontrarsi tutti e due».39 
Si tratta di una conclusione piuttosto criptica che richiama alcuni termini noti della Diffe-
renzschrift impiegati qui non senza qualche ambiguità: si dice, anzitutto, che la ragione deve pre-
cipitare nell’abisso (Abgrund), di contro alla consueta affermazione secondo la quale la ragione 
coincide con l’assoluto e, dunque, rappresenta il culmine dell’edificio del sapere; poi, entrano in 
scena la riflessione e l’intelletto raziocinante; si auspica, infine, una conciliazione fra queste due 
istanze.  

Senza soffermarci oltre sulle metafore della notte e del mezzogiorno, la cui presenza è at-
testata in diversi luoghi del saggio del 1801, il punto chiave di queste righe è costituito dalla 
congiunzione che lega sapere razionale e intelletto riflettente, che va ricondotta al compito della 
speculazione di annientare la coscienza per tenere insieme i termini dell’opposizione. Come la 
totalità si ristabilisce dalla più grande scissione, parimenti la notte dell’intelletto raziocinante si 
rovescia nel mezzogiorno della vita, vale a dire la separazione è, al contempo, anche mediazione, 
nella misura in cui l’assoluto stesso presiede al proprio processo di automanifestazione. Questo 
processo non esclude neppure la speculazione, che deve riconoscere il proprio limite, ovvero 
togliere sé stessa come comprensione dell’assoluto (anch’essa, dunque, è soggetta al processo 
che abbiamo appena delineato). Forse, può essere interpretata in questa direzione l’affermazione 
hegeliana secondo la quale anche la ragione precipita nel suo proprio abisso.40   

 
38 Ivi,  p. 23; tr.  it. , pp. 25-26 (traduzione leggermente modificata).  

39 Ibidem .  

40 Sulla scorta dell’ interpretazione di Jean Wahl, Merker legge queste righe conclusive del  

paragrafo sul Rapporto della speculazione con i l buon senso  in connessione con la Fenomenologia  e,  in 

modo particolare, con la figura della coscienza infelice, il cui stato di infelicità «è destinato ad 

essere contemporaneamente e immediatamente il rovesciamento nella certezza dell’autocoscienza» 

(N.  MERKER , Le origini della logica hegeliana , Feltrinelli, Milano 1961, pp. 204 ss.).   



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 193 
 

ISSN 2385-216X 

4. La penna di Krug  

Il saggio Come il senso comune comprende la filosofia, scritto in polemica con Krug,41 consente 
di ampliare la prospettiva della Differenzschrift e di mettere al centro della discussione uno snodo 
teoretico fondamentale per la riflessione hegeliana di questi anni: il ruolo della contingenza nel 
quadro di un’immunizzazione della filosofia dall’illusione e dall’errore attraverso una teoria che 
sia capace di assegnare loro una funzione nel sistema del sapere. In una lettera a Mehmel del 26 
agosto 1801, Hegel, dopo aver accomunato la figura di Krug a quelle di Reinhold e Bouterwek, 
dichiarava caustico che ciascuno di costoro «qualifica di originalità la propria forma di ragiona-
mento insignificante e particolarmente casuale, e si comporta come se fosse realmente un filo-
sofo; il perno attorno al quale dobbiamo senza dubbio ruotare è l’affermazione che questi signori 
non hanno filosofia alcuna».42 Infine, annunciava a Mehmel che si sarebbe occupato presto di 
Krug e Werneburg.  

L’annuncio si concretizza qualche mese più tardi nel saggio contro il dogmatismo dell’in-
telletto comune, apparso sul primo fascicolo del «Giornale critico» nel gennaio del 1802. Agli 
occhi di Hegel, Krug incarna una tradizione di pensiero che prende le mosse da Kant, il quale, di 
fronte ai tentativi idealistici, aveva difeso la necessità per la filosofia trascendentale di non esclu-
dere il comune intelletto di buon senso, «purché sufficientemente coltivato per affrontare queste 
ricerche astratte». 43  Al contempo, però, Kant aveva criticato l’appello al comune intelletto 
nell’ambito metafisico.44 

 
41 Wilhelm Traugott Krug era stato professore di filosofia e teologia presso l’università di 

Francoforte (1801) prima di occupare la cattedra di Kant a Königsberg (1804). La sua attività di 

docenza si era poi conclusa presso l’università di Lipsia (1809). I l  saggio hegeliano si concentra, in 

particolare, su tre opere di Krug: Lettere sula dottrina della scienza  (1800); Lettere sul più recente 

idealismo  (1801); Disegno di un nuovo organon della fi losofia (1801). Cfr. Wie der gemeine Menschenver-

stand , p. 174; tr. it.,  p. 69. Per un’analisi della figura di Krug in relazione al tema del passaggio dal 

rappresentazionalismo a un diretto realismo sensista, cfr.  B.  BOWMAN , Glauben und Wissen. W.T. Krug 

im Übergang vom Repräsentationalismus zum „direkten“ Wahrnemungsrealismus , in ID .,  K.  VIEWEG  (eds.) ,  

Wissen und Begründung , Die Skeptizismus-Debatte um 1800 im Kontext der neuzeitlicher Wissenskonzep-

tion ,  in «Kritisches Jahrbuch der Philosophie», VIII , 2003, pp. 141-154.  

42 Briefe von und an Hegel , cit.,  pp. 63-64; tr. it. , p. 47.  

43 I .  KANT , Epistolario f ilosofico.  1761 -1800 ,  tr.  it. di O.  MEO ,  Il  Melangolo, Genova 1990, p. 399.  

44 «È consueto pretesto di cui sogliono servirsi questi falsi amici del comune intelletto 

umano […] il dire, che pur devono alla fine esserci delle proposizioni che sian certe immediata-

mente, e di cui non si ha bisogno non solo di dare alcuna prova ma neppur e di addurre affatto una 

ragione, giacché altrimenti non si arriverebbe mai alla fine nel dar le ragioni dei propri giudizi; 

ma a prova di questo diritto essi non possono mai addurre, all’infuori del principio di contraddi-

zione […], qualcosa di indubitato,  che essi possono attribuire immediatamente al comune intelletto 

umano, fuorché le proposizioni matematiche […]. Ma questi son giudizi che sono immensamente 



194 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

Il saggio hegeliano si articola attorno a due punti fondamentali: a) l’incapacità delle filoso-
fie del senso comune di comprendere i sistemi di impronta idealistica, nella fattispecie i sistemi 
di Fichte e Schelling; b) la speculazione come antidoto contro la limitatezza di tale posizione 
pseudofilosofica che afferma l’indipendenza della realtà oggettiva e la datità dei fatti di co-
scienza. Ciò che Krug contesta all’autore della Wissenschaftslehre è l’autonomia dell’Io, vale a dire 
l’atto originario mediante il quale l’Io si pone in modo assoluto. Dal suo punto di vista, questa 
autolimitazione originaria sarebbe assimilabile alla coscienza empirica, da cui, invece, Fichte vo-
leva affrancare la soggettività speculativa: «per <quanto riguarda> l’interesse di questa autono-
mia […]» – così Hegel che parafrasa Krug – «è completamente indifferente se l’Io agisca necessa-
riamente nel modo in cui agisce a causa della sua natura esteriore o di una <natura> interiore». 
E però – ribatte Hegel – «nonostante l’interesse dell’autonomia non sia sufficientemente soddi-
sfatto per mezzo dell’idealismo trascendentale, si è ottenuto tuttavia moltissimo per l’interesse 
speculativo della ragione; qui tutto è luce e chiarezza, l’Io lascia e vede sorgere tutto davanti ai 
suoi occhi».45 Krug non avrebbe colto, quindi, l’interesse speculativo che riposa nell’autoposi-
zione dell’Io fichtiano. 

Analoga nei contenuti appare anche la polemica contro la filosofia trascendentale di Schel-
ling, al quale Krug rivolge due ordini di accuse. In primo luogo, egli contesta la petitio principii 
nella quale cadrebbe il sistema schellinghiano, il quale, dopo aver dichiarato che la filosofia non 
deve avere presupposti, presuppone l’assoluto come A=A, come identità e differenza:  

 
questa contraddizione – sottolinea Hegel – è esattamente quella che il senso comune [der gemeine 

Verstand] riscontrerà sempre nella filosofia; il senso comune colloca l’assoluto esattamente sullo stesso 
piano del finito ed estende all’assoluto i requisiti che vengono fatti valere rispetto al finito. Così in filosofia 
è richiesto di non porre niente di indimostrato; il senso comune trova immediatamente l’inconseguenza 
che è stata commessa: scopre che non si è dimostrato l’assoluto.46 

 
Schelling penserebbe, dunque, nei termini di un presupposto quel principio assoluto da cui 

dedurrebbe poi la totalità delle rappresentazioni fenomeniche, inficiando così il proprio sistema. 
Hegel risponde a questa critica, osservando che l’assoluto ha in se stesso il proprio fondamento 
e non in un postulato posto al di fuori di esso, poiché si produce a partire da se stesso, ovvero è 
ragione diveniente. In secondo luogo, nel sistema schellinghiano Krug denuncia l’assenza di una 

 
diversi da quelli della metafisica […]. Nella metafisica, adunque, come scienza speculativa della 

ragion pura, non possiamo mai appellarci al comune intelletto umano» ( KANT , Prolegomeni , cit. ,  pp. 

269-270). Sul concetto di senso comune in Kant, si veda, oltre allo studio di Menegoni richiamato 

in precedenza, anche M.  SAVI ,  I l concetto di senso comune in Kant ,  Franco Angeli,  Milano 1998. Più 

recentemente, questo tema è stato affrontato anche da S.  FELOJ ,  I l  dovere estetico.  Normatività e giu-

dizi di gusto , Mimesis, Milano-Udine 2018; Z.  ZHOUHUANG , Der sensus communis bei Kant. Zwischen Er-

kenntnis,  Moralität und Schönheit , De Gruyter-Brill, Berlin-Boston 2016.   

45 HEGEL , Wie der gemeine Menschenverstand , cit.,  p. 176; tr.  it., p. 72.  

46 Ivi,  p. 178; tr.  it.,  p. 73.  



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 195 
 

ISSN 2385-216X 

deduzione della realtà delle determinazioni fenomeniche. Si tratta, dal punto di vista hegeliano, 
di un’obiezione di impronta squisitamente empirista. Con una celebre battuta, Krug pretende-
rebbe, infatti, «che venga dedotto ogni cane e ogni gatto e perfino la sua penna e poiché questo 
non accade, egli pensa che […] non si sarebbe dovuta dare l’impressione di voler dedurre l’intero 
sistema delle rappresentazioni».47 

Hegel controbatte che una tale deduzione non è appannaggio dell’idealismo, bensì della 
filosofia della natura. Ciò che Krug pretende dall’idealismo è, in realtà, «qualcosa da poco», poiché, 
nella prospettiva hegeliana, la singola rappresentazione, lungi dall’essere concreta, rappresenta 
piuttosto un’astrazione dalla concretezza della totalità razionale. Si può certamente mettere 
sullo stesso piano, come fa Krug, la propria penna, le forme organiche e le grandi individualità 
come Ciro, Mosè, Alessandro Magno e Gesù, tuttavia, così facendo, per Hegel, non si coglie un 
punto fondamentale, non si comprende cioè che fra questi enti sussiste una gerarchia ontologica 
basata sul grado di soggettività che li contraddistingue, la quale soltanto appare in grado di giu-
stificare la necessità di una loro deduzione. 

5. «L’ignoranza della filosofia» e la verità del buon senso: verso la Fenomenologia dello 
spirito 

Che la questione sul ruolo della contingenza e dell’empirico nel sistema del sapere non 
possa essere risolta con poche battute mordaci come avviene nel saggio del 1802, ma richieda 
una più profonda riflessione,48 emerge dal fatto che Hegel stesso sentirà l’esigenza di ritornare 
sulla pretesa avanzata da Krug in diversi luoghi della sua riflessione successiva. Anzitutto nella 
Prefazione alla Fenomenologia dello spirito, quando, dopo aver denunciato il pregiudizio della sua 
epoca secondo cui si può filosofare soltanto mediante il possesso della ragione naturale, Hegel si 
rivolge criticamente alle verità del buon senso, 49  di cui «non è difficile cogliere 

 
47 Ivi,  p. 178; tr.  it.,  p. 74.  

48 Henrich fa giustamente notare che, se per ricostruire la teoria hegeliana della contin-

genza si facesse riferimento soltanto ai primi anni jenesi e, dunque, al solo testo contro Krug, non 

si potrebbe che rimanere delusi a causa della mancanza del «concetto  di contingenza necessaria». 

Nel saggio del 1802 Hegel sminuirebbe, infatti, il compito che Krug assegna all’ idealismo, quello 

cioè di dedurre una rappresentazione materiale concreta come la sua penna, senza tuttavia respin-

gere con argomenti solidi questa obiezione, ma limitandosi ad assumere un atteggiamento deriso-

rio e canzonatore. Ciò avviene, secondo Henrich, perché lo Hegel di questi anni non dispone degli  

«strumenti concettuali» adeguati per liquidare definitivamente questa pretesa ( D.  HENRICH , Hegels  

Theorie über den Zufall , in ID ., Hegel im Kontext , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1971, pp. 157 -186: 160).  

49 In tal senso, fin troppo nota è l’immagine della cicoria come surrogato del caffè: «riguardo 

alla filosofia propriamente detta, vediamo come la rivelazione immediata del divino e il  sano buon 

senso –  che non si è mai sforzato di coltivarsi né con la filos ofia vera e propria, né con qualche 



196 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

l’indeterminatezza e la stortura». Una coscienza abituata a tali verità, afferma che «le cose 
stanno esattamente così e così, e che tutto il resto sono sofisticherie: una parola d’ordine che il 
comune buon senso usa contro la ragione coltivata, allo stesso modo in cui, per designare la filo-
sofia, l’ignoranza di essa s’è annotata una volta per sempre l’espressione fantasticherie».50 L’at-
teggiamento di chi afferma che «le cose stanno così e così», senza argomentare ulteriormente, 
evoca le movenze della certezza sensibile che si limita ad indicare mediante l’uso di segni indes-
sicali.  

E tuttavia le cose non stanno precisamente così: Hegel critica qui non tanto la coscienza 
comune, di cui la Fenomenologia è chiamata a ricostruire le differenti declinazioni in rapporto 
all’assoluto, quanto piuttosto, di nuovo, l’atteggiamento pseudofilosofico di matrice empirista – 
non a caso Hegel lo qualifica come «ignoranza della filosofia [Unwissenheit der Philosophie]» – che 
vuole rivestire di scientificità le proprie «fantasticherie». Esso, infatti, «appellandosi al senti-
mento, all’oracolo interiore» – agendo così analogamente a chi pretende di cogliere il vero me-
diante “un salto mortale” o un “colpo di pistola”, per riprendere altre celebri immagini della 
Prefazione – «la fa finita con chi non sia d’accordo con lui; deve dichiarare di non aver altro da 
dire a colui che non ritrovi e non senta dentro di sé la medesima cosa».51 Nella prospettiva hege-
liana, l’assenza di universalità nell’ambito del vero si traduce in una perdita dell’umanità – se 
con essa si intende «la comunanza delle coscienze» – e in un ricadere della soggettività nel regno 
animale, in cui domina soltanto il sentimento.52 

Ma è nell’Enciclopedia che il tema della contingenza viene nuovamente ridefinito con espli-
cito riferimento a Krug: «l’accidentalità […]» – si legge nel § 250 – «ha il suo diritto nella sfera 
della natura», soprattutto nelle «formazioni concrete, che però, come cose di natura, sono con-
crete solo immediatamente», vale a dire sono dotate di una serie di proprietà ciascuna delle quali 
è indifferente alle altre e rispetto alle quali la stessa soggettività è indifferente, la quale le lascia 
sussistere nella loro estraneità e accidentalità.53 Questa «impotenza [Ohnmacht] della natura»,54 

 
altra sorta di sapere –  si reputino senz’altro un perfetto equivalente e un surrogato altrettanto 

buono del lungo cammino della formazione culturale e del movimento, ricco quanto profondo, tra-

mite cui lo spirito giunge al sapere: quasi al modo in cui si de canta la cicoria come surrogato del 

caffè»  (HEGEL , Phänomenologie des Geistes , pp. 46-47; tr. it. , p. 49).  

50 Ivi,  p. 47; tr.  it. , pp. 50-51. 

51 Ibidem .  

52 Ibidem .  

53 HEGEL , Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830) , in GW  20, unter 

Mitarbeit von U. RAMEIL , hrsg. von W.  BONSIEPEN ,  H.-C.  LUCAS , Meiner, Hamburg 1992, p. 239; tr. it.  

di B. CROCE , Enciclopedia delle scienze fi losofiche in compendio ,  Laterza, Bari-Roma 1994, p. 224.  

54 Ivi, p. 240; tr. it.,  p. 224. Come rileva Illetterati, «l’ impotenza della natura – che secondo 

Hegel si manifesta in modo evidente in quegli aborti  della natura  che sono i prodotti ibridi e le 

mostruosità – e il conseguente riconoscimento dei limiti della filosofia costituiscono perciò anche 



L’INOSPITALITÀ DELLA FILOSOFIA 197 
 

ISSN 2385-216X 

lungi dall’essere una questione di poco conto, si configura come un limite per la deduzione filo-
sofica. «Tracce della determinazione concettuale» – aggiunge Hegel – «si possono proseguire cer-
tamente fin nelle cose più particolari; ma il particolare non si esaurisce con quella determina-
zione». E però questa traccia non deve essere scambiata «per la totalità della determinazione 
degli esseri naturali».55 Al concetto è precluso un accesso incondizionato al regno della natura, 
la quale continua a mantenersi in una zona anfibia tra ciò che può essere compreso begreiflich, 
ovvero le «tracce della determinazione concettuale», e ciò che, invece, è destinato a rimanere 
unbegreiflich.  

Dalla conclusione per cui nell’ente empirico naturale permane un’opacità riconducibile a 
una contingenza, che non si lascia comprendere concettualmente, deriva che sarebbe «quanto di 
più sconveniente si possa immaginare il pretendere dal concetto che esso debba intendere con-
cettualmente siffatte accidentalità».56 Nella prospettiva hegeliana, questa superiorità ontologica 
del concetto che, era assente, invece, nel testo jenese contro Krug (sebbene anche lì Hegel avesse 
abbozzato una sorta di gerarchia ontologica fra i differenti enti), consente, in ultima analisi, di 
includere quel margine empirico unbegreiflich nella totalità dello spirito, senza che l’indipen-
denza della scienza venga intaccata dalla infinita varietà delle determinazioni naturali.57 Sulla 
scorta di ciò – per riprendere un aneddoto riportato da Henrich – Hegel poteva rispondere 

 
una sorta di apertura di spazio all’ interno della stessa filosofia della natura nei confronti delle 

scienze empiriche della natura. Proprio in quanto la natura, determinata nel suo modo d’essere 

innanzitutto come esteriorità, e quindi conseguentemente come  accidentalità e mancanza di auto-

determinazione dei suoi prodotti, non può essere compresa concettualmente  nell’infinità varietà e 

molteplicità, delle sue particolarizzazioni, assume diritto e giustificazione, nella sua indagine, la 

ricerca empirica» (L.  ILLETTERATI ,  P.  GIUSPOLI ,  G.  MENDOLA , Hegel , Carocci,  Roma 2010, p. 209, nota 

27).  

55 HEGEL , Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften , p. 240; tr. it. , p. 225.  

56 «Jene Ohnmacht der Philosophie setzt Grenze und das Ungehörigste sei  es,  von dem Begriffe zu 

verlangen, er solle dergleichen Zufälligkeiten begreifen » ( ibidem) .  

57 Questo punto è stato ripreso criticamente anche da Meillassoux: «per Hegel, il segno 

stesso della necessaria imperfezione della natura (un’imperfezione attraverso la quale l’assoluto 

deve passare per essere davvero ciò che è –  l’assoluto) è il suo corrispondere solo parzialmente al 

concetto hegeliano di natura. Nel seno del processo dell’assoluto, è necessario che sia dato un 

momento di pura irrazionalità, marginale ma reale, che garantisce al Tutto di non avere l’irrazio-

nale al di fuori di sé e quindi gli  consenta di essere autenticamente il Tutto. Ma una contingenza 

di questo tipo è dedotta da un processo dell’assoluto, che in se stesso, in quanto totalità razionale 

non ha nulla di contingente. La necessità della contingenza non è insomma ricavata dalla c ontin-

genza presa da sola, ma da un Tutto ontologicamente superiore ad essa: in ciò risiede la differenza 

tra la dimensione del fattuale e la dialettica» ( Q.  MEILLASSOUX , Dopo la f initudine. Saggio sulla necessità 

della contingenza ,  tr.  it. di M. SANDRI , Mimesis, Milano-Udine 2012, p. 101).  



198 FEDERICA PITILLO 
 

ISSN 2385-216X 

all’osservazione critica di uno studente, secondo il quale in Sudamerica esistessero generi di 
piante non corrispondenti al suo concetto di pianta, che «lui non era affatto interessato a tali 
apparenze false», le quali «meritavano tanta poca attenzione come la penna di Krug».58   

Il percorso tracciato in questo saggio ha avuto l’obiettivo di mostrare come, nella tratta-
zione hegeliana del senso comune attraverso il confronto con le riflessioni di Niethammer e Krug, 
sia in gioco molto più che una semplice critica ai tentativi di volgarizzazione della filosofia. Hegel 
scorge nel senso comune un elemento essenziale e generativo del sapere speculativo. Ecco che 
allora l’analisi delle diverse forme del gemein o gesund Menschenverstand assume un carattere fon-
dativo. Proprio come l’intelletto, di cui è espressione, il senso comune, pur essendo all’origine 
della scissione che, nella prospettiva hegeliana, caratterizza l’epoca moderna, è parte integrante 
dell’edifico del sapere. Non si tratta, dunque, di dare dignità all’Unwissenheit der Philosophie che 
vuole ammantare di scientificità i propri vaneggiamenti, piuttosto della necessità di mostrare le 
condizioni che presiedono alla realizzazione del sapere.  

Da tale assunzione consegue che il processo della conoscenza non può arrestarsi alla for-
mulazione di categorie fissate una volta per tutte, ma comporta la costante messa in discussione 
del noto in un incessante esercizio critico che rende la filosofia un luogo inospitale per l’inerzia 
del pensiero. Questa inospitalità, che Hegel comincia a tratteggiare già nei primi scritti critici 
jenesi, troverà una più articolata esposizione nel cammino fenomenologico. All’alba del 1807 è 
l’esperienza della coscienza a garantire alla conoscenza realtà oggettiva. Quando, nell’Introdu-
zione alla Fenomenologia, Hegel affermerà che l’oggetto della trattazione è soltanto «il sapere nel 
suo apparire (das erscheinende Wissen)»,59 con l’aggettivo «erscheinende» egli non intenderà più il 
carattere soltanto illusorio di quel conoscere, bensì il fatto che esso necessita di essere giustificato 
nel corso del cammino che conduce al sapere assoluto, offrendo così una prima determinazione 
metodologica della questione fondamentale che lo aveva impegnato sin dai primi anni jenesi. 

 
 
 

federica.pitillo@unina.it 
 

(Università degli Studi di Napoli Federico II) 
 

 
58 HENRICH , Hegels Theorie über den Zufall , cit. , pp. 167-168. 

59 HEGEL , Phänomenologie des Geistes , p. 55; tr. it.,  p. 60.  


