
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 169-182 

ISSN 2385-216X 

STEFANIA ACHELLA 

TRA LOGICA E METAFISICA: 
IL RIPOSIZIONAMENTO ONTOLOGICO 

HEGELIANO NEGLI ANNI DI JENA 

BETWEEN LOGIC AND METAPHYSICS: 
HEGEL’S ONTOLOGICAL REPOSITIONING IN THE JENA YEARS 

This paper examines the transformation of metaphysical thinking in Hegel’s Jena years, 
highlighting its role in redefining the relationship between logic and ontology. While dis-
tancing himself from both classical and dogmatic metaphysics, Hegel does not reject the 
possibility of a rational knowledge of being. Instead, he proposes a speculative logic that 
transcends the methodological limitations of traditional metaphysics and Kantian critique. 
Through a genetic and processual reconceptualization of knowledge, Hegel reclaims meta-
physics as an immanent discourse rooted in the productive activity of thought. This ap-
proach culminates in the notion of a “living ontology,” in which logical categories are no 
longer inert formalities but dynamically intertwined with reality itself. The study traces 
Hegel’s trajectory from a critique of abstract reason to the elaboration of a system wherein 
the metaphysical impulse is preserved, transformed, and rearticulated within a speculative 
framework that ultimately grounds a renewed philosophical science of being. 

Gli anni di Jena segnano per Hegel il momento del congedo da alcuni modelli metafisici che 
avevano fino ad allora dominato la scena filosofica. Questo congedo, tuttavia, non implica né la 
negazione della pretesa di conoscibilità della verità della realtà, né il disconoscimento del valore 
che il discorso metafisico continua ad avere per la filosofia. Al contrario, la messa in crisi della 
metafisica da parte di un pensiero che resta sulla superficie senza addentrarsi nel lato oscuro e 
profondo del reale, viene guardata dal filosofo con una certa preoccupazione per la sua impo-
nente ricaduta politica. Qualche anno più tardi, introducendo la prima edizione della Scienza della 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

logica,1 Hegel renderà esplicita la sua preoccupazione, mettendo in guardia contro il pericolo che 
corre un popolo quando «perde la sua metafisica», ossia quando «presso di esso non ha più alcun 
real esistere lo spirito che si occupa della sua propria pura esistenza».2 Tale condizione – e sta 
qui l’elemento di preoccupazione – non può non riflettersi sul piano della vita comune: rinun-
ciare a conoscere l’essere nelle sue “tenebre” significa lasciare il mondo e l’esistenza alla sola 
felicità, cancellandone i fiori neri.3 La felicità moderna viene intesa cioè come uno stato d’animo 
superficiale, privo di profondità e il cui progetto morale viene descritto da Hegel nella Fenome-
nologia dello spirito attraverso la figura del Nipote di Rameau.4 

Lo stesso destino della metafisica, commenta Hegel preoccupato, potrebbe toccare anche 
alla logica. Sebbene essa non sia stata ancora estromessa dalle scienze, di fatto anche a lei è stato 
riservato un trattamento affine: la si è resa un sapere astratto e superato, depotenziato di ogni 
forza critica rispetto alla realtà.  

Ecco perché occorre rilanciare una logica speculativa come istanza critica che però non 
perda lo stretto ancoraggio alla realtà. Il progetto hegeliano intende pertanto superare l’astra-
zione in cui paiono ricadere i concetti nella metafisica critica kantiana, prigionieri di una dimen-
sione intramentale, e ricollegarli al mondo concreto nella sua effettualità.5 In questo senso, la 
logica deve assumere su di sé il compito di quella parte della metafisica che può essere indivi-
duata nell’ontologia. Che Hegel aderisca al superamento della metafisica dogmatica non signi-
fica, tuttavia, che egli intenda rinunciare a ogni forma di ontologia o, più in generale, alla 

 
1 «Quello che prima si chiamava metafisica è stato, per così dire, estirpato fin dalla radice 

[mit Stumpf und Stil ausgerottet worden ],  ed è scomparso di fra le scienze», G.W.F. HEGEL , Scienza della 

logica , a cura di A. MONI ,  rived. da C. CESA , Laterza, Roma-Bari 2001, 2 voll.  (d’ora in avanti SL), qui,  

I, 3.  

2 Ivi I,  3.  

3 Ivi, I , 4. Cfr. F. DUQUE , Il fiore nero. Satanismo e paganesimo alla f ine della modernità , Lanfran-

chi, Milano 1995.  

4 Per una ricostruzione della ricezione del romanzo di Diderot in Germania e l’ influenza di 

esso su Hegel, cfr. L. POZZI D’AMICO ,  Le  Neveau de Rameau nella  Fenomenologia dello spirito, in 

«Rivista Critica di Storia della Filosofia», 35, n. 3, 1980, pp. 291 -306. I l  “nipote” incarna per Hegel 

la coscienza alienata e rovesciata della modernità: un soggetto che ha interiorizzato i codici morali 

e culturali dominanti, ma li capovolge ironic amente. Egli vi si adatta con furbizia, senza una vera 

eticità (Sittlichkeit).  I l nipote è quindi un prodotto della cultura scissa, in cui la ragione si è sepa-

rata dalla vita concreta, producendo un soggetto riflessivo, ma frammentato e cinico. Per Hegel, 

questa figura è sintomatica della decadenza della cultura borghese: la ragio ne, invece di riconci-

liarsi con l’etica, si perde in giochi di apparenza, parodia, ironia. Nella figura di Rameau non c’è 

sintesi, ma solo consapevolezza della scissione, rivelando la mancanza di profondità e radicamento 

del suo tempo.  

5 C.  HALBIG , Pensieri oggettivi , in «Verifiche», XXXIV, 1-4, 2007, pp. 34-60, qui p. 47 ss.  



TRA LOGICA E METAFISICA 171 
 

ISSN 2385-216X 

possibilità di conoscere l’essere delle cose. 

1. Ripensare la logica: lo scarto di Jena 

È noto che nel periodo giovanile Hegel si era posto criticamente nei confronti della tradi-
zione metafisica. Le ragioni dell’assenza o del rifiuto hegeliano rispetto alla metafisica che, lungo 
la linea della tradizione settecentesca, viene intesa come conoscenza scientifica di Dio, dell’uomo 
e del mondo, entra profondamente in contrasto con l’ideale pratico di religione che il giovane 
filosofo persegue negli anni della sua formazione. In particolare, il connubio consolidato, presso 
lo Stift di Tubinga, tra l’atteggiamento del criticismo, si pensi ad esempio all’insegnamento di 
Flatt, e la vecchia metafisica, aveva avallato sul piano pratico un sistema della tranquillità e una 
sottomissione al dispotismo. Un sistema basato su una ragione astratta sembrava offrire la solu-
zione a tutti i problemi sollevando l’uomo da ogni preoccupazione, rendendolo al tempo stesso 
docile a ogni forma di assoggettamento.   

Nel passaggio dal soggiorno bernese a quello francofortese il concetto di metafisica rifà la 
sua comparsa nelle riflessioni hegeliane come strumento teorico per tenere insieme individualità 
e totalità. In uno degli ultimi frammenti francofortesi Hegel scrive: «è chiaro; la ricerca intorno 
a questo punto, se dovesse essere condotta a fondo per concetti, finirebbe nell’esame metafisico 
del rapporto tra finito e infinito».6 La metafisica viene pertanto intesa in questa fase come la 
scienza dell’unificazione.  

Questo ripensamento della metafisica viene testimoniato anche dagli annunci dei corsi di 
Jena, incentrati sul rapporto tra logica e metafisica in relazione alla costituzione del sistema 
scientifico della filosofia. Ma tale metafisica, reintrodotta pochi mesi prima dell’arrivo a Jena, 
lascerà nella città turingia, proprio come l’esercito prussiano sui campi di battaglia, il suo corpo 
esangue. Negli anni jenesi, che conducono Hegel alla stesura della sua Fenomenologia, il concetto 
di metafisica sembra infatti cancellato. Resta però da capire se si tratta di una vera e propria 
cancellazione, o non piuttosto di una rielaborazione o soltanto di una ridenominazione. 

Per provare a dare una risposta a questa domanda, occorre tornare a leggere i manoscritti 
dedicati a Logica e Metafisica, oggi editi con il titolo di Systementwürfe II.7 Essi rappresentano la 

 
6 G.W.F. HEGEL ,  Scritti giovanili ,  E. MIRRI  (ed.) , Orthotes, Napoli-Salerno 2015 (d’ora in avanti 

SG)  qui,  p. 631, testo 65.   

7 Cfr. G.W.F. HEGEL , Jenaer Systementwürfe II , R.-P-  HORSTMANN UND J.H.  TREDE  (eds.) , in ID . , 

Gesammelte Werke , Bd. 7, Meiner, Hamburg 1971 (d’ora in avanti JSII) . Si tratta di un manoscritto 

incompleto -  forse a causa della burrascosa fase storica in cui l ’autore lo concepì. Esso manca della 

parte relativa alla Filosofia dell ’organico (nella sezione dedicata alla Filosofia della natura),  e dell ’ in-

tera Filosofia dello  spirito .  Dopo varie datazioni si ritiene che sia stato redatto tra l ’estate del 1804 

e l’ inizio del 1805. A conferma la lettera del 29 settembre 1804 inviata da Hegel a Goethe in cui, 

dichiarando di non avere lavori letterari da mandargli, in vista di una nomina a professore di 

filosofia, Hegel decide di sottoporgli un suo progetto di lavoro «una trattazione puramente 



172 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

base dei corsi di lezione del 1804-1805, e quindi l’ultima tappa della Entwicklungsgeschichte della 
riflessione di Hegel di Jena, in cui il filosofo si confronta direttamente con la metafisica e con il 
rapporto tra logica e metafisica, alle quali dedica rispettivamente la prima e la seconda parte di 
questi abbozzi.  

Nella prima parte viene affrontata la logica, che non ha più la funzione di introdurre alla 
metafisica, ma rappresenta già la prima parte del sistema,8 sebbene qui la logica sia ancora do-
minata dallo spirito del Verstand e dalle forme del giudizio. Come è stato osservato, la logica degli 
anni di Jena «punta alla determinazione di una relazione formale e non all’elaborazione di una 
processualità logica. In questo modo viene a mancare l’unità dialettica delle categorie nello svol-
gimento del concetto».9 Questo aspetto ci fa capire che ci troviamo all’ultimo gradino precedente 
alla formulazione della logica soggettiva, così come sarà presentata nella Scienza della logica. L’in-
tera logica jenese è quindi un esame e una critica dei diversi modi in cui si può presentare 
quell’originario dirimere (urteilen), quel discriminare, che è l’atto fondamentale del Verstand.  La 
proposizione che scaturisce ancora dall’intelletto costituisce dunque solo una formale Bestim-
mung, una determinazione puramente formale che non corrisponde al movimento del contenuto 
(Bewegung des Inhalts). La forma del giudizio appare come un’articolazione che il pensiero impone 
dall’esterno, una Form der Setzung che riflette l’atteggiamento riflesso dell’intelletto, incapace di 
cogliere l’unità originaria di pensiero ed essere. È significativo che Hegel, in questo periodo, non 
cerchi ancora di riformare la struttura della proposizione, ma piuttosto di mostrare come essa 
sia il prodotto di un contenuto concettualmente depotenziato: il soggetto della proposizione è 
ancora pensato come Substrat, come qualcosa di già posto, e il predicato come Bestimmung, una 
qualificazione derivata che non scaturisce dal soggetto stesso. 

Da un lato quindi lo sguardo viene rivolto alle ‘cose’, separate e indifferenti; dall’altro, gra-
zie alla critica, subentra invece il rapporto posto dal differire delle cose, essa è quindi consape-
volezza della differenza, ed è questo il senso in cui Hegel fa propria l’istanza trascendentale kan-
tiana. Questo rapporto rimette in discussione la relazione tradizionale tra forma e contenuto. 
Sebbene non ci sia ancora la dimensione di un concetto autoponentesi, fin dalle prime pagine 
della Logica di Jena il conoscere viene definito come un movimento circolare («das Erkennen ist 
an und für sich ein reiner sich selbstgleicher Kreislauff»), un circolo puro, uguale a se stesso.10 
Questa descrizione, apparentemente semplice, racchiude già una importante rivisitazione del 
rapporto tra forma e contenuto: la forma non è un involucro neutro, né uno schema vuoto che 

 
scientifica della filosofia –  che spero di ultimare entro quest ’ inverno in vista delle mie lezioni», 

G.W.F. HEGEL , Lettere,  a cura di P.  MANGANARO , introd. di E. Garin, Laterza , Roma-Bari 1972, p. 62.  

8 Si veda l’ interpretazione di Heinz Kimmerle che considera la produzione hegeliana suc-

cessiva al 1804 come appartenente ad una nuova fase. H. KIMMERLE ,  Zur Chronologie von Hegels Jenaer 

Schriften ,  in «Hegel-Studien», 4, Bouvier, Bonn 1967, p. 141 s.  

9 E.  MAGRÌ , Hegel e la genesi del concetto .  Autoriferimento, memoria, incarnazione ,  Verifiche,  

Trento 2017, p. 63.   

10 JSII,  p. 121.  



TRA LOGICA E METAFISICA 173 
 

ISSN 2385-216X 

precede o struttura in modo esteriore la materia dell’esperienza, ma un processo vivente che, 
nel suo stesso svolgersi, genera e trasforma il contenuto. Per questo Hegel insiste nel dire che il 
conoscere presuppone un contenuto inteso come uno negativo («negatives Eins»),11 diversa-
mente dalla forma che costituisce invece l’unità positiva. Il contenuto non è dunque un dato im-
mediato o un materiale esterno che viene poi ordinato dalla forma: è piuttosto un momento in-
terno della stessa attività del concetto, un elemento negante che interrompe l’identità formale e 
introduce la determinazione. Ma questa negatività iniziale non resta tale: Hegel precisa infatti 
che il contenuto, se considerato nel suo vero essere, non è «das negative Eins, die gleichgültige 
Bestimmtheit sondern die negative Einheit, die Unendlichkeit, die absolute d. h. sich selbstaufhe-
bende Bestimmtheit, die sich selbst, als das was sie ist [bestimmt hat]»,12 vale a dire non è più 
l’uno negativo, ma l’unità negativa, l’infinità, la determinazione assoluta. Vale a dire che il con-
tenuto autentico è la forma stessa nel suo farsi concreta, la negatività che si raccoglie in sé e si 
determina come unità. 

Nella sezione dedicata al giudizio e al sillogismo, la relazione dinamica tra forma e conte-
nuto diventa ancora più evidente. Il giudizio, che nella logica tradizionale rappresentava una 
semplice forma dell’intelletto, appare qui come un contenuto determinato del concetto: il rap-
porto tra soggetto e predicato non è un’operazione meramente formale, ma una figura necessaria 
del movimento dialettico. Di conseguenza anche il sillogismo non viene più inteso come una re-
gola astratta, bensì come la struttura stessa della realtà oggettiva, il luogo in cui la forma si rea-
lizza come contenuto e il contenuto si comprende come forma mediata. Questa trasformazione 
che già avviene nella sezione dedicata alla logica trova un’ulteriore affondo nella parte iniziale 
della Metafisica dedicata ai principi dell’identità, della non-contraddizione e del fondamento, 
dove Hegel ribadisce che ciò che tradizionalmente era considerato una forma vuota del pensiero 
è in realtà un contenuto determinato, un momento del concetto che, lungi dall’essere una strut-
tura meramente soggettiva, dà forma alla realtà.  

Già nella sezione sulla metafisica di questo manoscritto, dunque, il rapporto tra forma e 
contenuto assume la struttura di una dialettica immanente: la forma si determina come conte-
nuto e il contenuto si rivela come forma realizzata. Come qualche anno dopo Hegel chiarirà nella 
Scienza della logica, non è possibile accettare alcun presupposto estraneo al pensiero: ciò che ap-
pare come contenuto è un risultato del movimento formale; ciò che appare come forma è una 
determinazione concreta che ha già attraversato la negatività. Per questo, nella dinamica circo-
lare descritta in queste pagine jenesi, forma e contenuto non possono essere pensati separata-
mente: essi sono l’uno il diventare dell’altro, e il concetto è il processo in cui questa identità nella 
differenza si manifesta. Aspetto che renda ancora più visibile il momento in cui la filosofia hege-
liana abbandona definitivamente la distinzione kantiana tra forma a priori e materia empirica, e 
apre la via alla concezione speculativa matura della Wissenschaft der Logik. 

Tuttavia il distacco da Kant, come appare evidente in tutte le opere hegeliane, non intende 
porsi come un rifiuto, ma piuttosto come la prosecuzione di un movimento avviato dal filosofo 

 
11 Ivi,  p. 78.  

12 Ivi,  p. 38.  



174 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

del criticismo. Anche in questo manoscritto Hegel parte perciò dal confronto con le posizioni 
kantiane (che rientrano nell’esposizione della prima parte dedicata alla logica), in cui il materiale 
viene organizzato secondo una successione che, riprendendo proprio la tavola kantiana, va dal 
«rapporto semplice» (einfache Beziehung) alla «relazione», suddivisa in «relazione dell’essere» 
(Verhältniss des Seins) e del «pensare» (Verhältniss des Denkens), fino alla «proporzione» (Propor-
tion).  Se il rapporto semplice riguarda le determinazioni di qualità e quantità, la relazione 
dell’essere affronta le categorie di relazione e di modalità (sostanza, causa e azione reciproca). 
La relazione del pensare, invece, sviluppa l’esposizione di concetto, giudizio e sillogismo; infine, 
la proporzione — articolata in definizione, divisione e conoscere — offre un’analisi dei procedi-
menti e del metodo della riflessione, «in un serrato confronto con la manualistica settecente-
sca»13 dalla quale traspare la novità della proposta hegeliana. La proporzione qui viene intesa 
infatti come analogia (e del resto nella Scienza della logica Hegel introdurrà proprio l’analogia 
matematica). Essa non si limita a descrivere una semplice relazione costante tra elementi diffe-
renti. Piuttosto, implica un tipo di relazione in cui il termine centrale, il termine medio, può 
assumere il ruolo di ciascuno dei due estremi e viceversa. Questo scambio reciproco fa sì che tutti 
i termini si identifichino tra loro. Tale passaggio riflette una concezione profonda dell’analogia 
non come mera similitudine, ma come struttura dinamica dell’identità nella differenza. Un 
aspetto tipico della tradizione neoplatonica e più in generale dell’ontologia speculativa, dove la 
molteplicità si risolve nell’unità attraverso relazioni interne di reciproco riconoscimento, dove 
l’unità non annulla i termini, ma li lega proprio grazie alla loro possibilità di scambiarsi di posto: 
un’unità strutturale e non uniforme.14 

 
13 Cfr. F. P ITILLO ,  Alla ricerca di un linguaggio vivente ,  in «I castelli di Yale online. Annali di 

filosofia», X, n. 1, 2022, pp. 32-44.  

14 Questa considerazione dimostra però la presa di distanza hegeliana da concezioni come 

quella plotiniana. Per Plotino, nella metafisica dell’Uno l’unità non nasce dalla relazione, ma è 

anteriorità, trascendente e ineffabile. L’Uno non è una relazione tra t ermini: è al di là dell’essere, 

del pensiero e della molteplicità. Esso, pertanto, non si definisce per confronto o proporzione con 

altri, perché è assolutamente al di sopra di ogni dualità o articolazione. E infine genera per so-

vrabbondanza (si veda P LOTINO , Enneadi ,  trad. it.  a cura di G. REALE ,  Mondadori,  Milano 2008, in 

particolare I.6, V.1-3, VI.9).  Il  rapporto analogico è tematizzato a partire dal Nous, al di sotto del 

quale il  filosofo riconosce nelle analogie un mezzo per comprendere l’ordine del molteplice in 

relazione all’Uno. Le realtà inferiori partecipano al l’Uno, e la loro relazione con esso può essere 

pensata per analogia, sebbene sempre in termini asimmetrici.  Su questo aspetto Hegel sembra dun-

que allontanarsi da Plotino per avvicinarsi più al neoplatonismo cusaniano. Sulle fonti mediopla-

toniche e neoplatoniche del giovane Hegel, si rimanda a J. HALFWASSEN , Die Rezeption des Neuplato-

nismus beim Frankfurter Hegel.  Neue Quellen und Perspektiven , in Hegels Denkentwicklung in der Berner 

und Frankfurter Zeit , hrsg. v. M. BONDELI und H. LINNEWEBER-LAMMERSKITTEN , Fink, München 1999, pp.  

105-126. Ma cfr. anche V. VERRA , Dialettica e f ilosofia in Plotino ,  Vita e Pensiero, Milano 1992; G. 

MOVIA  (ed.) , Hegel e il  neoplatonismo , AV, Cagliari 1999; W. BEIERWALTES , Hegel e Plotino ,  in Hegel e i l 



TRA LOGICA E METAFISICA 175 
 

ISSN 2385-216X 

La logica procede così dalle più semplici determinazioni della coscienza empirica, dove si 
manifesta il massimo di irrelatività e di indifferenza, alle relazioni tra termini reciprocamente 
implicantisi all’interno di un più elevato grado di fluidità e di dinamismo della coscienza, per 
approdare infine alla «proporzione», in cui i termini rapportati perdono totalmente la loro reci-
proca separatezza e confluiscono in una interscambiabilità, che prelude alla circolarità e all’as-
soluta autosufficienza che è propria della trattazione metafisica. 

Tuttavia, sebbene la valenza ontologica sia sottesa in questi passaggi, non è ancora del tutto 
sviluppata e sembra piuttosto affermarsi ancora una concezione strumentale della logica, quale 
la si ritrova nei Topici (I, 11) di Aristotele, in cui appare evidente che i problemi logici non sono 
discussi di per se stessi, ma in ragione della loro utilità in vista della conoscenza di verità supe-
riori quali quelle morali e speculative. In questo senso la logica si presenta ancora come uno 
‘strumento’ grazie al quale si può arrivare a verità di ordine sovraordinato, di qui la ragione della 
sua ‘dissoluzione’ nella metafisica.  

La logica resta cioè analisi delle parti, mentre solo l’approdo alla metafisica le consentirà il 
rapporto con la totalità. Scrive infatti Hegel, nella spiegazione del passaggio alla metafisica: «il 
conoscere in quanto trapassa nella metafisica è il togliere la logica stessa, quale dialettica o idea-
lismo».15 La metafisica consente di superare sia l’idealismo soggettivo di matrice kantiana sia la 
logica classica, orientandosi verso una forma di conoscenza capace di confrontarsi con gli oggetti 
in quanto tali. La logica, prosegue Hegel, «cessa là, dove cessa la relazione, ed i suoi membri come 
essenti per sé si sfaldano».16 In questo momento l’altro diventa non più altro per noi, ma per se 
stesso. È questo lo spazio della metafisica.  

La conoscenza si qualifica come soglia d’accesso alla metafisica solo a condizione di una 
radicale sospensione del dispositivo metodologico tradizionale: essa deve operare una tabula 
rasa rispetto a definizioni, partizioni concettuali, dimostrazioni logico-formali, operazioni ana-
litiche e sintetiche. Solo in seguito a questa destituzione metodica, la metafisica può configurarsi 
come sapere immanente, emancipato dalle sovrastrutture intellettualistiche e matematiche pre-
senti in Hobbes e Spinoza. 

Tale riconfigurazione del sapere si articola come riattivazione e compimento della tensione 
moderna verso una logica genetica, orientata non alla classificazione statica dei concetti, ma alla 
loro produzione interna. Il metodo metafisico così inteso non è né sintetico né analitico, bensì 
espressione della autoproduzione del concettuale, ovvero dello sviluppo della ragione come pro-
cesso, in quanto essa genera da sé i propri contenuti. 

La metafisica, in questa accezione, si configura come una liberazione dalle presupposizioni: 
non si tratta di negare il dato, ma di risignificarlo attraverso la ricostruzione del suo processo 
genetico. Così, ogni subordinazione al fatto inteso come immediato viene messa in discussione, 

 
Neoplatonismo ,  Il Mulino, Bologna 1987, pp. 27-47; M. SCHIAVONE , Plotino nella interpretazione dello 

Hegel,  in «Rivista di Filosofia Neoscolastica», 44, 1952, pp. 97 -108.  

15 G.W.F. HEGEL , Logica e metafisica di Jena (1804/1805) , a cura di F. Chiereghin et al.,  Verifiche, 

Trento 1982 (d’ora in avanti LMJ),  qui p. 123.  

16 Ivi,  p. 122.  



176 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

e si afferma la libertà dell’atto: la capacità del pensiero di cogliere l’essere come diveniente, e 
quindi l’essere del mondo non come dato da contemplare, ma come prodotto di un’attività – 
come atto di produzione. È evidente allora che il contributo che Hegel stesso considererà come 
il più originale da lui offerto per l’elaborazione della forma scientifica della filosofia ha nella 
metafisica il suo luogo di nascita: qui infatti le singole essenzialità, di cui s’intesse il discorso 
metafisico, spiegano geneticamente da se stesse il movimento che le porta a compimento, ci si 
imbatte cioè in quell’automovimento dei concetti che costituisce l’invenzione metodologica più 
rilevante che Hegel mette in opera fin dalle prime riflessioni jenesi.  

2. Dalla metafisica classica alla metafisica della soggettività 

Da quello che si è detto, appare dunque chiaro come già nello Hegel dei primi anni di Jena, 
la metafisica non sia più una fondazione sulla base di principi primi dati, ma attività costitutiva 
del pensiero che genera le proprie condizioni. L’atto conoscitivo non ha più lo statuto di regi-
strazione passiva del dato, ma si struttura come produzione immanente del senso. Come ora ve-
dremo meglio, questo dinamismo si mostra anche nell’esigenza hegeliana di rompere con la me-
tafisica dell’oggettività esterna (come in Hobbes o Spinoza), per pensare una metafisica del dive-
nire, dove il reale è intelligibile solo se compreso come atto, non come struttura fissa. In questo 
senso, si profila un modello di metafisica genetico-processuale, in cui pensiero ed essere non 
sono due piani separati, ma due facce di un’unica dinamica di autoproduzione del reale.  

Tale capacità dell’intero di pensarsi nella sua differenza si raggiunge però solo alla fine di 
un percorso che in una ricostruzione anche storica della metafisica nella filosofia occidentale, 
Hegel riassume in tre tappe: dalla ‘metafisica come conoscenza’ alla ‘metafisica della soggetti-
vità’,17 passando per la metafisica dell’oggettività. In questo modo, Hegel ripercorre la storia della 
metafisica occidentale dall’esperienza presocratica alla modernità.  

Il primo momento è connotato da una ‘metafisica come conoscenza’, «das Erkennen als Sy-
stem von Grundsätzen» – come ‘sistema di principi’ – in cui accanto ai due principi tradizionali, 
dell’identità o della contraddizione e del terzo escluso, Hegel inserisce il ‘principio del fonda-
mento’. Questa forma di conoscenza metafisica si pone ancora dal punto di vista dei presupposti 
epistemologici. In questa sezione, il ‘principio del fondamento’ diventa quello su cui riposa la 
vera infinità: in esso gli opposti si presentano come uniti, come aventi in sé la riflessione di sé. 
L’approdo non è ancora alla coincidenza tra conoscenza e contenuto della conoscenza, in quanto 
il conoscere conosciuto è ancora affetto dall’opposizione. Per ora, quindi, la conoscenza o l’asso-
luto in quanto fondamento è posta ancora come una cosa, una sostanza, cioè come un oggetto. 
Questa forma di metafisica che rimane astratta perché le manca il lato oggettivo, passa – è ne-
cessitato a passare – nella ‘metafisica dell’oggettività’ propria dell’età moderna, il cui spazio di 
analisi riguarda l’anima, il mondo, l’essenza assoluta, ma il cui limite è l’incapacità di confron-
tarsi con le strutture del soggetto conoscente.  

 
17 Ivi,  pp. 134-149.  



TRA LOGICA E METAFISICA 177 
 

ISSN 2385-216X 

Tuttavia, qui Hegel non presenta i ‘contenuti’ nel senso tradizionale del termine: anima, 
mondo e Dio non sono entità indipendenti da una parte formale del pensiero, ma figure che, nel 
loro differenziarsi, mostrano come la forma si oggettivi e come il contenuto sia sempre l’esito di 
questo processo. Per questa ragione, nell’anima la separazione tra conoscente e contenuto 
esclude ogni opposizione, annullando ogni esteriorità, e riproducendo, alla fine del suo percorso, 
l’indifferenza iniziale. Scrive Hegel: «l’anima, come quest’uno negativo che si esclude ed è nel 
suo escludere uguale a se stesso, è sostanza, la quale non è però solo la differenza degli accidenti, 
che sarebbero posti in essa solo come rapportantisi l’uno all’altro, ed aventi nell’essere posti la 
loro possibilità fuori di sé; ma la loro possibilità è posta in essi stessi, ovvero essi son posti come 
ideali, tolti; e la sostanza è piuttosto soggetto, nel quale la determinatezza non è come una de-
terminatezza reale bensì  come una determinatezza particolare, cioè sottratta al suo rapporto 
con quella che le è opposta ».18 Si avvia così un ciclo che tende a riprodursi infinitamente, in cui 
ogni anima diventa contenuto e conoscente delle altre anime in una catena infinita che genera il 
secondo momento della metafisica dell’oggettività, il mondo. Qui Hegel opera una distinzione tra 
una parte relativa alla conservazione di sé dell’anima singola, e una parte analizzata in rapporto 
al genere universale. Ma anche il genere si dimostra insufficiente in quanto in esso non è ancora 
posta la conoscenza come assoluta semplicità. È a questo punto che si mostra la necessità del 
terzo momento, quello dell’essenza assoluta. Nel genere avviene il passaggio del singolare 
nell’universale e viceversa, dove i due elementi vengono considerati come indifferenti, in cui 
però il legame, la relazione tra gli opposti, non è ancora manifestata in sé. Quell’unità che non 
trova espressione nel processo del genere dà vita alla categoria del genere assoluto, das höchste 
Wesen (l’essenza suprema).19 In esso si sopprimono tutte le opposizioni caratteristiche del mondo, 
così che l’universale è immediatamente unito al particolare, e la conoscenza si coglie come fon-
damento assoluto. In questo momento si compie il passaggio dalla metafisica dell’oggettività a 
quella della soggettività. Si tratta di un passaggio molto rapido, in cui l’essenza assoluta viene 
presentata nella sua più assoluta semplicità, nella riflessione dell’essenza su se stessa. 

Qui il rapporto tra totalità esterne l’una all’altra si sposta all’interno stesso dell’unica tota-
lità della sostanza. Se la nuova forma di metafisica deve costituire un modello di integrazione, 
essa non può essere né la sostanza spinoziana, che risente dell’assenza della singolarità, né quella 
leibniziana che, sebbene recuperi la componente individuale, non riesce ad andare oltre se 
stessa.20 

Il distacco dalla metafisica classica avviene tuttavia su un punto molto determinato. Come 
Hegel afferma nella Logica, la metafisica a un certo punto della storia del pensiero ha reso le 
categorie oggetti rigidi, «morte ossa di uno scheletro, gettate […] qua e là in disordine», così che 
«da quell’onore di essere considerate per se stesse, [le categorie] vengono riabbassate a servire 
nell’esercizio spirituale del contenuto vitale, nella creazione e nello scambio delle 

 
18 Ivi,  p. 135.  

19 Ivi,  p. 145.  

20 Si capisce allora la critica nella Logica  alla monade leibniziana come integrità sparpagliata ,  

SL , II , 607.  



178 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

rappresentazioni che vi si riferiscono».21 
Siamo ad un ritorno alla soggettività, sebbene, ovviamente, ad un gradino superiore, nella 

perfezione del suo compimento. La ‘metafisica della soggettività’ si articola, a sua volta, nell’io 
teoretico (o coscienza), nell’io pratico e nello spirito assoluto. L’io teoretico è dato a sé senza 
essersi ancora dato, si pensa cioè come oggetto e non come soggetto che riflette su se stesso, 
riceve in pratica la sua infinità come un semplice fatto di cui gli sfugge la provenienza. La rifles-
sione assoluta compiuta nell’io teoretico, che si riconosce come assoluta presenza di sé nell’altro, 
è però ancora formale perché coincide immediatamente con la sua esistenza singola. In altre 
parole, non è ancora uscita dall’astratta relazione con sé, ecco perché le deve subentrare l’io 
pratico il cui ruolo consiste proprio nella soppressione dell’io teoretico. In esso la soggettività 
riflette sulla sua determinatezza, facendosi spirito assoluto. «L’io è, come teoretico, spirito in 
generale, come io pratico realizzato, per il quale la determinatezza stessa è assoluta determina-
tezza, infinità, è spirito assoluto».22 Alla fine di questo percorso Hegel arriva a riconoscere, nella 
metafisica della soggettività, l’io come auto-conoscenza e dunque come assoluto, sciolto quindi 
da ogni presupposto. Si tratta di un risultato innovativo che mette in discussione la vecchia con-
cezione metafisica. Mentre, infatti, la tradizione si arrestava alla metafisica dell’oggettività, in 
cui la sostanza restava concepita come sostanza assoluta alla maniera spinoziana Hegel, introdu-
cendo la metafisica della soggettività, riconduce all’io le determinazioni dell’essere della so-
stanza, compiendo un passo decisivo verso il problema della fondazione di una metafisica critica. 

Facendosi conoscenza del mondo, la metafisica nella sua ultima tappa diventa storica e, 
riflettendo sulla sua determinatezza, si trasforma in spirito assoluto. L’io si muta in soggetto as-
soluto, segnando così la strada verso l’idea di sostanza della Fenomenologia dello spirito.  

Hegel mette in luce i limiti di questo processo, rilevando un’insufficienza anche nella forma 
più emancipata della metafisica della soggettività. La metafisica degli anni jenesi, infatti, risulta 
ancora parziale; da qui l’esigenza del passaggio alla filosofia della natura, che segna il momento 
in cui gli enti di ragione giungono all’esistenza.  

3. “Dissoluzione” della metafisica e ontologia vivente 

È questo risultato a mettere definitivamente in discussione la vecchia concezione metafi-
sica. Mentre, infatti, la tradizione si fermava alla metafisica dell’oggettività, Hegel, nell’intro-
durre la metafisica della soggettività, arriva a predicare l’essere della sostanza con le determina-
zioni dell’Io, compiendo un passo decisivo verso una forma nuova di metafisica, che l’anno suc-
cessivo prenderà il nome di filosofia dello spirito. Nella metafisica della soggettività la conoscenza 
resta separata, appannaggio di un luogo proprio, ancora distinto dalla realtà, nella filosofia dello 
spirito le categorie si fanno carne e ossa, e diventano concetti viventi.  

Lo spirito assoluto, che conclude il percorso della metafisica della soggettività deve quindi 

 
21  Ivi,  I, 13.  

22 LMJ,  p. 159.  



TRA LOGICA E METAFISICA 179 
 

ISSN 2385-216X 

esprimere, secondo Hegel, un salto ad un’altra sfera che vada oltre l’io teoretico e l’io pratico, e 
quindi approdare alla sfera della totalità: «La totalità è l’assoluto» e la metafisica rappresenta 
ora il sapersi dello spirito in sé, nel suo essere altro. Quest’idea di metafisica approda però ad una 
sostanza che non è ancora pienamente intesa come spirito, e nel suo essere altro non è colta a 
pieno come soggettività, come accadrà di lì a poco nella Fenomenologia. Le singole scienze quindi 
non riescono a fondersi e rimangono discipline isolate, sebbene lascino già intravedere la via che 
Hegel intende seguire: lo spirito non è più il puramente indifferente, ma comincia a essere arti-
colato nelle sue parti, seppure in modo ancora provvisorio.  

A partire da questa prospettiva, diventa possibile delineare una filosofia dello spirito asso-
luto che includa sia una dottrina della conoscenza di Dio sia una filosofia di Dio come oggetto del 
pensiero rappresentativo, ora ricondotto entro l’attività del soggetto. In questo modo si evita di 
riproporre la separazione soggetto–oggetto implicita nella concezione dell’ens rationis: tale filo-
sofia insegna infatti a pensare razionalmente ciò che la metafisica onto-teologica aveva conce-
pito come ‘Dio’. La logica hegeliana si dimostra così, alla fine di questo percorso, come metafisica 
in senso forte. In questo processo essa si fa filosofia prima, non intesa più come disciplina parti-
colare, ma piuttosto come vera filosofia dell’intero. Tale percorso, importante ai fini di una rico-
struzione genealogica, si interrompe però nei Systementwürfe III (1805/06), in cui non si trova più 
alcuna metafisica, mentre di contro viene tracciato uno sguardo complessivo sulla filosofia dello 
spirito. 

Esito di questo processo è l’uscita definitiva dalla “metafisica di una volta” in direzione di 
quella che potremmo chiamare un’ontologia vivente.23    

Criticando la dimensione trascendentale e l’origine soggettiva delle categorie cui si sarebbe 
arrestata l’analisi kantiana, Hegel mostra la necessità, per la deduzione categoriale della logica 
speculativa, di inserire nella logica del concetto una riflessione sull’oggettività. Come scrive Il-
letterati: «Dire pensiero oggettivo significa, per Hegel, dire che il mondo non è l’altro rispetto 
alla ragione, ovvero che tra pensiero e mondo non vi è una frattura che debba essere sanata 
attraverso una sorta di adattamento dell’uno all’altro. Dire pensiero oggettivo significa, per He-
gel, dire che il mondo, per quanto non sia il prodotto o il precipitato dell’attività pensante del 
soggetto e sia dunque in questo senso indipendente rispetto al soggetto (mind independent), ha 
però in sé e non in altro le condizioni della propria pensabilità»24. 

Per Hegel può valere quanto affermato da Jacobi nel suo tentativo di riabilitazione del rea-
lismo: «L’oggetto contribuisce tanto alla percezione della coscienza quanto la coscienza alla per-
cezione dell’oggetto».25 E cioè, nella conoscenza l’oggettività ottiene lo stesso rango della sogget-
tività; essa non deve aspettare la soggettività per essere strutturata e ottenere così il suo valore 

 
23 Cfr. S. ACHELLA , Pensiero vivente. Saggio su Hegel ,  il  Mulino, Bologna 2019.  

24 L. ILLETTERATI , Pensiero e realtà , in L. AMOROSO ,  A.  FERRARIN ,  C.  LA ROCCA  (eds.), Critica della 

ragione e forme dell ’esperienza. Studi in onore di Massimo Barale ,  ETS, Pisa 2011, pp. 241-261, qui p. 

251.  

25 F.H. JACOBI , Werke.  Gesamtausgabe , vol. 2: Schriften zum Transzendentalen Idealismus , con la 

coll. di C. Goretzki,  a cura di W.  JAESCHKE E  I.-M.  P ISKE, Meiner, Hamburg 2004, p. 37.  



180 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

epistemologico.26 Il fine della logica hegeliana si presenta quindi non come una descrizione della 
varietà dell’esistente, quanto come «un sapere integrale dei contesti e delle condizioni comples-
sive (intrascendibili) della comprensione del reale».27 Questo significa che accanto al rapporto 
con la realtà esterna, in gioco sono i discorsi sul sapere della realtà.  

Occorre ovviamente rimarcare che, come la soggettività del concetto non è la soggettività 
psicologica, né quella dell’io trascendentale, così l’oggettività in questione nella dottrina del con-
cetto non si riferisce all’oggettività che si contrappone alla soggettività. L’idea hegeliana di una 
logica speculativa cerca di superare ab origine la separazione tra piano logico e piano del reale. 
Certo, il pensiero non pensa qualcosa che «precede il pensiero stesso e si pone come indipendente 
rispetto ad esso – lo ens in generale, appunto –, ma si configura piuttosto come la scienza del 
pensiero che pensa se stesso nella dimensione della pura verità»28. Ciò non toglie però che Hegel 
non ponga una coestensività tra pensiero e realtà, rendendo perciò possibile ripensare la sua 
logica come un’ontologia. Cercando di proporre cioè una conoscenza delle cose da parte del sog-
getto che però si ponga oltre il realismo e l’idealismo, a suo modo facendosi carico di entrambi i 
punti di vista.  

Le indagini sul rapporto tra logica e metafisica svolte in questi anni passati a Jena portano 
dunque Hegel a una duplice consapevolezza: che la critica kantiana alla metafisica era carente 
nell’individuare un metodo fondativo della conoscenza oggettiva della realtà, e che la logica, nel 
momento in cui si confronta con un pensiero della sostanza intesa come soggetto, deve cambiare 
forma, deve farsi ragione speculativa.29 

Come chiarirà nell’annotazione al § 9 dell’Enciclopedia: «La logica speculativa contiene la 
logica e la metafisica precedenti, conserva le stesse forme di pensiero, le stesse leggi e gli stessi 
oggetti, ma, al tempo stesso, li elabora ulteriormente e li trasforma con altre categorie».30 

L’esito è l’assorbimento della metafisica in parte nella logica oggettiva, in parte nella logica 
dello spirito. Perciò, può scrivere Hegel nella Scienza della logica, «la logica oggettiva prende piut-
tosto il posto della metafisica di una volta, come di quella che era l’edifizio scientifico sopra il 
mondo, da innalzarsi solo per mezzo di pensieri».31 Il riferimento alla metafisica è qui ricondotta 

 
26 L. ILLETTERATI , Pensiero e realtà ,  cit.,  p. 251.  

27 P. GIUSPOLI , Idealismo e concretezza . I l paradigma epistemico hegeliano , FrancoAngeli, Milano 

2013, p. 26.   

28 A. NUZZO , La logica ,  in C. CESA (ed.),  Guida a Hegel ,  Laterza,  Roma-Bari 2004, pp. 55-56.  

29 Per una ricostruzione del ruolo della metafisica nell ’ idealismo tedesco si rimanda al vo-

lume monografico: Metaphysik im Deutschen Idealismus / Metaphysics in German Idealism , in  «Interna-

tionales Jahrbuch des Deutschen Idealismus / International Yearbook of German Idealism», V, 2008.  

30 G.W.F.  HEGEL , Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio ,  con le Aggiunte di L. VON 

HENNING ,  K.L.  MICHELET E  L.  BOUMANN , a cura di V.  VERRA e  A.  BOSI , Utet, Torino 1981-2000,  3 voll., §  

9 ann., p. 134.   

31 SL,  I,  47.  



TRA LOGICA E METAFISICA 181 
 

ISSN 2385-216X 

al senso che Kant stesso le aveva dato nelle opere successive alla Critica della ragion pura, nei saggi 
dedicati alla morale o alla natura, una metafisica32 intesa come scienza di concetti che richiedono 
un contenuto empirico. Tale contenuto è per Hegel la vita, con tutte le implicazioni che questa 
affermazione comporta sul piano della strutturazione della conoscenza.  

In questo senso, intendere l’ontologia come vivente e dinamica consente a Hegel di supe-
rare il problema kantiano della scienza dell’empirico, sulla base di una relazione biunivoca tra 
realtà e concetti che rende la formulazione dei concetti rivedibile alla luce dell’esperienza della 
coscienza. In questo caso, non si tratta di una semplice verifica empirica dei concetti: ciò che 
viene messo alla prova è piuttosto il modo in cui i concetti sono applicati alla realtà, il loro im-
piego concreto, la prospettiva da cui si guarda il mondo. Il concetto di scienza che anima la 
Scienza della logica non è altro, in definitiva, che il processo stesso di apprendimento dall’espe-
rienza. Questo processo fa sì che venga superata una dimensione di astrattezza del sapere, che 
venga posta una conoscenza degli enti, e quindi un’ontologia, e infine si riconosca la natura di-
namica, vivente, di tale ontologia.  

 
 
 

stefania.achella@unich.it 
 

(Università degli Studi “G. d’Annunzio”, Chieti – Pescara) 

  

 
32 J.W. BURBIDGE , Hegel ’s Logic  as Metaphysics , in «Hegel-Bulletin», 35/1, 2014, pp. 100-115, 

qui p. 107.  



182 STEFANIA ACHELLA 
 

ISSN 2385-216X 

BIBLIOGRAFIA:  

S. ACHELLA, Pensare la vita. Saggoi su Hegel, Il Mulino, Bologna 2019.  
W. BEIERWALTES, Hegel e Plotino, in Hegel e il Neoplatonismo, Il Mulino, Bologna 1987, pp. 27-47. 
J.W. BURBIDGE, Hegel’s Logic as Metaphysics, in «Hegel-Bulletin», 35/1, 2014, pp. 100-115. 
F. DUQUE, Il fiore nero. Satanismo e paganesimo alla fine della modernità, Lanfranchi, Milano 1995. 
P. GIUSPOLI, Idealismo e concretezza. Il paradigma epistemico hegeliano, FrancoAngeli, Milano 2013.   
Ch. HALBIG, Pensieri oggettivi, in «Verifiche», 34, 1-4, 2007, pp. 34-60 
J. HALFWASSEN, Die Rezeption des Neuplatonismus beim Frankfurter Hegel. Neue Quellen und Perspektiven, 
in Hegels Denkentwicklung in der Berner und Frankfurter Zeit, a cura di M. BONDELI e H. LINNEWEBER-
Lammerskitten, München, Fink 1999, pp. 105-126.  
G.W.F. HEGEL, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, con le Aggiunte di L. VON HENNING, 
K.L. MICHELET e L. BOUMANN, a cura di V. VERRA e A. BOSI, Utet, Torino 1981-2000, 3 voll. 
G.W.F. HEGEL, Lettere, a cura di P. Manganaro, introd. di E. GARIN, Laterza, Roma-Bari 1972 
G.W.F. HEGEL, Logica e metafisica di Jena (1804/1805), a cura di F. BIASUTTI et al., Trento, Verifiche, 
1982. 
G.W.F. HEGEL, Scienza della logica, a cura di A. MONI, rived. da C. CESA, Laterza, Roma-Bari, 2001, 2 
voll. 
G.W.F. HEGEL, Scritti giovanili, a cura di E. MIRRI, Orthotes, Napoli- Salerno 2015.  
L. ILLETTERATI, Pensiero e realtà, in L. AMOROSO, A. FERRARIN, C. LA ROCCA (eds.), Critica della ragione e 
forme dell’esperienza. Studi in onore di Massimo Barale, ETS, Pisa 2011, pp. 241-261.  
L. ILLETTERATI, Vita e organismo nella filosofia della natura, in F. CHIEREGHIN, F. BIASUTTI, L. BIGNAMI, P. 
GIUSPOLI, L. ILLETTERATI, F. MENEGONI e A. MORETTO (a cura di), Filosofia e scienze filosofiche nell’“Enci-
clopedia” hegeliana del 1817, Verifiche, Trento 1995.  
F.H. JACOBI, Werke. Gesamtausgabe, vol. 2: Schriften zum Transzendentalen Idealismus, con la coll. di C. 
GORETZKI, a cura di W. JAESCHKE e I.-M. Piske, Meiner, Hamburg 2004. 
H. KIMMERLE, Zur Chronologie von Hegels Jenaer Schriften, in «Hegel-Studien», 4, Bouvier, Bonn 1967. 
F. PITILLO, Alla ricerca di un linguaggio vivente, «I castelli di Yale online. Annali di filosofia», X, n. 1, 
2022, pp. 32-44. 
E. MAGRÌ, Hegel e la genesi del concetto. Autoriferimento, memoria, incarnazione, Verifiche, Trento 2017. 
Metaphysik im Deutschen Idealismus / Metaphysics in German Idealism, in «Internationales Jahrbuch 
des Deutschen Idealismus / International Yearbook of German Idealism», V, 2008.  
G. MOVIA (a cura di), Hegel e il neoplatonismo, Cagliari, AV, 1999. 
A. NUZZO, La logica, in C. CESA (a cura di), Guida a Hegel, Laterza, Roma- Bari 2004. 
PLOTINO, Enneadi, trad. it. a cura di G. Reale, Mondadori, Milano 2008.  
L. POZZI D’AMICO, Le Neveau de Rameau nella Fenomenologia dello spirito, in «Rivista Critica di 
Storia della Filosofia», 35, n. 3, 1980, pp. 291-306.  
M. SCHIAVONE, Plotino nella interpretazione dello Hegel, «Rivista di Filosofia Neoscolastica», 44, 1952, 
pp. 97-108. 
V. VERRA, Dialettica e filosofia in Plotino, Vita e Pensiero, Milano 1992.  


