
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 155-165 

ISSN 2385-216X 

MARTA FERRONATO 

RIFLESSIONI SU ALCUNE FONTI DELLA 
SECONDA SCOLASTICA NELLA FILOSOFIA DEL 

DIRITTO DI ROSMINI 
(B.) NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E 

POTESTAS 

REFLECTIONS ON SOME SECOND SCHOLASTICISM SOURCES 
IN ROSMINI’S FILOSOFIA DEL DIRITTO. 

B. NOTES ON LAW, BETWEEN FACULTAS AND POTESTAS 

This paper presents the results of an initial exploration of the hypothesis that the legal the-
ories of Second Scholasticism influenced Rosmini’s Filosofia del diritto. To this end, the 
history of natural law and legal science has been revisited from a Rosminist point of view, 
so that his original theory can be contextualized; moreover, some of Rosmini’s definitions of 
the essence of right have been considered. These definitions are compared with conceptions 
of ius developed by leading thinkers of the Spanish Siglo de Oro, who define ius in terms of 
facultas or potestas. It is worth pointing out that Rosmini does not refer to these thinkers 
in his analysis of the matter. 

1. Premessa 

È noto che la Filosofia del diritto venne pubblicata da Antonio Rosmini in due spessi volumi, 
nel 1841 e nel 1843.  

Sono anni, quelli che si aprono dopo la seconda metà del terzo decennio dell’Ottocento, che 
segnano una peculiare laboriosità del Filosofo, distinta da profondo fervore spirituale e da effer-
vescenza di scrittura: infatti, dopo aver dato alle stampe gli «opuscoli» (come egli li definiva) che 
formano la Filosofia della politica (1837-1839) e seguivano – per nominare solo alcune delle opere 
edite – il Nuovo saggio sull’origine delle idee (1830) e i Principi della scienza morale (1831), pubblicava 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 MARTA FERRONATO 
 

ISSN 2385-216X 

l’Antropologia in servizio della scienza morale (1838) e componeva anche l’Antropologia soprannaturale. 
Nel 1839, il Trattato della coscienza morale avviava quel pesante periodo di polemiche nei confronti 
delle posizioni filosofiche del Roveretano che, progressivamente e secondo alterne vicende, si 
trasformerà nella cosiddetta «questione rosminiana». Si tenga presente che, negli stessi anni in 
cui usciva la Filosofia del diritto, comparivano anche una serie di scritti, raccolti sotto il titolo di 
Opuscoli morali (1841-1843). 

Ogni studioso di Rosmini, naturalmente, conosce questi dati: tuttavia, riproporli – seppure 
en passant – è necessario per introdurre un rilievo fondamentale, soprattutto sotto il profilo me-
todologico: l’ampiezza, la profondità e la sistematicità della filosofia rosminiana sono tali che il 
Roveretano stesso, nei suoi scritti, di tanto in tanto richiama internamente questioni e passi dei 
suoi libri già usciti, per evitare di dover richiedere al lettore di accostarsi necessariamente ad 
altre opere. Ciò significa che eventuali echi nella Filosofia del diritto delle concezioni dei pensatori 
della Seconda Scolastica spagnola, dal Roveretano definiti per lo più «teologi» – così fa spesso 
con Suárez, ad esempio –, potrebbero ricevere una luce diversa quando inscritti e rivisti nella 
complessità e nell’economia del sistema filosofico rosminiano,1 rivisitando anche i testi che pre-
cedono quello sul quale l’interesse è ora concentrato. 

Il presente contributo, in continuità con il saggio di Franco Todescan, intende offrire l’esito 
di una prima esplorazione dell’(ipotesi di) influenza delle teorie giuridiche della Seconda Scola-
stica sulla concezione del diritto elaborata dal Roveretano. In ordine a questo fine, si ritiene di 
dover percorrere il seguente itinerario: in primo luogo, verificare eventuali occorrenze degli au-
tori della ‘Scuola’ nelle pagine iniziali dell’opera in esame, che esamina e discute temi fondamen-
tali quali giustizia, legge e diritto; in secondo luogo, rivisitare, con Rosmini, la storia della scienza 
del diritto naturale, per contestualizzare la sua personale prospettiva, su cui poggiano e nell’am-
bito della quale vanno perciò considerate le definizioni rosminiane dell’essenza del diritto – è il 
terzo luogo –, allo scopo di raffrontarle, anche se solo ictu oculi, con alcune concezioni dello ius 
maturate tra i pensatori del Siglo de oro spagnolo;2 giungendo, infine, a porgere qualche osserva-
zione conclusiva, seppure – come si vedrà – dal sapore necessariamente interlocutorio, in vista 

 
1 L’eccellente progetto su «Rosmini e la Seconda Scolastica» promosso dal Centro studi An-

tonio Rosmini dell’Università di Trento, grazie al quale e nell’ambito del quale è stato concepito il  

presente saggio, muove dall’esame della Filosofia del diritto ,  proseguirà con l’approccio alle opere 

etiche per ‘chiudersi’ con le opere metafisiche.  

2 Un validissimo strumento dal punto di vista bibliografico per lo studio della Seconda Sco-

lastica è offerto in F .  TODESCAN , I l problema del diritto naturale fra Seconda Scolastica e giusnaturalismo 

laico secentesco. Un’introduzione bibliografica , in F.  ARICI  -  F. TODESCAN  (eds.),  Iustus ordo e ordine della 

natura. Sacra doctrina  e saperi politici fra XVI e XVIII secolo.  Convegno di studi,  Milano 5 -6 marzo 2004 , 

Padova, CEDAM 2007, pp. 1-61. Ad esso si rinvia per la ricchissima letteratura in materia, ivi siste-

maticamente ordinata (seppur limitata alla data di edizione del volume, naturalmente). Quanto 

alla bibliografia più recente , si veda il contributo di F. TODESCAN , Riflessioni su alcune fonti della 

fi losofia scolastica nella Filosofia del diritto di Rosmini . (A.)  Rosmini,  la Seconda Scolastica e i grandi 

temi del giusnaturalismo moderno , in «Rosmini Studies», XII , 2025, pp. 141-153. 



NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E POTESTAS 157 
 

ISSN 2385-216X 

di ulteriori auspicabili e necessari approfondimenti. 

2. Su giustizia e legge 

Il primo tomo dell’edizione critica della Filosofia del diritto3 di Rosmini, uscito nel 2013 sotto 
la cura di Michele Nicoletti e Francesco Ghia, accoglie l’estesa e rigorosa introduzione che l’Au-
tore intese anteporre all’intera opera, la quale è poi suddivisa in due amplissime parti, «Diritto 
individuale» e «Diritto sociale». Questa prima ‘sezione’ costituisce il luogo elettivo del presente 
studio; proprio per ciò, è utile esplicitare che essa sezione si articola, a sua volta, in quattro mo-
menti: l’«Introduzione» vera e propria, il «Sistema morale», l’«Essenza del diritto» e «Del prin-
cipio della derivazione dei diritti». 

Nell’«Introduzione» propriamente detta sono tracciate le linee portanti dell’approccio del 
Roveretano alla filosofia del diritto, come disciplina e non solo come opera: in questa sede, ci 
limitiamo soltanto a segnalare che la giustizia vi è riconosciuta come essenza e fondamento di 
tutte le leggi. È proprio nel contesto di queste riflessioni basilari e imprescindibili che il Filosofo, 
dopo aver richiamato la dottrina che nega il nome di legge a quella «sanzione che sia priva di 
giustizia»4 – già elaborata da sant’Agostino e fatta propria anche da san Tommaso (ripreso in 
nota) –, menziona per la prima volta uno dei grandi maestri della Seconda Scolastica, Francisco 
Suárez: ad avviso di Rosmini, il teologo spagnolo identifica con «la stessa sapienza di Dio»5 la 
legge eterna, e da quest’ultima fa derivare ogni legge umana. Non solo, il Roveretano ripone nella 
giustizia l’essenza di ogni autorità, e avvalora tale affermazione con un richiamo al libro dei Pro-
verbi, ove si legge: «Per me reges regnant» (8, 15). Tale osservazione rileva in quanto Rosmini 
segnala che la stessa citazione è assunta da Suárez per sottolineare che i re comandano giusta-
mente se (o in quanto) si appoggiano alla legge eterna. 

Grazie a queste citazioni, Todescan6 sottolinea la singolare circostanza secondo cui il Filo-
sofo avrebbe inteso ‘congiungere’ legge umana e legge eterna, scostandosi anche dall’uso invalso 
a partire da Grozio, in base al quale la legge eterna rimane fuori dall’orizzonte di interesse di 
filosofi e giuristi. Non così, invece, Rosmini che, appoggiandosi alla tradizione precedente, la 

 
3 A.  ROSMINI ,  Filosofia del diritto , a cura di M.  NICOLETTI -  F.  GHIA , ENC voll. 27-27/A-28-28/A, 

Città Nuova, Roma 2013-2015. 

4 Ivi,  vol.  27 (2013) , pp. 58-59. 

5 Ivi,  p. 60, nota (5).  

6 Cfr. TODESCAN , Riflessioni su alcune fonti della f ilosofia scolastica nella Filosofia del diritto di 

Rosmini , cit. , p. 141-153.  



158 MARTA FERRONATO 
 

ISSN 2385-216X 

richiama in alcuni luoghi della Filosofia del diritto.7 Va da sé che esula dai limiti di questa ricerca 
l’analisi e la critica della concezione rosminiana di legge eterna, e che solo uno studio che si dia 
questo preciso focus potrà chiarire se il Nostro abbia interpretato correttamente o frainteso la 
dottrina suareziana delle leggi: qui basti aver segnalato la rilevanza di una visione, un primo e 
aperto punto di contatto con gli scritti del teologo, inerenti a uno snodo concettuale davvero 
centrale. 

Poggiando (solo) su questo appiglio, e con riguardo unicamente al tema della legge, si po-
trebbe intanto ipotizzare – se non addirittura sostenere – che il Roveretano abbia letto Suárez 
secondo una linea di continuità rispetto alla ‘Prima Scolastica’ medievale. In ogni caso, questo 
punto di vista rosminiano, che – ribadisco, per ora – si potrebbe definire almeno «singolare» se 
rapportato alle tradizionali e più note periodizzazioni storiografiche, mostra l’indubbia libertà 
di Rosmini, il suo voler tracciare percorsi nuovi, affidandosi alla ricerca della verità grazie al 
proprio ingegno, senza assoggettarsi all’autorità di alcuno. Come osserva Gian Pietro Soliani, le 
opere di Rosmini costituiscono, in questo senso, «anche un grande laboratorio teorico».8 

A questo proposito, la creatività e l’indipendenza di riflessione e di giudizio di Rosmini si 
manifestano anche nell’elaborazione di una storia della scienza del diritto naturale, sulla base 
della quale fonda il suo argomentare intorno a questo diritto che non si radica nella volontà degli 
uomini e perciò si distingue dal diritto convenzionale. Di conseguenza, risulta necessario cono-
scerne la storia (oltre che la ‘natura’) per comprendere rettamente l’essenza del diritto. 

3. Nella storia della scienza del diritto naturale 

Ripercorrendo la storia della scienza del diritto naturale, il Roveretano osserva che la pur 
«ingegnosa» periodizzazione in tre fasi proposta da Gottlieb Hufeland (1760-1817)9 non corri-
sponde del tutto all’evoluzione che i temi inerenti alla storia del diritto hanno conosciuto e deve, 
perciò, essere rimodulata: si verificano, infatti, differenze tutt’altro che irrilevanti se si guarda 
al «maturare delle idee» nel corso dei secoli oppure se si presta attenzione alla «forma» in cui 

 
7 Cfr. ROSMINI , Filosofia del diritto , cit., vol. 27, pp. 65, 116, 127. Ivi, vol.  27/A (2014), p. 11, n. 

6, nota (6); p. 532, n. 1922; p. 247, n. 958 e p. 534, n. 1928. Inoltre, ivi,  vol. 28/A (2015), p. 111, n. 

1293. 

8 G.P. SOLIANI , Rosmini e la Seconda Scolastica. Osservazioni introduttive , in «Rosmini Studies», 

XI, 2024, p. 252.  

9 ROSMINI , Filosofia del diritto ,  cit.,  vol.  27, p. 80.  In Versuch über den Grundsatz des Naturrechts ,  

Göschen, Leipzig 1785 e in Lehrsätze des Naturrechts und der damit verbundenen Wissenschaften ,  Cuno-

Göpferdt, Jena 1790, Hufeland distingue tre periodi, secondo le diverse modalità di trattare la sto-

ria del diritto: «frammentaria», «sistematico-indeterminata», «sistematico-determinata».  



NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E POTESTAS 159 
 

ISSN 2385-216X 

esse idee vengono espresse nei libri.10 Tale dinamica si spiega, a giudizio di Rosmini, grazie a un 
ulteriore criterio sulla base del quale si deve distinguere tra l’apporto dato al diritto naturale e 
alla sua storia da parte dei teologi e il contributo offerto da parte dei «giurisperiti»: se i primi, 
infatti, hanno sempre incluso la dottrina del diritto naturale nei propri trattati fin dal IV secolo, 
lo stesso non si può affermare con riguardo ai secondi, i quali, dal 1539 – quando Johann Olden-
dorp (1488 ca.-1567) pubblicò la sua opera maggiore –, e soprattutto (se non esclusivamente) in 
area riformata, si trovavano a ricorrere al diritto naturale per giustificare e dare fondamento 
alla legislazione positiva, circoscrivendo tali teorie in volumi a questo deputati. 

A parere di Rosmini, ciò comporta l’ammettere che un’autentica scienza del diritto natu-
rale – già in nuce nelle menti degli uomini in seguito alla predicazione del Vangelo – è evidente e 
ben compaginata nella Summa Theologiae di san Tommaso; e che sulle tracce dell’Aquinate si po-
sero successivamente altri «scrittori ecclesiastici»,11 tra i quali menziona soltanto, per l’età mo-
derna, il Lessio e il de Lugo. In questo senso, dunque, i teologi non avevano alcun bisogno di 
indagare le radici del diritto razionale e del diritto canonico in testi ‘separati’ e (solo a questi 
argomenti) dedicati: infatti, erano insite nella teologia cristiana. È questa la ragione per cui, nei 
trattati composti dai teologi, le dottrine giuridiche rimanevano «mescolate»12 insieme con quelle 
morali. 

Il Roveretano spiega ancora che, per parte loro, invece, i «giurisperiti», dovendo fare i conti 
con il «pregiudizio» dei legislatori che intendevano far valere nelle leggi «la sola autorità, [e] non 
la chiara ragione»,13 proprio allo scopo di fondare la dottrina del diritto positivo senza alcun ri-
ferimento a Dio, giunsero (sempre) ad anticipare gli scrittori ecclesiastici in ordine alla ‘forma 
libraria’ o, per meglio dire, ai titoli stessi dei libri, iniziando a scrivere trattati di ius naturale, 
rendendo progressivamente autonomo il diritto rispetto all’etica – o, quanto meno, tentando di 
profilare una separazione dell’uno dall’altra.14 Si arrivò così, con Tomasio, a distinguere diritto 
ed etica sulla base di una «separazione reale» tra azione esterna e azione interna, che Rosmini 
giudica semplicemente «assurda»: un «peccato», commesso peraltro anche da Kant.15 

Nella parte introduttiva della Filosofia del diritto, dopo aver mostrato l’artificiosità della dis-
sociazione tra «intenzione» e «azione», il Roveretano evoca le riflessioni di san Tommaso sul 
giusto e sulla giustizia, i cui inscindibili legami furono trascurati dagli scrittori moderni. Così, 
alcuni di essi ‘impinguarono’ «il Diritto di suoi non elementi» – quanti lo confondevano con la 

 
10 Cfr. ROSMINI, Filosofia del diritto ,  cit.,  vol.  27, p. 82.  

11 Ibidem .  

12 Ivi,  p. 85.  

13 Ivi,  p. 84.  

14 Secondo Rosmini, questo processo, tendente a elaborare un’autonoma teoria del diritto 

naturale, non fu inaugurato da Grozio: lo precedettero almeno Oldendorp, Hemming,  Stephani e 

Gentili ( ivi,  p. 83).  

15 Ivi,  p. 87.  



160 MARTA FERRONATO 
 

ISSN 2385-216X 

morale –; mentre altri lo ‘estenuarono’ e lo ‘dimagrirono’ «col fargli evacuare i suoi proprj suc-
chi», finendo col «dissanguarlo fino all’estremo deliquio»16 – ancora una volta, da Tomasio in 
avanti. 

Sinteticamente delineato, questo è lo stato delle questioni relative al diritto naturale e, an-
che, necessariamente, al diritto, nel quale Rosmini si trovava a riflettere: una ‘situazione’ in cui 
ogni serio pensatore (quasi) si sentiva in dovere di continuare a perfezionare i confini del campo 
del diritto distinguendolo rispetto all’ambito di altre sfere dell’agire, del sapere e del conoscere. 
Invece, egli si discosta consapevolmente da questa via (quasi) ‘obbligata’: infatti, a suo giudizio, 
se non le si vuole far morire, le scienze vanno distinte ‘solo sul piano metodologico’, senza tra-
scurare mai la «loro connessione col tutto del corpo» del sapere.17 

Assecondando questa logica, dunque, la filosofia del diritto rosminiana intende esplicita-
mente circoscrivere il dominio del diritto, mantenendo tuttavia attivi i suoi nessi con altre re-
gioni del conoscere e dell’agire – la morale in primis –, separato dalle quali esso negherebbe il 
proprio stesso darsi. 

Com’è noto, Rosmini si propone di edificare una nuova summa, che tenga in sé la filosofia 
classica insieme con le acquisizioni della conoscenza guadagnate nell’età moderna. In questo 
senso, quindi, non stupisce che egli faccia riferimento a Cicerone e ad Agostino e, poco dopo, a 
Suárez o a Grozio o a Hobbes…, quali interlocutori nel suo ricercare. 

È utile, ora, soffermarsi sulla concezione rosminiana del diritto per mettere in luce i profili 
di una possibile influenza – non esplicita nel testo – di alcuni esponenti della Seconda Scolastica. 

4. La definizione dell’essenza del diritto 

Conviene, a questo fine, riprendere qui alcune delle definizioni che, nella Filosofia del diritto, 
Rosmini offre intorno all’essenza del diritto stesso. Scelgo quattro enunciazioni, tra quelle che 
compaiono in luoghi differenti della parte introduttiva dell’opera, ivi analizzate attentamente: 

 
1. «Il diritto è una facoltà che l’uomo ha di fare o di patire checchessia a sé utile, protetta 

dalla legge morale che impone agli altri l’obbligo di rispettarla».18 
2. «Il diritto […] è una potestà giuridica, o sia è un’attività protetta dalla legge, contro quelli che 

la minacciano».19 
3.1. «Il diritto è una podestà morale, o autorità di operare, o sia 
3.2. Il diritto è una facoltà di operare ciò che piace, protetta dalla legge morale, che ne 

 
16 Ivi,  p. 89.  

17 Ivi,  p. 88.  

18 Ivi,  p. 76.  

19 Ivi,  p. 95. Alla nota (60) precisa che si tratta di una legge moralmente obbligante.  



NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E POTESTAS 161 
 

ISSN 2385-216X 

ingiunge ad altri il rispetto».20 
4. «Il diritto è una facoltà personale o podestà di godere, operando o patendo, un bene le-

cito, che da altre persone non dee esser guastato».21 
 
È bene specificare subito che, in ordine a quest’ultima definizione, più esplicita, il Rovere-

tano scrive che essa «può anche chiamarsi il principio della scienza del diritto».22 Si noterà, inol-
tre, che non è stata ripresa la più celebre tra le definizioni rosminiane del diritto, quella che 
prevede la coincidenza dell’essenza della persona con il diritto umano sussistente, e perciò anche 
come essenza stessa del diritto – sulla quale, in questa sede, si ritiene non conveniente soffer-
marsi. 

Ciò che colpisce immediatamente, in queste espressioni dell’unica essenza del diritto, è che 
esso non viene fatto coincidere con la legge positiva; che Rosmini non si avvale di parole quali 
norma, regole, comando o imperativo, sanzione; né menziona la giustizia,23 nonostante il rilievo 
assegnatole fin dall’incipit della Filosofia del diritto. Non solo, e soprattutto: il diritto sembra pro-
filarsi in termini eminentemente soggettivi – considerato che è sempre definito come «facoltà» 
o «potestà» –, trascurando il momento oggettivo, sicché egli sembrerebbe aderire al paradigma 
giuridico della piena modernità. 

L’elemento oggettivo, tuttavia, non è assente: il Roveretano non separa il diritto dal dovere 
e anzi concepisce il diritto come «figliato dal dovere»,24 riservando a questo una priorità ontolo-
gica – come si è già avuto modo di approfondire altrove.25 In sintesi: la ricorrenza, nelle defini-
zioni, di vocaboli come legge morale, legge, podestà morale e bene lecito mostrano in maniera 
evidente la primalità, la rilevanza e la superiorità della legge morale rispetto al diritto. 

Si aggiunga, come peraltro è già stato rilevato, che, con riguardo all’analisi e alle argomen-
tazioni relative a questi temi, Rosmini non menziona alcun pensatore del siglo de oro spagnolo. Di 
conseguenza, si potrebbe o dovrebbe escludere che egli abbia ingaggiato un confronto – per lo 
meno diretto – con le concezioni del diritto da (alcuni di) essi elaborate. Poiché non vi sono rife-
rimenti espliciti, al fine di poter valutare se il Roveretano abbia subito un qualche influsso, si 
rende ora necessario prendere in considerazione alcune delle definizioni del diritto maturate e 
offerte in quel contesto storico e culturale. 

 
20 Ivi,  p. 177.  

21 Ivi,  p. 191.  

22 Ibidem .  

23 Non è possibile qui analizzare le definizioni. Sia, quindi, consentito rinviare a M. FERRO-

NATO , La fondazione del diritto naturale in Rosmini ,  CEDAM, Padova 1998, pp. 66-84. 

24 ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , vol. 27, p. 199.  

25 Cfr. FERRONATO , La fondazione del diritto naturale in Rosmini ,  cit.,  pp. 84-92. 



162 MARTA FERRONATO 
 

ISSN 2385-216X 

5. Il diritto come facultas o potestas in alcuni autori della Seconda Scolastica 

La scelta metodologica adottata richiede ora di offrire una rapida rassegna di alcune delle 
principali definizioni di diritto che si rinvengono nelle opere di taluni esponenti della Seconda 
Scolastica. Questa breve panoramica,26 va da sé, non ha pretese di esaustività e non si accompa-
gnerà all’analisi contestualizzata delle enunciazioni riportate. Un’ulteriore disamina dovrà au-
spicabilmente essere compiuta, in futuro, allo scopo di inoltrarsi adeguatamente in un raffronto 
accurato con la dottrina rosminiana. 

Val la pena esordire con Francisco de Vitoria (1483-1546), fondatore della Scuola di Sala-
manca, riprendendo una delle definizioni che assume occupandosi del «dominio», nell’ambito 
del commento alla quaestio 62 della II-II della Summa Theologiae. In tale contesto, il Maestro dome-
nicano va oltre la concezione aristotelico-tomista di iustitia e dello stesso ius che aveva accolto 
nel commento alla quaestio 57, per mostrare, coerentemente con l’obiettivo della nuova indagine, 
che cosa è «il diritto nel suo aspetto soggettivo, perché il dominio nel suo significato più ampio 
coincideva con esso».27 Così, ritiene di dover concepire il ius nei termini di «potestas vel facultas 
conveniens alicui secundum leges, id est, est facultas data, verbi gratia mihi a lege ad quamcum-
que rem opus sit».28 Si tratta di un enunciato che, in realtà, attinge a una definizione di Jean 
Gerson,29 nella versione riportata da Conradus Summenhart.30 

Luis de Molina (1535-1600), nel De iustitia et iure (1593-1609), non si avvale del termine po-
testas per la sua definizione di ius, da lui inteso come «facultas aliquid faciendi sive obtinendi aut 
in ei insistendi, vel aliquo alio modo se habenti, cui si, sine legitima causa, contraveniatur, injuria 

 
26 Sul punto, cfr. A . GUZMÁN BRITO ,  Los orígenes del concepto de «relación jurídica» («Rechtliches 

verhältnis»-«Rechtsverhältnis») , in «Revista de estudios hist órico-jurídicos» (Sección historia de los 

dogmas juridicos),  XXVIII, 2006, pp. 187-226. 

27 S.  LANGELLA , I l dominium  in Francisco de Vitoria , in «L’Ircocervo», 2016,  p. 4 (https://lirco-

cervo.it/wp-content/uploads/2018/04/2016_II_Fondo_Langella.pdf, consultato il 10/ 09/2025). 

Fondamentale, ai f ini dello studio su diritto soggettivo nella Scolastica del XVI secolo è l’opera di 

A. FOLGADO , Evolución histórica del concepto del derecho subjetivo. Estudio especial en los  teólogos -juristas 

españoles del siglo XVI ,  San Lorenzo de El Escorial,  Madrid 1960 . Naturalmente non si può prescin-

dere nemmeno da M. VILLEY, La formazione del pensiero giuridico moderno ,  Jaca Book, Milano 1986, pp. 

294-349. 

28  F.  DE VITORIA , Comentarios a la Secunda secundae , ed. preparada por V.B.  DE HEREDIA ,  

Biblioteca de teólogos españoles, Salamanca 1934, vol. III,  p. 64 (q. 62, a. 1) .  

29 Gerson (1363-1429) definì il ius  come «potestas seu facultas propinqua conveniens alicui 

secundum dictamen rectae rationis» ( J.  GERSON , Liber de vita spirituali animae, lectio  tertia , in ID . , 

Opera omnia ,  a cura di L. ELLIES DI  P IN , sumptibus Societatis,  Antwerpiae 1706 ). 

30 Sul tema, cfr. LANGELLA , Il dominium  in Francisco de Vitoria , cit. , p. 5.  



NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E POTESTAS 163 
 

ISSN 2385-216X 

fit eam habenti»,31 concepito dunque in un senso soggettivo. Tale dottrina, sebbene non possa 
essere considerata una completa rottura nei confronti della tradizione tomista,32 tuttavia pre-
senta alcune sfumature che sono sintomo di un passo avanti nel cammino verso un indirizzo 
individualista. 

È, invece, il gesuita Fernando Pérez (1530-1595) che esprime apertamente la definizione di 
ius in termini di «potestas seu moralis facultas legitima ad aliquid»,33 in un manoscritto del 1587 
relativo a un corso tenuto a Evora sul tema de restitutione, anticipando la visione suareziana, che 
escluderà la potestas. 

Infatti, e infine, nel De legibus ac Deo legislatore di Francisco Suárez (1548-1617), il ius è con-
cepito come «facultas quaedam moralis quam unusquisque habet vel circa rem suam vel ad rem 
sibi debita»,34 svelandone «il significato di diritto soggettivo».35 Come spiega Michel Villey, il teo-
logo gesuita, che elabora un’originale ontologia, non rinuncia a designare con ius anche la legge36 
ma, rifacendosi alla tradizione occamista e grazie a ‘intermediari’ quali Gerson, Driedo, Brisso-
nius, Juan García de Saavedra e Vitoria, giunge in termini nuovi a distinguere la nozione di ius da 
quella di potestas, in quanto «nel termine ius c’è qualcosa in più, c’è un potere di dominare»,37 
tanto che ius «diventa quasi un sinonimo di dominium».38 Nonostante ciò, Villey chiarisce e sot-
tolinea che, «nel sistema di Suárez, il diritto soggettivo è sottomesso, come costitutivo materiale, 
al diritto considerato come legge», cosicché «il senso principale della parola diritto è quello di 
legge».39 Il che, mutatis mutandis, non può non evocare un’assonanza con la concezione rosmi-
niana secondo cui la legge (morale) è anteriore rispetto al diritto come facoltà. 

 
31 L.  DE MOLINA ,  De iustitia et iure , De Tournes, Coloniae Allobrogum 1759,  Tract. I, disput. I ,  

n. 1, p. 15.  

32 Come è stato chiarito da FOLGADO , Evolución histórica del concepto del derecho subjetivo ,  cit.,  

pp. 191-211. 

33 F.  PÉREZ , [de restitutione ],  cod. 3860, n. 8 de la Biblioteca Nacional de Lisboa, citato in D.  

COMPOSTA , La moralis facultas  nella f i losofia giuridica di F.  Suárez ,  in «Salesianum», 1957, 1, p. 20.  

34 F. SUÁREZ , Tractatus de legibus ac Deo legislatore in decem libros distributus , apud Didacum 

Gomez de Loureyro, Conimbricae 1612, l.  I,  c.  2,  n. 5. Per un’introduzione all’opera del Doctor Exi-

mius  si veda F. TODESCAN , «Introduzione», in F. SUÁREZ ,  Trattato delle leggi e di Dio legislatore. Libro 

primo ,  a cura di O.  DE BERTOLIS , CEDAM, Padova 2008, pp. IX-LVI.  

35 VILLEY,  La formazione del pensiero giuridico moderno , cit.,  p. 326.  

36 Ivi,  p. 327.  

37 Ibidem .  

38 Ivi,  p. 328.  

39 Ibidem .  



164 MARTA FERRONATO 
 

ISSN 2385-216X 

6. Conclusioni 

Le ultime considerazioni rispetto a Suárez consentono di far emergere due elementi meri-
tevoli di un certo interesse. Anzitutto, abbiamo a che fare con lo stesso profilo del (diritto come) 
dominium: esso aveva consigliato a Vitoria di rivedere la definizione di ius, concependolo proprio 
come «potestas vel facultas»; lo stesso motivo spinge invece Suárez ad accentuarne la dimen-
sione di facultas moralis, trascurando la potestas. 

In secondo luogo, tornando a Rosmini e alla sua scelta di definire il diritto come facoltà o 
potestà, è doveroso riflettere sulla seguente circostanza, che ci permette di ricongiungerci con 
la parte iniziale del presente contributo. Nell’accostarsi alla «Partizione del diritto naturale»,40 
egli spiega che è proprio dal concetto del diritto come facoltà che deve muovere ogni trattazione 
inerente all’esame del diritto come scienza.41 Precisa, poi, che facoltà non è «una mera attitudine 
fisica di operare», bensì un «permesso ovvero un’autorità procedente dalla legge giuridica»; chia-
risce, inoltre, che la parola «facoltà», «usata comunemente nella definizione del diritto»,42 dà 
adito ad alcuni equivoci, tanto che nella Filosofia del diritto ritiene preferibile avvalersi «quasi 
sempre» del vocabolo «podestà», grazie al quale si comprende più agevolmente il fatto che non 
si tratta di una mera ‘potenza’ di operare, ma di una vera e propria ‘autorità’ di agire, che include 
anche le ‘passioni’, la quale esprime pure «l’autorevolezza che viene dalla legge».43 Quindi, in 
termini rosminiani, il diritto è una podestà o potestà giuridica, vale a dire una «attività protetta 
dalla legge»,44 contro tutti coloro che la minacciano o potrebbero minacciarla, limitarla, danneg-
giarla – lederla, insomma. 

Tali argomenti possono anche offrire uno spunto sul quale riflettere per cercare di com-
prendere come mai, malgrado alcune assonanze con le sue definizioni di diritto, Rosmini non 
ritenga di nominare Suárez o altri esponenti della ‘Scuola’ ma, anzi, si senta – tacendo ogni ri-
chiamo – di doverne prendere le distanze. 

Da ultimo, rileva mettere in luce che, tra le fonti della Filosofia del diritto, sono annoverati i 

 
40 ROSMINI , Filosofia del diritto ,  cit.,  vol.  27, p . 93. È questo il titolo del paragrafo V dell’ «In-

troduzione» all’opera.  

41 Ibidem .  

42 Ivi,  p. 94.  

43 Ibidem . Poco più avanti,  nella medesima pagina, Rosmini aggiunge: «Non è già il diritto 

qualche cosa di potenziale, ma egli è una qualità delle azioni; il  che indica assai bene l’ italiana 

parola diritto , che risponde alla latina rectum , e vedesi essere originariamente un traslato. Poiché, 

siccome la rettitudine o sia dirittura in senso proprio è la qualità d’una linea, così il diritto è la 

qualità d’un’azione. […] e vogliamo significare per qualità giuridica, la relazione che la legge n a-

turale o positiva ha con quella azione ». 

44 Ivi,  p. 95.  



NOTE SUL DIRITTO, TRA FACULTAS E POTESTAS 165 
 

ISSN 2385-216X 

Commentarii de iure civili di Hugo Donellus e un’opera di Barnabé Brisson,45 di cui il Roveretano si 
avvale per discutere alcune questioni inerenti alla successione tra i coniugi.46 Tale menzione, 
seppure in nota, risulta significativa perché i due giuristi umanisti sviluppano, nell’ambito della 
‘Scuola culta’ o del mos gallicus, una concezione del diritto – ancora una volta – nei termini di 
potestas o facultas. In particolare, Donellus così si esprime: «Tertio modo […] ius dicitur […] spe-
cialiter facultas et potestas iure tributa».47 

In sintesi, ci pare che tutte le definizioni richiamate generino suggestioni e consentano di 
individuare appigli che meriteranno ulteriori ricerche e indagini, da condurre esplorando più in 
profondità le molte opere di Rosmini e, soprattutto, come è già stato opportunamente rilevato, 
ricorrendo al suo ricchissimo epistolario.48 

 
 
 

marta.ferronato@unipd.it 
 

(Università degli Studi di Padova) 

 
45 H. DONELLUS (1527-1591), Commentarii de iure civili  (Francoforte sul Meno 1595) e B. B RISSON 

(1531-1591), Ad legem Iuliam de adulteriis  (Lione 1558), citati in ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , vol.  

27/A, p. 326, nota (79).  

46 Cfr. ROSMINI , Filosofia del diritto , cit. , vol. 27/A, pp. 323-327.  

47 H. DONELLUS ,  Commentarii de iure civili ,  lib. I ,  cap. 3, n. 3, ad signum Clius, Florentiae 1850 ,  

I, p. 17, citato in GUZMÁN BRITO , Los orígenes del concepto de «relación jurídica» ,  cit. , p. 196. Si tratta 

di giuristi forse ‘minori ’  che, pur rifacendosi a un orizzonte aristotelico -tomista, introdussero la 

nozione di facultas  o potestas  nella definizione di diritto. In merito, si vedano, ex multis ,  le già citate 

opere di Dario Composta, Avelino Folgado, Michel Villey e  Alejandro Guzman Brito. 

48 Cfr. SOLIANI , Rosmini e la Seconda Scolastica , cit. , p. 254. 


