ROSMINI STUDIES 12 (2025) 273-325 J

SILVIO SPIRI

LA VIA DELL’INTERIORITA.
LA PSICOLOGIA DI A. ROSMINI, LA
FENOMENOLOGIA E LE NEUROSCIENZE

THE PATH TO INTERIORITY.
THE PSYCHOLOGY OF A. ROSMINI, PHENOMENOLOGY, AND NEUROSCIENCE

Existential analysis takes as starting point the world-of-life and discovers the integral real-
ity of the person who is the metaphysical unit of soul and living body. Re-proposing the
question of consciousness means recognizing the importance of the inner dimension, which
is defined by the term “soul”, in which the metaphysical question arises about the meaning
of life and existence.

Following the path of interiority, the original meaning of the soul, the self-consciousness
that presupposes the dimension of the unconscious, is clarified. The anthropological ques-
tion aims to develop a hermeneutic of existence: the human being is the synthetic unit of
objective ideal being and the fundamental bodily feeling. This unity manifests itself in in-
tellectual perception.

While neuroscientific discoveries define the material and biological conditions of the human
being, the phenomenological analysis of consciousness, which is not exhausted in transcen-
dental subjectivity, can indicate the constitutive relationship of the human mind with the
truth of being. Neuroscience, phenomenology and metaphysics can find a space for mutual
integration, against any reductionism, through the gaze on the integral truth of the person
who is love.

The ontological synthesism of the three forms (ideal, real and moral), which Rosmini talks
about, is an indication of the foundation of the ethics of care: care of oneself and one’s soul,
care of one’s neighbor, care of being. In the final analysis, care is the integral form of being.
Rosmini strives to decipher the metaphysical mystery of the person understood as a rela-
tional substance or subsisting relationship, whose essence consists in love and whose ulti-
mate goal lies in the union of love with others and with God.

Metaphysical inobjectification (or the original presence of the ideal, objective, indetermi-
nate being in the human mind) and moral inobjectification (or “the experience” of a person
that is reflected in the inner experience of another consciousness) are both expression of a

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | SILVIO SPIRI

dynamic conception of being and human being, that is relationship. Such a perspective is
expressed on a phenomenological level in empathy.

According to the neuroscientific discoveries, empathy has a plausible explanation in mirror
neurons that are a constituent part of human existence, like other biological structures and
functions. However, material and biological conditions, while necessary, are not sufficient.

The mutual integration between anthropological dimensions responds to the challenge of
complexity and, at the same time, proposes the need to walk the path of interiority to ad-
dress the question of meaning. This seems to justify the comparison between Rosmini’s psy-
chology and metaphysics of love - also attentive to the psychological investigations - and
today’s development of neuroscience and contemporary phenomenology, with particular
reference to Husserl and Edith Stein.

1. Introduzione

Nell’epoca contemporanea occorre riscoprire la via dell’interiorita poiché in ogni essere
umano sorge, prima o poi, la domanda metafisica sul senso della vita e dell’esistenza. Questa
domanda é radicata nel desiderio metafisico di essere e di amare che genera la gioia. La ricerca
filosofica permette di sviluppare un’ermeneutica dell’esistenza nell’orizzonte dell’essere a par-
tire dall’analisi fenomenologica della coscienza. La coscienza umana é illuminata dalla verita che
trascende il soggetto perché la verita non é creata dall'uomo ma é dono. Del resto, la radice me-
tafisica e trascendente della persona ¢ la verita integrale dell’essere che si puo riconoscere supe-
rando le forme di riduzionismo.

L’analisi esistenziale si applica all’intera struttura metafisica della persona che & unita me-
tafisica di anima e corpo vivente. Questo ¢ il grande mistero della persona che scopre di essere
un prodigio meraviglioso e un mistero inesauribile. Fenomenologia e metafisica possono trovare
uno spazio di reciproca integrazione nella misura in cui condividono I’esigenza del ritorno alla
verita integrale della persona.

Per rispondere alla domanda sul significato dell’esistenza, occorre riformulare la domanda
sul senso dell’essere, evitando gli opposti rischi del fenomenismo naturalistico e dell’astrazione
delle strutture logiche e trascendentali della soggettivita. Che cos’e I'essere e perché I'essere
piuttosto che il nulla? Qual & la struttura della persona? Secondo Rosmini, la metafisica della
creazione consente di riscoprire 'amore come fondamento ultimo della realta dell’essere da in-
tendersi come dono e come cura. La verita dell’essere € 'amore perché solo ’amore é. Il rapporto
della coscienza personale con la verita si configura come atto di amore. L’atto primitivo e origi-
nario dell’intelletto che intuisce I'essere oggettivo, forma oggettiva della conoscenza, si compie
attraverso il riconoscimento dell’ordine dell’essere per mezzo della volonta intelligente. A cio si
riconnettono anche le dinamiche psicologiche e neurofisiologiche della realta personale che pre-
suppongono un sentimento fondamentale corporeo. Il progresso delle neuroscienze ripropone
nel ventunesimo secolo la questione dell’identita umana e la domanda sul significato dell’agire.
Cio richiede lo sforzo di riconoscere I'unita metafisica delle dimensioni della persona. La consi-
derazione fenomenologia dell’esistenza apre la strada all’analitica esistenziale che non si ferma
al dato, ma individua il fondamento di cio che si manifesta e appare nell’'unita della persona che

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 275

€ unita metafisica di anima e corpo. La negazione dell’anima o I'oscuramento della dimensione
spirituale & causa dei mali sociali, etici e politici.

Le conseguenze devastanti legati all’assenza di umanita ci sollecitano a ricercare la radice
dello spirito da cui sgorga 'umanita. L’assenza di umanita ¢ il frutto avariato della negazione
artificiale e artefatta dello spirito umano. Cio si manifesta nella devastazione compiuta dalle
guerre, nella violenza dilagante, nelle molteplici forme di riduzione dell'uomo a oggetto e stru-
mento, nella mentalita dello scarto e della devastazione dell’ambiente. Per uscire dallo smarri-
mento etico e dall’oscuramento dell’intelligenza occorre ripercorrere le vie dell’interiorita.

2. La critica al materialismo

L’ideologia materialistica cade in contraddizione. Per quanto ci si sforzi di cancellare una
dimensione che non si vede, ma che ¢ altrettanto reale quanto cio che vediamo e tocchiamo, non
sara mai possibile cancellare la dimensione interiore, ovvero lo spirito o I'anima che ha una con-
sistenza ontologica. L'operazione umana della negazione, sempre possibile, non puo alcunché
contro la realta che e sempre piu grande dell’ideologia. Da cio deriva anche la necessita di com-
prendere il significato globale di cid che é reale per evitare di considerare reale solo cio che
I'ideologia scientista vuole legittimare. Cio significherebbe vanificare la realta o per meglio dire
oscurare la realta dell’humanum, di cui pure esistono prove e manifestazioni nella vita affettiva,
sociale, religiosa, artistica, scientifica.

Il naturalismo scientifico presume di dimostrare la validita delle proprie asserzioni sulla
base delle recenti acquisizioni neurobiologiche. Tuttavia, la visione filosofica riduzionistica e de-
terministica non e in grado di comprendere le dinamiche della volizione, della liberta e del com-
portamento morale. Le neuroscienze indagano una dimensione essenziale della condizione
umana, ma non esauriscono il mistero e la complessita della persona. L’essere umano ¢ un essere
naturale, & parte della natura, ma non & solo natura in quanto la sua capacita di trascendere la
natura deriva dalla costituzione metafisica dell’interiorita. L’interioritd umana, che & illuminata
dall’essere oggettivo, & anche la radice metafisica della dimensione intersoggettiva della persona.
Solo un approccio interdisciplinare alla persona ¢ in grado di riflettere la sfida della complessita
capace di affrontare le sfide antropologiche ed etiche con la necessaria integrazione di prospet-
tive filosofiche e scientifiche. Tuttavia, senza una metafisica, che pone la domanda sul senso
dell’essere, non & possibile ricondurre la molteplicita delle dimensioni costitutive della persona
nell’'unita antropologica.

Da ci0 scaturisce la critica al sensismo, al materialismo e al positivismo di Rosmini - che
ricerca il fondamento e la radice dell’esistenza nell’essere, nelle sue tre forme o atti (reale, ideale
e morale) e nel Fondamento ontoteologico -, sia la fenomenologia di Husserl, la riflessione feno-
menologica prima e poi anche metafisica di Edith Stein.

Rosmini critica il materialismo, il sensismo e individua la loro fallacia metafisica. Tutte le
filosofie riduzionistiche non colgono la verita integrale dell’essere che possiede due caratteri
essenziali: 'unita e la complessita. Il materialismo nega questi due caratteri con gravi conse-
guenze gnoseologiche ed etiche:

ISSN 2385-216X



276 | SILVIO SPIRI

il carattere della TOTALITA [...] & congiunto essenzialmente coll’altro del’UNITA; e non pud avervi
né pur questo in una dottrina filosofica che si trovi priva di quello. Percio una materiale filosofia non puo
congiungere le sue parti ad unita, appunto perché cio che rigetta dello scibile umano, cio che ella non
vede, sono «i pil intimi, cioe, gli spirituali legami delle cose, che dall'immenso loro numero ne fanno
riuscire mirabilmente una sola». Infatti, riducendo essa alla sensazione corporea tutto cio che & nello
spirito umano, non le resta ad oggetto del suo sapere (benché, a parlare con coerenza, questo stesso sa-
rebbe impossibile), che la materia, o, per meglio dire, i puri accidenti della materia e la materia & subbietto
di divisione indefinita, e non pud somministrare alla mente alcuna nozione di vera unita: gli accidenti
perdono anche quella unita che aver potrebbero, ove vengano divisi dal subbietto nel quale esistono, O,
per parlare pil accuratamente, del quale formano il modo d’esistere.

Solo lo spirito & il fonte della unita; e solo le essenze che allo spirito risplendono, sono quei legami
intimi e spirituali che unizzano, per cosi dire, le cose, le essenze ond’aver possiamo un subbietto unico,
indivisibile, e onde la materia stessa, che di natura sua indefinitamente si moltiplica e sperde, veste una
forma semplice e costante e rendesi idonea a farsi oggetto de’ nostri intellettuali concetti e de’ nostri
ragionamenti.

Quindi nella filosofia della sensazione una contraddizione interna ed una pugna continua con se
medesima; poiché mentre I'intelletto non pud veder nulla se non semplificato nella unita, il filosofo della
sensazione all’incontro fa tutti gli sforzi, col suo intelletto medesimo, a persuadervi che non esiste cosa
alcuna che sia veramente semplice ed una, s’assottiglia per dimostrarvi di non veder cio ch’egli vede, e
per riuscire a sciogliervi le idee astratte in altrettante collezioni d’individui, e a spezzarvi le idee d’individui
in replicate sensazioni.'

La filosofia, che & amore e ricerca della sapienza, fornita dei caratteri dell’'unita e della to-
talita, non ¢ altro che vera scienza, un amore e una ricerca continua e mai compiuta della verita
che ci chiama a sé, che suscita il desiderio. Questa ¢ la ragione per cui 'uomo cerca con la propria
ragione di avvicinarsi alla fonte di ogni verita continuamente, con tutti i suoi pensieri, 'affetto
del cuore, ben sapendo che la verita non € una proprieta esclusiva di qualcuno, per quanto grande
possa essere I'ingegno umano e per quanto lunga possa essere la ricerca. La verita € dono che si
dona solo a chi ha il coraggio del filosofare.

Sia Rosmini che Husserl criticano la mentalita positivistica. Husserl osserva che I'accetta-
zione ingenua del mondo fattuale genera una visione erronea della realta perché parziale e ridu-
zionistica. Piu precisamente, I'errore dell’argomentazione empiristica consiste nell’identificare
o scambiare la fondamentale esigenza di ‘tornare alle cose stesse’, che sintetizza il programma
della fenomenologia, con la riduzione di ogni conoscenza possibile alla sola esperienza sensibile.
Al contrario, Husserl si propone di sostituire I'esperienza sensibile con qualcosa di piu generale,
ovvero con l'intuizione delle essenze, allargando gli orizzonti della razionalita. Di conseguenza,
egli respinge I'identificazione di scienza in generale e scienza empirica.

E facile, del resto, accorgersi che 'ammettere tale identificazione e il contestare la validita del pen-
siero puramente eidetico mettono capo ad uno scetticismo che, in quanto genuino scetticismo, si annulla
per assurdo. Basta chiedere all’empirista quale sia la fonte di validita delle sue tesi generali (per esempio

L A. ROSMINI, I caratteri della filosofia, in ID., Introduzione alla filosofia, ENC vol. 2, a cura di

P.P. OTTONELLO, Citta Nuova, Roma 1979, pp. 206-207.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 277

«ogni pensare valido si fonda sull’esperienza come sull’'unica intuizione offerente»), ed egli si avvolge in
evidenti assurdita. L’esperienza diretta fornisce soltanto singolarita e nessuna generalita.”

Lo scientismo non ¢ in grado di porre gli interrogativi rilevanti per I’essere e per I'agire
umani e che concernono il senso. Infatti, «le mere scienze di fatti creano meri uomini di fatto».*

Husserl non rinnega il valore della scienza, ma esprime 'esigenza di un’integrazione tra le
scienze umane e le scienze naturali. Inoltre, egli esprime la necessita di affrontare i grandi pro-
blemi che riguardano il senso dell’esistenza umana e del mondo, osservando le intime e profonde
relazioni.

Husserl, nella sua ultima opera intitolata Crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascen-
dentale (1936-1937), pubblicata postuma nel 1954, affronta il tema della crisi della scienza e della
civilta occidentale prendendo in considerazione la disumanizzazione delle conoscenze scientifi-
che che, con il loro carattere oggettivante, si sono estraniate dall’'uomo. Egli ritiene che la scienza
non sia in grado di rispondere ai problemi dell’esistenza umana e alle domande di senso che
riguardano il mondo e la vita. Tali domande appartengono alla metafisica che rende possibile la
ricerca di un’integrazione con la prospettiva delle scienze. Secondo Husserl, la condizione di
stallo delle scienze naturali coincide con la visione riduzionistica della scienza a cui Husserl con-
trappone la fenomenologia.

La conoscenza naturale sorge con I'esperienza delle cose reali esistenti. I fatti che derivano
dall’esperienza sono sempre contingenti e accadono ‘qui’ ed ‘ora’. Sia la scienza che la vita quo-
tidiana iniziano con i dati di fatto. Tuttavia, quando un fatto (questo colore, questo suono) si
presenta alla coscienza, noi cogliamo anche I’essenza comune (il colore, il suono), di cui il fatto
& un caso particolare. Per Husserl I’essenza & cio che si trova nell’essere proprio di un individuo
come suo quid e 'intuizione & I’atto con cui noi conosciamo le essenze.*

L’intuizione eidetica o intuizione dell’essenza & una conoscenza distinta da quella dei fatti,
i quali sono sempre casi singoli delle corrispondenti essenze eidetiche. La fenomenologia € percio
scienza delle essenze e non ¢ scienza dei dati di fatto. Pur essendo scienza dei fenomeni, il suo
scopo ¢ quello di descrivere i modi tipici dell’apparire dei fenomeni alla coscienza. Questi modi
sono appunto le essenze universali. Dunque, gli oggetti della fenomenologia sono le ‘essenze’ dei
dati di fatto, cioeé gli universali che sono intuiti dalla coscienza quando si presentano i fenomeni.

L’epoché fenomenologica consente di sospendere I'atteggiamento naturale dell'uomo nei
confronti del mondo. Il fenomenologo mette tra parentesi non solo la realta oggettiva e mate-
riale, ma anche le teorie e i giudizi che si esprimono su di essa allo scopo di raggiungere

2E. HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, 2 voll., a cura
di V. CosTa, intr. di E. FRANZINI, Einaudi, Torino 2002, vol. II: Ricerche fenomenologiche sopra la costi-

tuzione, libro I11: La fenomenologia e le altre scienze, p. 45.

3 E. HUSSERL, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale [1954], a cura di E.

Pact, tr. di E. FiLIPPINI, Il Saggiatore, Milano 2008, p. 35.

* Cfr. HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, cit., vol. I:

Introduzione generale alla fenomenologia pura, pp. 13-19.

ISSN 2385-216X



278 | SILVIO SPIRI

’essenziale e riottenere poi il mondo, mai negato, nel contesto dell’autoriflessione universale.
Mentre il mondo si riduce a un puro fenomeno della coscienza, cio che resiste all’epoché & proprio
la coscienza che ¢ il ‘residuo fenomenologico’, cioé la realta soggettiva che non si pu6 mettere in
discussione.

Prescindendo dagli aspetti empirici che caratterizzano i dati di fatto, si colgono le essenze
universali mediante la ‘riduzione eidetica’ o ‘intuizione eidetica’.

Il rapporto tra fenomenologia e metafisica si delinea a partire dalla critica al riduzionismo
positivistico che si presenta come visione assoluta e totalizzante, ma orientata in senso materia-
listico. Il positivismo non fa altro che estendere il metodo sperimentale ad ambiti dell’esperienza
umana che sono estranei all’approccio matematizzante e scientifico. Cosi facendo, esso produce
solo una visione ideologica riduzionistica a cui Husserl non contrappone una visione totalizzante,
ma una concezione della filosofia che si apre alla ricerca del senso a cui partecipa anche la
scienza, non pill concepita come ideologia ma come strumento di ricerca della verita integrale,
la quale non pud mai prescindere dal senso globale dell’essere.

1l concetto positivistico della scienza del nostro tempo € dunque - da un punto di vista storico - un
concetto residuo. Esso ha lasciato cadere tutti quei problemi che erano stati inclusi nel concetto, ora
troppo angusto ora troppo ampio, di metafisica, tra gli altri quelle questioni che sono dette poco chiara-
mente ultime e supreme. A ben guardare, questi problemi, come tutti quelli che sono stati esclusi, hanno
una loro inscindibile unita in questo senso: espressamente o implicitamente, nel loro senso, essi conten-
gono i problemi della ragione - della ragione in tutte le sue forme particolari. La ragione ¢ il tema esplicito
delle discipline della conoscenza (cioé della conoscenza vera e autentica, razionale), della vera e autentica
valutazione (i valori autentici come valori razionali), dell’azione etica (’azione veramente buona, ’azione
fondata sulla ragione pratica): la ragione & cioé un titolo sotto cui si raccolgono le idee e gli ideali ‘assolu-
tamente’, ‘eternamente’, ‘sopratemporalmente’, ‘incondizionatamente’, validi.®

L’incondizionato travalica la dimensione del fattuale e si pone come fondamento della co-
noscenza, dell’etica, dell’antropologia. La ragione € lo strumento della soggettivita che dischiude
la questione del senso attraverso la domanda di senso che coinvolge inevitabilmente la costitu-
zione metafisica della persona, il problema della liberta, il senso della storia, Dio come ragione
assoluta del mondo e di tutto cid che esiste. Tutti i problemi di ragione (metafisici, etici ed esi-
stenziali), travalicano, vanno oltre i dati di fatto che sono contingenti e relativi alla scienza. Eli-
minare le domande di senso e precludere la via alla verita, animata dal desiderio dell’infinito,
significa decapitare la radice della filosofia e dell’esistenza.

Se 'uomo diventa un problema ‘metafisico’, specificamente filosofico, lo diventa in quanto
essere razionale; se & in discussione la storia, si tratta sempre di riconoscerne il ‘senso’, di rico-
noscere, nella storia, la ragione. Il problema di Dio contiene evidentemente il problema della
ragione ‘assoluta’ in quanto fonte teleologica di qualsiasi ragione nel mondo, del ‘senso’ del
mondo.

Naturalmente anche il problema dell'immortalita ¢ un problema razionale, come del resto il

> HUSSERL, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., p. 38.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 279

problema della liberta. Tutti questi ‘problemi metafisici’, intesi nel modo pitt ampio possibile, i problemi
filosofici nel senso corrente, travalicano il mondo in quanto universo di meri fatti. Lo travalicano appunto
in quanto problemi che mirano all’idea della ragione. E tutti protendono a una maggiore dignita rispetto
ai problemi che concernono i fatti, i quali sono loro subordinati anche riguardo all’ordine in cui si dispon-
gono. Il positivismo decapita la filosofia.®

Ripercorrendo la storia e il significato profondo della metafisica occidentale intesa come
philosophia perennis, Husserl individua il carattere dell’'unita dell’essere e definisce la metafisica
come scienza delle questioni ultime e supreme:

Gia nell’antica idea della filosofia, che aveva la sua unita nell’inscindibile unita dell’essere, era im-
plicato un ordine di senso dell’essere, quindi dei problemi dell’essere. Percio alla metafisica, la scienza
delle questioni ultime e supreme, spettava la dignita di regina delle scienze; il suo spirito conferiva a tutte
le conoscenze, a quelle raggiunte da tutte le altre scienze il loro senso peculiare. Anche questo passo nella
filosofia al momento del suo rinnovamento, anzi essa credette addirittura di aver scoperto il vero metodo
universale con cui costruire una filosofia sistematica culminante nella metafisica, una filosofia seriamente
concepita come una philosophia perennis.”

In che modo Husserl affronta questo problema? La fenomenologia indaga il «<mondo della
vita» (Lebenswelt) che ’abuso della concettualizzazione scientifica e I'intellettualismo della cul-
tura hanno dimenticato. Il mondo della vita & il mondo concreto, precategoriale, in cui vive e
palpita la vita soggettiva e risalta il valore della dimensione intersoggettiva. Il mondo della vita
indica la dimensione della quotidianita che costituisce anche il fondamento, la premessa e il ta-
cito presupposto del discorso scientifico. Il terreno comune a tutti dell’esperienza globale in cui
si trova anche lo scienziato come ogni altro uomo che vive in esso. In esso, oltre ad essere oggetti
tra gli oggetti, noi siamo

soggetti egologici che lo esperiscono, che lo considerano, che lo valutano, che vi si riferiscono at-
traverso un’attivita conforme a scopi, soggetti per i quali il mondo circostante ha il senso di essere che gli
e stato attribuito dalle nostre esperienze, dai nostri pensieri, dalle nostre valutazioni ecc., e nei modi di
validita (della certezza, della possibilita, eventualmente dell’apparenza, ecc.) che noi realizziamo attual-
mente in quanto soggetti di validita, o che gia possediamo da prima e che portiamo in noi in quanto abi-
tualmente acquisiti, in quanto validita di questo o di quel contenuto che possono essere attualizzati a
piacimento. Naturalmente tutto cid soggiace a una molteplice evoluzione, mentre il mondo continua a
essere un mondo unitario, e si corregge soltanto nella sua struttura di contenuto.?

Il mondo della vita & quindi ’orizzonte in cui la coscienza trova il senso del mondo e della
realta.

¢1Ivi, pp. 38-39.
7 1vi, p. 39.

81vi, pp. 134-135.

ISSN 2385-216X



280 | SILVIO SPIRI

Il mondo-della-vita, che comprende in sé tutte le formazioni pratiche (persino quelle delle scienze
obiettive in quanto fatti culturali, pur nell’astensione dalla partecipazione ai suoi interessi), &€ immerso
nella costante evoluzione della relativita ed e in costante riferimento alla soggettivita. Ma per quanto
evolva e per quanto continuamente si rettifichi, esso mantiene la sua tipologia essenziale, a cui rimangono
legate la vita e tutte le scienze, di cui essa & ‘terreno’. Percio esso ha anche un’ontologia che deve essere
attinta soltanto in una pura evidenza.’

Per mezzo della «riduzione fenomenologica» si giunge al «<mondo della vita», quel regno di
evidenze originarie che sono comuni a tutti gli uomini e che emergono nel cuore della soggetti-
vita trascendentale che per Husserl ¢ la via dell’interiorita agostiniana.

3. La ‘coscienza personale’

Nella prima meta dell’Ottocento Maine de Biran e Antonio Rosmini individuano il fatto pri-
mitivo della coscienza, ovvero il sentimento intimo della soggettivita. A cio si lega ’analisi del
sentimento fondamentale corporeo, il tema dell’appercezione fondamentale e la grande que-
stione della volonta intelligente che dilata 'orizzonte razionalistico e gnoseologico dell’eta mo-
derna.

Numerosi filosofi hanno rivolto la loro attenzione all’esperienza del sentimento fondamen-
tale corporeo vissuto in prima persona, anche se Rosmini ha approfondito la prospettiva metafi-
sica di questa esperienza intima e originaria. Del resto, ogni persona sa di non possedere un corpo
come un oggetto esterno, poiché il corpo e espressione della persona e del nostro essere intimo
e profondo, che ¢ anche un essere incarnato. Diversa ¢ la considerazione del corpo extra-sogget-
tivo o biologico, che tuttavia forma una realta unica con ‘me stesso’. Tracce di questa consape-
volezza e di questa distinzione si trovano nella prospettiva di Schopenhauer, nella psicologia di
Maine de Biran e nella psicologia metafisica di Antonio Rosmini. Inoltre, il tema dell’anima &
affrontato anche da Marco Mastrofini (1763-1845) nell’opera intitolata L’anima umana e i suoi stati,
principalmente l'ideologico (I-11, 1842).

Pur considerando la varieta delle diverse impostazioni richiamate, possiamo sottolineare
la specificita della Psicologia di Rosmini che si propone di sviluppare un’antropologia integrata e
metafisicamente fondata. Tale impostazione consente di superare il dualismo antropologico, ma
anche il monismo materialistico degli illuministi francesi e degli idéologues. L’antropologia ro-
sminiana € caratterizzata da un realismo metafisico che afferma 'unione reale e sostanziale di
anima e corpo, il fisico influsso, la reale azione e passione dei due principi che formano I'unica
sostanza dell’'uomo. Inoltre, I'analisi della costituzione metafisica dell’essere umano suppone e
integra nell’indagine psicologica la questione della verita integrale dell’essere e conseguente-
mente il rapporto dell'uomo con la verita. Riprendendo la lezione di sant’Agostino, Rosmini non
si limita ad analizzare le potenze dell’anima, ma riscopre la questione dell’essere e della verita
che ¢ radicata nell’anima nella quale c’¢ la traccia del divino.

° Ivi, p. 200.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 281

Rosmini segue la via dell’interiorita e affronta anche la questione metafisica del senso
dell’essere che abita nell’interiorita dell’anima. Cio esige la capacita di trascendere la stessa
anima che risulta aperta alla verita che sempre ci precede. La prospettiva di Rosmini non & quella
dello psicologismo, che comporta il ripiegamento dell’io su se stesso. La trasparenza dell’anima
a se stessa e possibile solo in relazione all’essere e alla verita che rinvia al Fondamento ultimo di
tutto cio che esiste. Intenzionalita ontologica della coscienza e metafisica sono strettamente le-
gate e implicate nella ricerca del senso dell’essere.

In alcuni testi Rosmini sembra avallare un parallelismo psicofisico (Psicologia) che ammette
due sostanze diverse e opposte. Non bisogna tuttavia tralasciare gli approfondimenti contenuti
nella Psicologia. Alla luce di tali precisazioni si comprende che solo dal punto di vista analitico ed
astratto e lecito parlare di due sostanze (corpo e anima) incomplete. L’analisi psicologica deve
partire dalla considerazione della complessita del soggetto umano. La sintesi antropologica non
é solo il punto di partenza, ma & anche il punto di arrivo della ricerca. Nell'unita costitutiva della
persona convergono molteplici dimensioni in quanto la persona & sintesi ontologica, una so-
stanza unica, il cui atto di essere & concreto e realissimo. In questo senso metafisico la persona e
unita duale di anima e corpo. Tale concezione rosminiana non deve essere confusa con altre pro-
spettive filosofiche che si definiscono con I’espressione «dualismo filosofico».

1l metodo fenomenologico dell'indagine individua il desiderio metafisico della felicita, ov-
vero la realta ontologica e metafisica dell’essere umano, la cui comprensione richiede di formu-
lare la domanda sul senso dell’esistenza: qual & il senso dell’esistenza integrale dell’essere
umano? A partire da questa domanda ineludibile il soggetto si pone la domanda ontologica fon-
damentale dell’essere in quanto essere: perché I’essere piuttosto che il nulla? La corrispondenza
tra I'unita e la molteplicita antropologica procede di pari passo alla prospettiva metafisica
dell’essere che € uno nella sua essenza e molteplice nelle sue tre forme. Tale impostazione si
ricava dalla Teosofia e dalla «Premessa» alle opere di metafisica che si trova all’inizio della Psico-
logia, benché tale premessa sia stata composta in un periodo successivo.

L’antropologia filosofica di Rosmini si fonda sul sintesismo ontologico delle tre forme.*
L’essere € uno-molti poiché l'unita dell’essenza € correlata alla molteplicita delle forme dell’es-
sere che ¢é ideale-oggettivo, reale e morale.

La forma ideale dell’essere ¢ la verita oggettiva e universale, intuita per natura dalla mente.
Si tratta del lume della ragione e dell’intelletto che la tradizione filosofica occidentale ha sempre
riconosciuto. Del resto, nella storia della metafisica la traccia dell’infinito che & nell'uomo, essere
intelligente e finito e contingente, ha bisogno di una ragione sufficiente, di una causa reale e
infinita in grado di spiegare I'origine della verita dell’essere.

La coscienza, come osserva anche la fenomenologia, ¢ sempre ‘coscienza di qualcosa’, ha
un rapporto di intenzionalita con cio che é altro da sé. Proprio I'intenzionalita della coscienza
che é coscienza di qualcosa ¢ il tema della fenomenologia.

L’intenzionalita della coscienza & un aspetto che emerge anche dalla Psicologia di Rosmini,
con una valenza esplicitamente metafisica. A fondamento della constatazione fenomenologica,

0 Cfr. S. SPIRI, Essere e sentimento. La persona nella filosofia di Antonio Rosmini, pref. di E. BAc-

CARINI, Citta Nuova, Roma 2004.

ISSN 2385-216X



282 | SILVIO SPIRI

Rosmini individua I'intenzionalita ontologica della coscienza pura (o anima), che ha I'intuizione
immediata e naturale dell’essere universale. Dunque, la coscienza pura ha un rapporto imme-
diato con l'essere indeterminato, iniziale e virtuale, ancor prima che sorga la consapevolezza o
autocoscienza. Nella psicologia del profondo, che Rosmini delinea, I'espressione «coscienza
pura» sara poi sostituita dalla parola «anima» o «sentimento sostanziale», che & la radice della
personalita. L’'inconscio & parte essenziale e costitutiva della condizione umana, ma riguarda il
rapporto con |'essere, primum cognitum, senza il quale non potremmo raggiungere la consapevo-
lezza o autocoscienza, né la conoscenza della realta esterna.

La forma reale dell’essere finito coincide nell'uomo con il sentimento fondamentale corpo-
reo che indica la soggettivita sussistente, reale, finita e contingente inerente all’atto di essere,
unico e irripetibile, di ogni soggetto umano.

La forma morale dell’essere ¢ la sintesi ontologica in cui si esprime il dinamismo dell’esi-
stenza che assume la forma del bene. L’essere umano, ente intelligente finito, con la volonta li-
bera riconosce e ama |'ordine intrinseco dell’essere e di ogni ente. Il suo atto specifico & I’assenso
in quanto la volonta riconosce cio che l'intelletto conosce attraverso I'intuizione.

1l sintesismo ontologico delle forme dell’essere nell'uomo delinea una ‘terza via’ alternativa
al dualismo e al monismo. Rosmini non propone un dualismo delle sostanze o delle proprieta,
poiché la natura umana é costituita dall’'unita duale di anima e corpo vivente. L’'unita sostanziale
delinea la struttura metafisica della persona nella quale I'anima & forma del corpo vivente. In
questa maniera si configura anche il criterio ermeneutico-metafisico dell’esistenza umana intesa
nella sua complessita e nelle relazioni profonde che sono annunciate nell’'unita di anima, spirito
e corpo. La visione integrale dell’essere e la riflessione globale sull'uomo dimostrano la conti-
nuita del pensiero rosminiano con la riflessione filosofica e teologica dei Padri della Chiesa, in
particolare sant’Agostino, e dei dottori medievali, tra i quali emergono san Bonaventura e san
Tommaso. La novita della metafisica rosminiana ¢ evidente in riferimento alla questione della
soggettivita, nei confronti della quale I’eta moderna manifesta a tratti una sfiducia fuorviante
nei confronti della ragione a vantaggio esclusivo di istinti e sensazioni, oppure un’esaltazione
parossistica della dialettica e del pensare a discapito dei sentimenti umani. La sintesi di tradi-
zione e modernita, che Rosmini cerca di realizzare, ha lo scopo di costruire il «sistema della ve-
rita», concepito come il frutto e 'opera della cooperazione delle intelligenze umane che Rosmini
intende risvegliare attraverso I'opera condivisa della carita intellettuale.

In particolare, egli costrui un’alternativa metafisicamente fondata alla filosofia trascen-
dentale kantiana, all’idealismo tedesco, al sensismo e all’empirismo francese e inglese, di cui tut-
tavia coglie elementi positivi e fecondi grazie a un’analisi critica orientata all’integrazione pro-
gressiva dei livelli di indagine, e grazie a una competenza storiografica. In questo modo, il lettore
delle opere di Rosmini & portato a confrontarsi direttamente con gli altri autori che vengono
chiamati in causa in un dialogo fecondo che anima sempre la ricerca filosofica che non si lascia
congelare in categorie storiografiche o semplificazioni.

Del resto, Rosmini si avvale del metodo dell’osservazione interiore, psicologica, spirituale
e metafisica, ma riconosce anche 'importanza dell’osservazione e del progresso delle scienze
medico-scientifiche. In questo approccio Rosmini ha avuto precursori che perd non manifestano
la stessa consistenza metafisica, ma restano legati all'indagine psicologica. In fondo, la proble-
matica del sentimento intimo, sens intime, era avvertita dalla filosofia europea agli inizi dell’Ot-
tocento. Nel 1805 ’Accademia di Berlino, ponendo a tema la ricerca sull’origine delle conoscenze

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 283

umane, ha avvertito la necessita di indagare i fatti primitivi del senso intimo, proponendo una
discussione filosofica sulle seguenti questioni: «Ci sono appercezioni interne immediate? In che
cosa I'appercezione interna differisce dall’intuizione? Quale differenza c’é tra intuizione, sensa-
zione e sentimento? Quali sono i rapporti di questi atti o stati dell’anima con le nozioni e le
idee?»." A questa tematica, che in fondo era anche quella posta da Condillac e dagli idéologues, il
filosofo Maine de Biran cerco di dare una risposta filosofica nell’opera De I'aperception immédiate.

Rosmini indaga la questione dell’anima e della coscienza nella prospettiva ontologica e me-
tafisica e anche da un punto di vista esistenziale. Nella filosofia del Novecento, il filosofo tedesco
Heidegger usa il termine Dasein per indicare I'esserci," cioé I'esistenza, che pero e considerata
solo nella dimensione temporale, in una prospettiva finita. Per Heidegger 'essere & il tempo,
I’essere coincide con il finito e con la successione. Inoltre, Heidegger comprende che la questione
antropologica non é svincolata dalla questione dell’essere. Invece, Rosmini concepisce I’essere in
modo completamente diverso da Heidegger. Nell’ontologia integrale |’esistenza umana e reale e
finita, ma si apre alla verita dell’essere oggettivo ideale, luce dell'intelletto, intuito per natura a
cui la volonta intelligente puo adeguare se stessa riconoscendo I'ordine intrinseco dell’essere.
Quando il desiderio metafisico della felicita si orienta verso il suo vero fine, che ¢ il bene, allora
'uomo comprende di non essere gettato nel mondo ed & in grado di riconoscere il Fondamento
di tutto cio che esiste come dono. Nella metafisica della creazione di Rosmini il fondamento ul-
timo di tutto cio che esiste & Dio, che ¢ Amore.

Per altro verso, la domanda sul senso dell’essere conduce il filosofo di Rovereto a riflettere
sul fondamento metafisico dell’antropologia integrale. Nell'unita dell’essere umano convergono
le tre forme ontologiche: la forma dell’essere ideale oggettivo, la forma reale e la forma morale
che costituiscono il sintesismo ontologico. Nelle profondita dell’io abita la verita, I'essere-come-
dono, il divino nell’'uomo - come afferma Rosmini -, che ¢ solo una ‘traccia’ dell’Assoluto. Questa
traccia non e Dio, anche se da Lui proviene come atto della creazione. Da tale sorgente interiore
sgorga I'amore e il desiderio umano della verita e del bene la cui origine é la Verita sussistente e
infinta di Dio, ovvero il Bene in sé e per sé, che & Dio. Ogni essere umano tende a Dio, anche senza
saperlo e senza conoscerlo, poiché una nostalgia di infinito e nell’anima e trova compimento
nella speranza cristiana che non delude mai.

Rosmini critica e supera ’agnosticismo, lo scetticismo, lo psicologismo e il naturalismo. Le
concezioni riduzionistiche dell’essere, dell'uomo e della realta, pur smentite e sconfitte, si ripro-
pongono in forma mutata e con forza crescente, attribuendo a se stesse una visione unitaria e
onnicomprensiva, imitando la pretesa della metafisica che pero viene rimpiazzata dall’ideologia.
Piu precisamente, la metafisica prima é rifiutata come inutile e inconcludente dall’ideologia an-
timetafisica, ma poi viene in un certo senso riammessa dai suoi stessi detrattori, sotto le sem-
bianze di un bieco materialismo o di un vuoto scetticismo. In cio si manifesta la contraddizione
di ogni positivismo, scientismo o scetticismo metafisico che non colgono la radice dell’essere e
della personalita poiché finiscono per scambiare una parte, pure essenziale e costitutiva

1 «Moniteur Frangais», 31 ottobre 1805.

2 Cfr. M. HEIDEGGER, Essere e tempo, tr. di P. CHIODI, Longanesi, Milano 1976, pp. 28-29.

ISSN 2385-216X



284 | SILVIO SPIRI

(dimensione materiale e naturale), con il tutto. Tali riduzionismi scambiano e confondono fret-
tolosamente la necessaria attenzione alla natura e alla realta biologica con il naturalismo, la fun-
zione evocativa del dubbio con lo scetticismo, I'incompletezza della ricerca e il limite della cono-
scenza di una ragione finita con I’agnosticismo.

La dimenticanza della filosofia di Rosmini da parte della storiografia filosofica accademica
e I'esito infausto a cui viene sottoposta la metafisica nel suo complesso. Identificando ogni di-
scorso metafisico con il razionalismo vuoto e astratto si compie un errore poiché la storia della
metafisica € molto pili ampia delle formule che si adoperano. In particolare, la filosofia di Ro-
smini & una metafisica dell’amore. ‘Solo 'amore &’ poiché I'amore & Iatto di essere’ completo, il
peso dell'uomo che ¢ immagine e somiglianza dell’Amore infinito ed eterno. Dio, che ¢ Amore,
ha creato I'universo e ogni forma di vita, 'uomo e la donna, solo per amore."” Nell’eta della seco-
larizzazione si materializza I'intenzione ‘umana, troppo umana’ di estirpare dal cuore dell'uomo
la ricerca del senso che, tuttavia, sempre riaffiora dalle sorgenti della vita interiore e dell’esi-
stenza, attraversata dal desiderio metafisico dell’Amore e dalla nostalgia insopprimibile e inef-
fabile del Bene sussistente.

Consapevole dei rischi insiti nel materialismo, che concepisce 'uomo a una sola dimen-
sione," Rosmini si propone di allargare gli orizzonti della razionalita e di assumere I’esperienza

13 Cfr. S. SPIRI, La sapienza dell’essere. Ontologia triadica e trinitaria, metafisica della creazione e

dialettica nella Teosofia di Antonio Rosmini, Aracne, Roma 2013.

47.0.DE LA METTRIE, L’'uomo macchina, a cura di F. POLIDORI, Mimesis, Sesto San Giovanni 2015.
Il principio materialistico unitario, applicato allo studio della struttura degli organismi, conduce
La Mettrie a negare il valore della metafisica e il valore di ogni forma di trascendenza. Basti ap-
punto pensare a L’homme machine del medico e filosofo Julien Offray de La Mettrie del 1747; a
Claude-Adrien Helvetius, che nel 1758 in polemica con la metafisica spiritualistica scrisse il trat-
tato De 'esprit (C.A. HELVETIUS, Dello spirito, a cura di A. PosTIiGLIOLA, Editori Riuniti, Roma 2019) e
poi il trattato De I’homme. De ses facultés intellectuelles et de son education, uscito postumo nel 1773;
al filosofo materialista e ateo Paul Henri Dietrich d’Holbach che scrisse il Systéme de la nature ou
des lois du monde physique et du monde morale (P.H.D. D’HOLBACH, Sistema della natura, UTET, Torino
2017). L’homme neuronal di Changeux (J.-P. CHANGEUX, L’'uomo neuronale, pref. di F. FABBRO, Mimesis,
Milano - Udine 2024) ripropone una visione filosofica materialistica a partire da presupposti neu-
roscientifici di indubbio interesse, ma che vengono estesi impropriamente alla sfera spirituale in
virtt di un monismo materialistico che perde di vista I’'unita integrale della persona, la sua radice
metafisica, I’unita duale di anima e corpo, che non si deve confondere con il dualismo antropolo-
gico che pure cerca di superare. Il materialismo delinea una prospettiva antimetafisica, ma riven-
dica al principio materialistico, che & alla base di ogni asserzione, un valore assoluto e indiscuti-
bile, che potremmo definire pseudo-metafisico. Infatti, in questa prospettiva si manifesta un’evi-
dente contraddizione che consiste nel tentativo di considerare ideologicamente il principio auro-
rale della cosiddetta scientificita empirica come criterio di valutazione di ambiti e dimensioni

spirituali che sono altrettanto reali, anche se non materiali

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 285

umana (sensibile-empirica, spirituale e religiosa) nella sua integrita. Questo tentativo non ¢ ri-
masto isolato poiché una continuita e affinita di pensiero si puo riscoprire nell’approccio feno-
menologico e metafisico alla persona di Edith Stein,” oltre che nel personalismo filosofico del
Novecento di Jacques Maritain'® e Emmanuel Mounier."

In questo contesto € necessario esplicitare alcune questioni antropologiche: 1'essenza
dell’anima come sentimento sostanziale, il rapporto anima-corpo e la questione dell'immortalita
dell’anima. La sorgente della riflessione & ’esperienza personale dell’esistenza umana, che si puo
interpretare gradualmente, senza dissolvere mai il mistero dell’anima, anche attraverso il me-
todo fenomenologico. ‘Tornare alla persona’, che & un grande mistero metafisico! Sembra essere
questa la via da percorrere sino in fondo per non cadere nelle forme del riduzionismo antropo-
logico. Per ricercare la radice ontologica e metafisica della persona umana, intesa nella sua com-
plessita e nel dinamismo del suo sviluppo, tentiamo di chiarire i termini della relazione tra
anima, spirito, corpo vivente.

4, Il sintesismo scientifico

Rosmini ha posto le fondamenta per costruire una nuova enciclopedia delle scienze capace
di rispecchiare la complessita e 'unita dell’essere. L’analisi e la sintesi, 'universalita e la totalita
sono i principali caratteri del sistema della verita integrale. Il sintesismo scientifico non & solo
un’indicazione metodologica che sollecita la collezione di discipline diverse, ma e I’essenza stessa
del dialogo interdisciplinare che ¢ il riflesso dell’ordine intrinseco dell’essere e dell'uomo. Tutto
cio richiede I'esercizio pratico e operativo di un’intelligenza collettiva che si basa sulla comu-
nione tra le persone e i saperi. La corrispondenza tra le forme dell’essere, le facolta umane e il
sapere filosofico configura la prospettiva rosminiana dell’integralita nella quale si costituisce un
equilibrio tra le parti e il tutto dell’organismo. La dimensione ontologica degli enti reali si river-
bera nelle scienze e ne fonda i rispettivi metodi. In questo contesto, va compresa I"autonomia
relativa della psicologia, a cui Rosmini ha dato un contributo notevole. La Psicologia di Rosmini si
apre con la distinzione tra scienze complete e incomplete: le prime hanno per oggetto un ‘ente
intero’ (ad esempio 'uomo) considerato nella sua specie e si dividono come si dividono gli enti
stessi; le seconde hanno per oggetto le speciali maniere di vedere I'ente, ossia altrettanti ‘enti

5 Cfr. E. STEIN, La struttura della persona umana. Corso di antropologia filosofica, a cura di A.
ALES BELLO - M. PAOLINELLI, Citta Nuova - Edizioni OCD, Roma 2013; E. STEIN, Psicologia e scienze dello

spirito. Contributo per una fondazione filosofica, tr. di A.M. PEZZELLA, Citta Nuova, Roma 1996.

6 Cfr. J. MARITAIN, L'umanesimo integrale, tr. di G. DoRE riveduta dall’autore, presentazione

di P. VioTTO, Borla, Torino 1964.

7 Cfr. E. MOUNIER, Personalismo, Ave, Roma 1964; E. MOUNIER Il trattato del carattere, saggio
introduttivo, nota bibliografica e cronologia essenziale di G. CAMPANINI, Edizioni Paoline, Milano

1990.

ISSN 2385-216X



286 | SILVIO SPIRI

mentali’. L’analisi comporta necessariamente una limitazione gnoseologica in relazione agli enti
mentali o alle porzioni di un oggetto su cui si esercita la ricerca. Tuttavia, 'organismo del sapere
non si fonda sulla limitazione della mente, ma sulla verita integrale dell’essere che si rifrange nel
prisma delle sue molteplici forme e manifestazioni. Percio & necessario considerare le scienze
incomplete come membra delle scienze complete e non confondere ’ente intero con un essere
mentale o anche la parte con il tutto. Il sintesismo del sapere non elimina la distinzione, I’analisi,
ma anzi esige I'approfondimento, la specializzazione del sapere. La visione integrale dell’essere
e dell'uomo arricchisce, fonda e promuove il progresso scientifico autenticamente umano.

Rosmini riconosce il valore e I'importanza delle scienze - basti pensare ai lineamenti di
filosofia della medicina contenuti nell’'ultimo volume della Psicologia -, ma indica chiaramente
anche gli errori del riduzionismo scientista, positivista e neopositivista che negano la verita in-
tegrale dell'uomo e riducono la realta alla sola dimensione materiale. L’esigenza della sintesi e
della sistematizzazione del sapere si coniuga con I'analisi, che porta luce, chiarezza, distinzione
e sollecita la specializzazione dei saperi, senza disperdere I'unita che deve essere ricostruita se-
condo un ordine razionale che riflette I'ordine reale. Nel piano enciclopedico, articolazione si-
stematica del sistema della verita, la psicologia € una scienza metafisica di percezione. Se la me-
tafisica e la dottrina delle ragioni ultime del reale (finito e infinito), la psicologia & la scienza
dell’ente reale che & la psiche umana (anima umana) unita al corpo.

Nella comunicazione feconda dei saperi si realizza il sintesismo tra le dottrine gnoseologi-
che e quelle psicologiche, i cui principi sono rispettivamente I’essere e il sentimento. Come la
teoria dell’idea non si pud intendere senza la dottrina dell’anima che é informata dall’essere, cosi
la teoria dell’anima resta oscura e incomprensibile se non le si congiunge la dottrina dell’essere.

Inoltre, nel piano enciclopedico rosminiano si attua il sintesismo tra psicologia e cosmolo-
gia, entrambe scienze di percezione e di osservazione. Poiché la materia, cioé ’oggetto di studio
della cosmologia, € tutto il creato, la psicologia & una parte materiale della cosmologia filosofica:
'uomo & parte del mondo creato. Se pero consideriamo la fonte delle due scienze, la cosmologia
scaturisce dalla psicologia: gli enti reali che compongono il mondo sono percepiti dal sentimento
dell’anima.

Dall'impostazione rosminiana si evince, inoltre, il sintesismo tra psicologia e neurofisiolo-
gia (oggi diremmo neuroscienze) che consente di superare ogni forma riduzionistica del sapere
e dell’essere. Allargando gli orizzonti della razionalita, si scopre l'inefficacia e il pericolo di ogni
concezione naturalistica e materialistica in cui si dimentica la questione del senso dell’essere.
Rosmini, al contrario, propone una concezione antropologica integrata e unitaria nell’'unita
psico-fisica e spirituale dell'uomo che ¢é costitutivamente aperto alla trascendenza. Tale dimen-
sione ¢ irriducibile alla sfera fisico-biologica, anche se ’esistenza umana & incarnata. L'integra-
zione antropologica non & il frutto dell’astrazione né & opera della ragione scientifica, ma & fon-
data nella realta e nella costituzione metafisica dell’essere umano in cui emerge la radice meta-
fisica del desiderio che ¢ la gioia.

Nell’'ultimo volume della Psicologia Rosmini chiarisce le sue intenzioni programmatiche in
relazione alla sapienza medica e psicologica dell’eta moderna:

Ne’ moderni tempi gli scienziati hanno diviso 'uomo in due, alcuni tolsero a parlare dello spirito,

altri del corpo: a ciascuna delle due parti parve possedere tutta la scienza, e contese coll’altra, e la di-
spetto, e il dispetto, tenendo luogo di ragione, divise maggiormente le due fazioni. Che ne fu? Invece di

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 287

avere una scienza sola dell’'uomo, se n’ebbero due, contenziose, contraddittorie, inimicissime. L'una, e la
men rea, fece dell'uomo un cotal angelo tutto spirituale, che per un cotal miracolo, moveva un corpo;
all’altra meta resto la materia, la quale anch’essa, per un miracolo molto maggiore, s’animava da se stessa,
e sapeva fare tutto cio che fa lo spirito. A noi parve desiderabile che cessassero cotali dissidi, e 'uvomo
racquistasse nella scienza I'unita che ha nella natura, toltagli dagli imperfetti e fallaci metodi di studiarlo,
seguitando i quali, quelli che da due secoli filosofarono intorno all'uomo, né poterono mettersi in accordo,
né giugnere al bramato conoscimento dell’essere umano; ché né I'uomo de’ medici, né quello di alcuni
psicologi & veramente I'uomo [...]. L'uomo & uno: le due scienze (fisiologia e psicologia) sono una: la loro
conciliazione ed unione prepara la perfezione dell’unica vera scienza dell'uomo."

Rosmini non contesta la legittimita della divisione e specializzazione delle scienze, ma ri-
fiuta la loro separazione che genera la pretesa di assumere la parte per il tutto. In particolare,
non si contesta I’esistenza di due scienze distinte, ma la riduzione dell’'uomo a una dimensione.
Rosmini distingue senza separare la psicologia dalla fisiologia, ma cerca anche le condizioni on-
tologiche di possibilita per un dialogo interdisciplinare. Egli estende ’ambito della psicologia che
era limitata alla mente umana (intelletto) per favorire una visione globale dell'uomo attraverso
una scienza dell’anima che presta attenzione anche alla dimensione corporea. Premesso cio, non
puo sfuggire il fatto che la psicologia di Rosmini conquista uno spazio di ‘autonomia relativa’, ma
assai importante. Fatto nuovo nella tradizione, la psicologia per Rosmini & una scienza autonoma
quanto ai metodi e ai contenuti: «Alla psicologia come scienza si deve chiedere la capacita di
costruire un sistema di cognizioni dimostrate, dipendenti da un solo principio, che & 'oggetto
stesso della scienza».'” Rosmini ha sviluppato numerose riflessioni psicologiche della contempo-
raneita, in quanto molte innovazioni sono da lui espresse, senza gli eccessi e le angustie che si
manifesteranno in alcune tendenze psicologistiche. Cio stride profondamente con la dimenti-
canza del contributo che Rosmini ha dato alla cultura filosofica europea. Il valore della riflessione
rosminiana si evince dal fatto che, come afferma la Raschini,

Rosmini ha aperto il campo di una psicologia cosi organicamente inserita nell’enciclopedia delle
scienze da essere salda all’'ontologia grazie al suo fondamento razionale e scientifico, e alla metafisica
grazie al suo oggetto, che e un ente reale; cid mentre vengono indicati i canali d’accesso e i metodi per la
sua assumibilita scientifica, della quale oggi si stanno gia efficacemente sperimentando le applicabilita in
sede di terapia psicoanalitica da parte di alcuni spiriti intraprendenti che osano andare contro corrente.”

La Psicologia svolge una riflessione metafisica che si completa nella Teosofia. Il procedimento
dialettico analitico sfocia nella visione sintetica dello spirito umano, che si situa nell’orizzonte
estensivo e intensivo dell’essere integrale. Il sintesismo ontologico delle tre forme dell’essere

8 A. ROSMINI, Psicologia, ENC vol. 10/A, a cura di V. SALA, Cittd Nuova, Roma 1989, n. 2228,
pp. 217-218.

“ M.A. RASCHINI, Sintesismo e scienze psicologiche, in 1D., Rosmini oggi e domani, Marsilio, Vene-

zia 1999, p. 214.

2 1vi, p. 217.

ISSN 2385-216X



288 | SILVIO SPIRI

costituisce un approfondimento metafisico che pone la questione del senso dell’essere in una
direzione ontoteologica e onnicomprensiva. La sfida della complessita ontologica e antropolo-
gica e storica e stata compresa da Rosmini, condannato ed emarginato. Tale emarginazione va di
pari passo con I'oscuramento dell’intelligenza e la progressiva marginalizzazione della metafi-
sica. Questa involuzione ¢ iniziata con il materialismo settecentesco, ¢ andata avanti con la de-
costruzione positivistica e neopositivistica. Cio di fatto coincide con la crisi delle scienze e della
cultura europea. A tal proposito, appare illuminante I’analisi retrospettiva di Husserl:

L’esclusivita con cui, nella seconda meta del XIX secolo, la visione del mondo complessiva dell'uomo
moderno accetto di venire determinata dalle scienze positive e con cui si lascia abbagliare dalla ‘prospe-
rity’ che ne derivava significo un allontanamento da quei problemi che sono decisivi per un’'umanita au-
tentica. Le mere scienze di fatti creano gli uomini di fatto [...] nella miseria della nostra vita [...]. Questa
scienza [...] esclude di principio proprio quei problemi che sono i piu scottanti per 'uomo, il quale nei
nostri tempi tormentati si sente in balia del destino; i problemi del senso o del non-senso dell’esistenza
umana nel suo complesso.”

5. Il sintesismo ontologico nell'uomo

Rosmini elabora una psicologia umana integrale che si fonda sul sintesismo ontologico di
anima e corpo. La scienza dell’essere umano, considerato nell’'unita complessiva della sua vita
psichica, abbraccia le tendenze spirituali all’essere, fondamento della mente, ma studia anche i
fenomeni del corpo associati alla vita della mente. Introspezione e comportamento, se assunti in
questo contesto antropologico, mostrano la loro fecondita interpretativa e psicoterapeutica che
si riverbera nell’accompagnamento psicologico. Rosmini non aveva certo velleita terapeutiche,
ma interpretative, e neppure semplicemente finalita descrittive, poiché la sua attenzione é ri-
volta ai fondamenti epistemologici della scienza integrale dell'uomo e, in particolare, ai presup-
posti ontologici dell’antropologia in cui si radica la questione del senso dell’essere a cui ¢ ricon-
ducibile il mistero dell’esistenza personale e il senso della vita comunitaria.

Rosmini individua nell'uomo le tre forme dell’essere che caratterizzano anche la teoria
astratta e universale dell’essere: I’essere reale, I’essere ideale e I’essere morale.

Nella categoria ontologica della realta rientra la soggettivita sussistente. Alla categoria
dell’essere reale appartiene non solo il corpo che caratterizza la nostra esistenza incarnata, ma
anche ’anima che é il reale dell'uomo. L’atto dell’intelligenza & un atto soggettivo e dunque reale.

L’essere ideale e I'alterita interiore che non coincide con il soggetto, essendo radicalmente
diverso da quest’ultimo. L’essere ideale non ¢ astratto dall'uomo, ma é I’essere come dono, con-
tenente massimo, lume della mente che & capace di far conoscere tutte le cose. Tale essere ¢ un
atto primo, un puro atto che I'anima contempla in modo oggettivo, prima ancora di essere con-
sapevole. L’essere concepito come atto dell’esistenza & semplice e uno, non soggiace alla

2 HUSSERL, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., p. 35.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 289

limitazione dello spazio e del tempo.” Ad esempio, pur riconoscendo 'importanza della do-
manda ontologica fondamentale e nonostante il suo grande ingegno filosofico, ’ontologia di Hei-
degger riduce I'essere alla dimensione temporale e alla forma materiale e finita dell’esserci (Da-
sein), privandosi della possibilita di approfondire la questione del senso dell’essere inteso in tutta
la sua estensione e nel suo Fondamento.

Sia il sentimento fondamentale corporeo che I’essere ideale e oggettivo intuito dalla mente
umana delineano la dimensione dell’inconscio metafisico che viene riconosciuto dalla psicologia
del profondo di Rosmini, la cui radice & I’essere integrale. Pur distinguendosi realmente dalla
mente umana, I'essere oggettivo e forma dell’intelligenza umana e mezzo universale del cono-
scere. In altri termini, ’essere universale ¢ il lume della ragione, la verita nota all'uomo per na-
tura di cui parlano san Tommaso e sant’Agostino.” L essere in universale’ € '’elemento celeste e
divino che & nell’anima intellettiva dell’'uomo, ma non & Dio sussistente.

La forma morale dell’essere non costituisce mai nell'uomo una necessita ontologica, poiché
’essere morale & il compimento dell’essere che 'uomo puo realizzare nella scelta libera e nell’as-
senso al bene oggettivo. Da cio deriva la responsabilita dell'uomo chiamato a realizzare il bene
nella storia.

La critica al monismo materialistico, al monismo idealistico (spiritualistico) e al dualismo
antropologico si accompagna alla proposta filosofica del sintesismo ontologico. Il monismo ma-
terialistico, a cui Rosmini rivolge le sue critiche, e rappresentato da Cabanis, da Julien Offray de
La Mettrie (1709-1751), da Claude-Adrien Helvetius (1715-1771), da Paul Heinrich Dietrich, ba-
rone d’Holbach (1723-1789) e in generale dal riduzionismo idéologique del Settecento. La pars de-
struens della psicologia rosminiana non sarebbe peroé comprensibile senza 'apporto costruttivo
che si manifesta nella prospettiva integrale dell'uomo in cui trovano spazio e attenzione anche
le istanze della fisiologia. Nell’orizzonte dell’esperienza umana integrale emerge la sfida della
complessita sottesa al sintesismo ontologico delle forme dell’essere nell’ente intelligente finito.

In epoca contemporanea, la soluzione monista-riduzionista di stampo materialista si ripro-
pone in varie forme. Basti pensare al funzionalismo, alle teorie computazionali e a quelle dell’in-
telligenza artificiale. Con ci0 non si intende negare la validita di un procedimento metodologico
necessario all’avanzamento delle scienze empiriche o non si intendono negare gli aspetti positivi
del progresso, sempre legati a esigenze di natura etica e non solo tecnica, ma si vuole semplice-
mente indicare I'errore dell’eliminativismo ontologico. La sfida della complessita esige una

22 Cfr. A. RosMINI, Teosofia, ENC vol. 12, a cura di M.A. RASCHINI - P.P. OTTONELLO, Citta Nuova,

Roma 1998, n. 180.

2 Sulla continuita del pensiero rosminiano con il pensiero di san Tommaso e con quello di
sant’Agostino, cfr. ad esempio A. ROSMINI, Psicologia, ENC vol. 9, a cura di V. SALA, Citta Nuova, Roma
1988, nn. 681-684, pp. 320-322. La convergenza con il pensiero di san Tommaso risiede nel fatto
che noi percepiamo la realta del corpo e giudichiamo tutte le altre cose nella luce della prima
verita in quanto il lume del nostro intelletto & una certa impressione della prima verita (Summa
theol., I, XII, II). Il lume del nostro intelletto & il mezzo della conoscenza. Questo lume, osserva

Rosmini, & ’essere in universale.

ISSN 2385-216X



290 | SILVIO SPIRI

filosofia dell'integralita: la persona & corpus et anima unus. La visione olistica della persona supera
ogni interpretazione riduzionistica dell’esperienza umana e ne rivela I'intrinseco difetto.

In relazione alla costituzione ontologica dell'uomo, I'anima e il corpo sono principi
dell’'unica sostanza spirituale e corporea. La sostanza completa ¢ il sinolo antropologico, ovvero
la sintesi vivente dell'uomo. Con I'esercizio della riflessione & possibile distinguere senza sepa-
rare i livelli della complessita, a condizione che non si riduca ’esperienza integrale dell'uomo a
una sola dimensione.

Per la legge ontologica del sintesismo non c’e principio senza termine e non c’e¢ un termine
senza il suo ‘principio’. L'uomo €& sintesi ontologica, unitd duale di anima e corpo. L'unita
dell’anima con il corpo si pud osservare nei tre atti fondamentali dell’anima:

- I’atto con cui I’anima sente il corpo sensibile, a cui corrisponde un sentimento fondamen-
tale corporeo da intendersi nella sua precisa caratterizzazione metafisica, quale base e fonda-
mento di tutte le possibili modificazioni (sentimenti particolari, emozioni, ecc.);

- I’atto con cui intuisce I'essere in universale a cui corrisponde un sentimento fondamentale
intellettivo;

- ’atto con cui percepisce il proprio corpo come ente, vedendolo nell’essere universale at-
traverso I’atto della percezione razionale fondamentale.

L’insessione reciproca delle tre forme che si trovano reciprocamente 1'una nell’altra puo
essere compresa a partire dall'uomo. Tuttavia, il punto di partenza che risiede nell’analitica esi-
stenziale deve risalire, per via di raziocinio, dall'uomo alla teoria universale dell’essere. Dall’or-
dine dell’essere finito e contingente si ricavano le nozioni ontologiche di materia, forma, potenza
e atto, che si addicono all’essere universale per analogia, come verra precisato nella Teosofia.”* In
quest’opera Rosmini indichera anche il Fondamento ultimo di tutto cio che esiste ovvero I’Essere
Assoluto e sussistente, nell’orizzonte della metafisica della creazione e dell’ontologia trinitaria.

6. La psicologia ovvero la scienza dell'anima

La psicologia filosofica ¢ la scienza dell’anima che abbraccia e permea la realta vivente
dell’essere umano. Ammettendo una prima distinzione tra scienze complete e incomplete, oc-
corre ricercare il posto della psicologia nell’enciclopedia delle scienze filosofiche, oltre a definire
il suo contenuto, ’oggetto e il metodo.

L’anima non ¢ tutto I'uomo, se per uomo si intende la natura umana oppure se si considera
I’anima divisa dal corpo. In questo caso la psicologia € una scienza incompleta. Proprio perché
I'anima & una parte dell'uomo, Rosmini afferma in alcuni testi che la psicologia & una parte
dell’antropologia.

Invece, nell’'unita sostanziale di anima e corpo c’€ tutto 'uomo. L’estensione materiale-cor-
porea ¢ il termine e la materia del sentimento dell’anima. E impossibile parlare dell’anima,

2 Cfr. RosMINI, Teosofia, vol. 12, cit., n. 181, p. 191; ID., Psicologia, vol. 9, cit., nn. 741-744, pp.
145-147.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 291

principio del sentimento, senza parlare dell'uomo intero. Cio che & fuori interamente dall’anima
non appartiene all'uomo e di conseguenza ¢é fuori dell'uomo: «Il corpo appartiene all'uomo [...]
in quanto [...] & nell’anima».”

La psicologia, scienza di percezione e di osservazione, € una parte essenziale della metafi-
sica. Il suo oggetto di studio € I’ente reale intelligente finito, cioé ’anima umana unita al corpo,
le sue attivita e facolta, le leggi che ne regolano I’attivita. Da una parte emerge la continuita della
riflessione rosminiana con la psicologia filosofica della modernita, impegnata a superare la frat-
tura dualistica di stampo cartesiano tra psichicita e corporeita, dall’altra il suo statuto epistemo-
logico di ‘scienza di percezione’ fa si che essa diventi crocevia tra le discipline teosofiche e quelle
di area scientifico-medica, in particolare la neurologia e le neuroscienze. L’istanza rosminiana e
attuale se si pensa al tentativo di cogliere I'unita dell’essere umano, nella sintesi scientifica di
psicologia e medicina, psicologia e metafisica, psicologia filosofica e psicologia scientifica o spe-
rimentale.

Dalla sintesi ontologica deriva la proposta rosminiana di risoluzione del problema psicofi-
sico. Rispetto alle visioni empiriche dell’antropologia, generate a causa del processo di decostru-
zione dell’'unita metafisica della soggettivita - iniziata con il dualismo cartesiano e culminata
nella soggettivita trascendentale di Kant, nell’empirismo di Locke e nello scetticismo di Hume
che vede nell’io solo un fascio di sensazioni - la filosofia Rosmini & un’eccezione significativa,
anche rispetto alla tradizione consolidata della psicologia metafisica o razionale di Wolff e Leib-
niz.

Il metodo della psicologia rosminiana € analitico-sintetico. L’analisi presuppone una sintesi
ontologica primordiale che precede le operazioni della mente e che ne rende possibile I'estrin-
secazione. Se non ci fosse un soggetto pensante e riflettente, non si darebbe una speculazione
psicologica e una relativa oggettivizzazione della coscienza nella luce dell’essere, primum cogni-
tum, condizione di possibilita del mondo intelligibile, delle idee acquisite, ma anche delle opera-
zioni della mente.

La riduzione fenomenologica di Husserl e della fenomenologia contemporanea del Nove-
cento era, in un certo senso, gia praticata da Rosmini, come si pud osservare nell’Antropologia in
servizio della scienza morale e nella Psicologia. L'impiego di un metodo che potremmo definire fe-
nomenologico avviene sempre nel contesto ontologico e metafisico dell’esistenza umana che ca-
ratterizza la validita, i limiti e le finalita ultime del metodo impiegato. Occorre partire dalle co-
gnizioni che si possiedono per risalire con la riflessione all’essenza della cosa.

Questo metodo viene applicato nella Psicologia per mostrare come si forma il concetto del
sentimento fondamentale corporeo, gia esperito e vissuto in prima persona e in maniera incon-
scia, ma anche per spiegare come dalla consapevolezza di sé si possa passare all’identificazione
dell’essenza dell’anima e del sentimento sostanziale che precede la coscienza (Io).

Per formare il concetto del «sentimento fondamentale corporeo», che ¢ il sentimento della
vita in noi, bisogna liberarlo da ogni altro sentimento o sensazione attraverso 'opera della ri-
flessione:

% ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 10, p. 34; A. RosMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee,

ENC vol. 4, a cura di G. MESSINA, Citta Nuova, Roma 2004, nn. 983-984, pp. 410-411.

ISSN 2385-216X



292 | SILVIO SPIRI

Convien dunque chiudere gli occhi togliendosi principalmente tutte le sensazioni della luce, poi
successivamente tutte le altre sensazioni dei sensi esteriori, e ancora quei sentimenti parziali che possono
svegliarsi nel corpo nostro a causa di qualche stimolo particolare. Tolte vie interamente tutte queste sen-
sazioni esterne e parziali, senza le quali sussiste ancora I’animale, diciamo che rimane tuttavia quello che
nominammo sentimento fondamentale corporeo o sentimento del vivere.?

Dal punto di vista metodologico la ricerca ontologica e psicologica sull’anima umana pro-
cede dai fenomeni vissuti nella coscienza all’essenza del sentimento fondamentale corporeo, at-
traverso una riduzione all’essenziale, un’epoché sulle forme sensibili. Il sentimento fondamentale
corporeo rimane sempre in noi, anche se vengono rimosse le sensazioni acquisite dall’esterno:

Se io mi colloco in un luogo di perfetta oscurita, e me ne sto perfettamente immobile per lungo
tempo, se cerco ancora di tor via dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi trovero final-
mente in tale stato nel quale mi sembrera di non aver piu cognizione de’ confini del mio corpo, della
collocazione delle mie mani e de’ miei piedi e di tutte I'altre parti. Facendo questa esperienza nel modo
piu perfetto che si possa, o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto & possibile, anteriore a
tutte le sensazioni ricevute; io dico che soprasta in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo.”

Rimuovendo con ’astrazione le cognizioni che si formano nella mente grazie alle sensa-
zioni, non pensiamo piu alla forma, alla grandezza e al colore del corpo. In questo modo, pos-
siamo riconoscere |'essenza eidetica del sentimento fondamentale corporeo e dei suoi caratteri
fondamentali.

Si trovera che questo sentimento & appieno uniforme e semplicissimo: in esso non si distingue fi-
gura alcuna poiché la figura ci & data dai sensi esteriori; non vi sono in esso colori, perocché i colori sono
dati dal solo senso degli occhi: senza figura poi né colori, egli non puo avere neppure confini di sorte che
lo contornino e che campino nello spazio.?®

Lungi dal presentare una visione astratta della realta antropologica, Rosmini dichiara che
il corpo e il principio attivo e la causa del sentimento che 'uomo prova e che si puo dire muto,
sordo e cieco. Tale sentimento precede la consapevolezza e si colloca nella dimensione dell’in-
conscio, gia rilevata da Leibniz e non riconosciuta da Locke.

In secondo luogo, un metodo che si potrebbe definire protofenomenologico viene applicato
alla ricerca ontologica e psicologica che indaga I’essenza dell’anima. Infatti, Rosmini procede dal
fenomeno della coscienza o consapevolezza di Seé al fondamento del soggetto unico sostanziale,
dall’evidenza autocosciente dell’lo all’essenza sostanziale dell’anima, attraverso una riduzione
all’essenziale.

% A. ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, ENC vol. 24, a cura di F. EVAIN, Citta

Nuova, Roma 1981, n. 139, p. 103.
7 ROSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee, cit., n. 711, pp. 248-249.

% ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 139, p. 103.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 293

L’anima viene espressa dal monosillabo 10, ma per conoscere il suo stato primitivo ed essenziale
conviene aver presente che con quel monosillabo si esprime, oltre il concetto dell’essenza dell’anima,
diverse relazioni, in cui la mente stessa colle operazioni che gli fa introno lo avvolge. Noi percio, rimossi
i veli di tali relazioni, abbiamo trovato nel fondo dell’10 un sentimento anteriore alla coscienza che costituisce
propriamente la sostanza pura dell’anima.”

Con 'espressione «sentimento sostanziale» Rosmini si riferisce all’anima che, nel primo
atto del suo essere, sente se stessa e prima di qualsiasi altra mutazione. Si tratta di un sentimento
primitivo e originario, immanente e sostanziale.

Tutto cio che resta fuori dall’osservazione interiore non é eliminato, ma anzi pienamente
assunto e riconosciuto in quanto costitutivo della nostra corporeita. Pur riconoscendo la diffe-
renza tra spirito e corpo, che emerge attraverso I'analitica esistenziale, si apre la via di accesso
al sentimento primario totale e unico che Rosmini chiama sentimento sostanziale.

7. Dalla coscienza alla scoperta dell’inconscio

1l punto di partenza delle indagini psicologiche ¢ costituito dalla coscienza o autoconsape-
volezza di sé. L'lo, dice Rosmini, &€ un principio attivo in una data natura in quanto egli ha co-
scienza di se stesso e ne pronuncia I’atto. Nella coscienza della nostra anima possiamo trovare
cosa sia ’anima in generale poiché la coscienza di noi stessi ci somministra la notizia del senti-
mento dell’anima che € uno dei due primi rudimenti delle nostre cognizioni. La coscienza di noi
stessi & il principio della scienza dell’anima o psicologia. Nella Psicologia di Rosmini il termine
«coscienza»® & assunto con il significato di autocoscienza o cognizione di sé. Il sentimento so-
stanziale indica, invece, I'essenza dell’anima umana. In altri termini, I’analisi fenomenologica e
psicologica si approfondisce in direzione metafisica. In epoca contemporanea, la questione della
coscienza é stata riproposta come hard problem, nei termini proposti da David Chalmers. Tuttavia,
non ¢ affatto una questione nuova nella riflessione filosofica, ma affonda le sue radici nella mo-
dernita e, anzi, trova qui il contesto teoretico pitt adatto per la soluzione metafisica di cui I'epoca
contemporanea si & privata, evitando il riduzionismo, come in Chalmers e in Thomas Nagel, ma
restando essenzialmente aporetica e quindi di difficile soluzione. Daniel Dennett propone di
«considerare solo cid che la mente osserva, assumendo la prospettiva impersonale e materiali-
stica della scienza contemporanea».’’ Il punto di partenza delle impostazioni materialistiche &
rappresentato dal mondo oggettivo, materialistico e impersonale delle scienze fisiche. La spie-
gazione della coscienza non & data dal fenomeno constatabile quanto piuttosto nel fondamento
di cui occorre prendere atto con la riflessione metafisica.

2 ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 81, p. 74.
0 Cfr. RosMmINI, Teosofia, vol. 12, cit., n. 263; Ip., Psicologia, vol. 9, cit., nn. 61-81.

31 D. DENNETT, L’atteggiamento intenzionale, Il Mulino, Bologna 1993, p. 19.

ISSN 2385-216X



294 | SILVIO SPIRI

Nagel, invece, nel volume The View from Nowhere,** sostiene che ci sono molte cose riguar-
danti il mondo, la vita e noi stessi che non possono essere adeguatamente comprese da un punto
di vista assolutamente oggettivo-materialistico. Molto & essenzialmente connesso a un partico-
lare punto di vista soggettivo, cioe alla prospettiva della prima persona. Tuttavia, la prospettiva
della prima persona del soggetto agente non e sufficiente poiché la soggettivita deve essere in-
tegrata nell’oggettivita ideale dell’essere, legge morale naturale che abita nella coscienza, fon-
damento e base del principio-persona. Nagel non propone una soluzione al problema della co-
scienza, restando cosi chiuso in un’impasse di tipo psicologistico, che puo anche sfociare nel puro
soggettivismo. Il metodo introspettivo che Rosmini propone, invece, implica la meditazione
sull'lo. Come si passa dalla certezza indubitabile della coscienza di sé alla nozione pura di anima?
La nozione pura di anima si ricava attraverso un ‘processo regressivo’, una riduzione all’essen-
ziale, un regresso che & un progresso conoscitivo. Partendo dalla coscienza di sé, cioé dall’lo,
attraverso un procedimento di ricerca dell’essenza sostanziale, si esclude tutto cio che non ap-
partiene immediatamente alla pura essenza dell’anima. Innanzitutto, occorre liberarsi da tutte
le sostanze e qualita che non si trovano nella percezione della nostra anima e che, pertanto, non
e lecito aggiungere arbitrariamente. Si esclude con cio il materialismo. Si richiede inoltre un
ulteriore sforzo per liberarsi dalle relazioni attuali con la riflessione, ad esempio I’auto-coscienza
di sé che ¢ opera della riflessione. Si escludono cosi gli errori dei soggettivisti. L'lo (autoco-
scienza) non coincide con la pura essenza dell’anima. Il punto di approdo & la verita ontologica
del soggetto, la sua realta sostanziale, antecedente la consapevolezza e la riflessione. Non qual-
cosa, ma l’esistenza reale di qualcuno, nel suo atto di essere (actus essendi), precede il ragiona-
mento, precede la stessa consapevolezza di esistere. Non si deve dunque immaginare, ma osser-
vare il contenuto originario della coscienza, cioe il principio-persona. Infine, occorre liberarsi
dagli atti sensitivi, che dipendono dall’azione dei corpi esterni, ma anche dall’atto della perce-
zione intellettiva di sé. Del resto, la percezione di sé non & I'anima, ma un atto dell’anima con cui
lo spirito acquista la prima notizia di sé. Eliminando tutto cio dal concetto dell’anima, resta il
‘sentimento primo e fondamentale’ che costituisce la sostanza dell’anima ed & 'oggetto della
susseguente ‘percezione di S€’. Nel fondo dell’lo giace il sentimento fondamentale, che ¢ origina-
riamente inconscio. Rosmini ha avuto il merito di sviluppare una teoria psicologica e metafisica
dell’inconscio in relazione al ‘sentimento sostanziale dell’anima’, al sentimento fondamentale
corporeo e, infine, alla percezione prima del sentimento fondamentale corporeo. Per quanto con-
cerne I'essenza dell’anima umana, principio senziente e intelligente, Rosmini constata attraverso
'osservazione interiore che I’essenza dell’anima risiede nel sentimento sostanziale che ¢ origi-
nariamente inconscio. La sostanza dell’anima é spirituale, € cioe del tutto diversa dal corpo. Per-
tanto, ’anima umana ¢ spirito. L’essenza dell’'uomo consiste in un sentimento spirituale

A tal proposito, osserviamo che Francesco Bonatelli, psicologo della seconda meta dell’Ot-
tocento, nella sua opera La coscienza e il meccanismo interiore,” pone la questione psicologica in
termini inequivocabili, allorché ritiene che sia essenziale cogliere 'intima unita sostanziale del

2 Cfr. T. NAGEL, The View from Nowhere, Oxford University Press, Oxford 1986.

3 F. BONATELLI, La coscienza e il meccanismo interiore. Studi psicologici, Minerva, Padova 1872.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 295

soggetto spirituale. Tuttavia, alla sua analisi psicologica si sovrappone un’ermeneutica del ro-
sminianesimo che ¢ inadeguata poiché, contrariamente a quanto egli sostiene,** Galluppi e Ro-
smini teorizzarono I'inconscio, cioe il sostrato intelligibile che precede e trascende I'unita col-
lettiva fenomenica.

1l sentimento di Me e la percezione primitiva e immanente della ‘meita’ precede I'autoco-
scienza in quanto ne costituisce il fondamento e la condizione di possibilita. L’inconscio, che &
stato scoperto prima della psicoanalisi di Freud, in Rosmini non ha una connotazione riduzioni-
stica, ma si radica nell’essere in atto o atto di essere reale del soggetto, vale a dire nel suo senti-
mento sostanziale.

L’unita dell'uomo & nel ‘sentimento primario e totale’, cioé nell’esperienza immediata, nel
sentimento vissuto in prima persona che coincide con il sentire originario, inconsapevole e im-
mediato. Il sentire fondamentale & la radice dell’esistenza in cui si esplicita I'unita duale di anima
e corpo. Il soggetto ‘esiste sentendo’ in maniera essenziale. I sentimenti particolari, le emozioni
sono modificazioni di questo sentimento primo. In questo senso, «I’essenza dell'uomo consiste
nel sentimento».”® Sciacca riconosce la rilevanza metafisica della scoperta fondamentale dell’in-
conscio, nel senso inteso da Rosmini, «I’inconscio non soltanto come spiegazione della vita pato-
logica ed anormale, ma proprio come esso stesso vita nel senso di vita diretta».*

1l sentimento complessivo e unitario dell'uomo ingloba il sentimento fondamentale corpo-
reo e il sentimento intellettivo. Il primo deriva dalla relazione sostanziale dell’anima con il pro-
prio corpo, di cui ogni uomo ha esperienza immediata, il secondo sorge nel contatto immediato
della mente umana con l'essere ideale oggettivo, intuito per natura dall'uomo. I rudimenti
dell’antropologia e di ogni sapere umano sono dunque I’essere ideale oggettivo e il sentimento
fondamentale corporeo. I due postulati sono dati originari della natura umana, appartengono
alla vita diretta e immediata. Essi sono posti in noi contemporaneamente in virtt del sintesismo
ontologico. Inoltre, essere e sentimento sono inconsci in quanto precedono la coscienza, sono
cioe elementi che si ricavano dalla natura umana e non dalla speculazione. Di essi si compone il
giudizio, che altro non e che I'applicazione dell’essere ideale al sentimento. Su di essi, anzi, si
applica e si esercita la riflessione.

Cid che conosciamo della nostra anima attraverso la coscienza di noi stessi ¢ il principio
della psicologia. La percezione puo essere immediata e riflessa. L’io € la percezione consapevole
che I’anima ha di sé, ’autocoscienza. L’io non esprime semplicemente il concetto dell’anima, ma
anche la percezione che I'anima ha di se stessa come entita reale. Non bisogna confondere
’anima, nel suo stato primitivo, con la coscienza di sé che esige una riflessione per ritornare in
se stessi. Coscienza, io pronunciato e riflessione sono accidenti e modificazioni dell’anima ma,
secondo Rosmini, Reinhold e Fichte confusero questi distinti stati dell’anima. L’essenza
dell’anima consiste in un sentimento sostanziale al quale si giunge attraverso la meditazione

by

sull'To o coscienza di sé. Pertanto, & necessario procedere dalla coscienza al sentimento

# Cfr. ivi, pp. 34-41.
 ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 136.

% M.F. Sciacca, L'uomo, questo squilibrato, Marzorati, Milano 1968, p. 98.

ISSN 2385-216X



296 | SILVIO SPIRI

sostanziale, liberando I'lo da tutto cio che non appartiene immediatamente alla nozione pura
dell’anima.

L’anima & un sentimento sostanziale e fondamentale, originariamente inconscio.” Rosmini
cerca nel fondo della coscienza un sentimento che precede la consapevolezza acquisita di noi
stessi e che costituisce la sostanza dell’anima. L’anima originariamente e per natura ha la facolta
di sentire e di intendere. Affinché la facolta compia un atto particolare sono necessarie alcune
condizioni. Ad esempio, il sistema sensoriale della vista ha bisogno della luce, il senso uditivo ha
bisogno delle vibrazioni dell’aria, il senso del gusto ha bisogno di sostanze chimiche che toccano
la superficie della lingua e le papille gustative. L’olfatto suppone I’esistenza di molecole traspor-
tate dall’aria nella nostra cavita nasale. Infine, diversi stimoli fisici (caldo, freddo, pressione,
temperatura, ecc.) provocano sensazioni sulla pelle (il tatto). Indubbiamente, le condizioni ri-
chieste non sono soltanto gli stimoli esterni dei cinque sensi. Infatti, &€ necessario considerare
I'interazione tra un particolare sistema sensoriale sano e gli stimoli esterni specifici, I'intera-
zione tra i diversi sensi (come avviene ad esempio nella sensazione dell’olfatto), la complessa
struttura dei sistemi neurosensoriali, che Rosmini non poteva correttamente e adeguatamente
conoscere. Poste tutte le condizioni richieste, una facolta qualunque si mette in atto. La facolta
¢ la vera causa efficiente di un atto, mentre le altre condizioni influiscono solo come occasioni
necessarie ma non sufficienti. Affinché il sole illumini una stanza, c’e bisogno che il balcone sia
aperto. Non ¢ il balcone aperto che illumina la stanza, ma i raggi del sole. Vi & dunque grande
differenza fra la mera condizione necessaria e la causa efficiente. Bisogna quindi distinguere I'oc-
casione della sensazione dalla sua causa. Quest’ultima e il soggetto che sente, ossia la facolta. Se
dunque la causa del sentire & la facolta e questa opera necessariamente, poste le condizioni, la
facolta non fa il suo atto in virtu delle cose esteriori, ma in virtu della propria attivita. Per questo
Rosmini conclude che la facolta deve avere sempre un primo atto universale senza il quale non
si potrebbe intendere il passaggio dalla potenza ad un atto particolare. La facolta consiste in un
atto universale che poi si particolarizza e specifica

Se dunque la facolta di sentire dell’anima presa in universale € gia in atto indipendentemente dagli
esterni e particolari impulsi; dunque I'anima sente se stessa; proposizione che torna a un dire, analizzate
le idee, ch’ella & un ente senziente, cid che pur tutti ci accordano. Se noi pigliamo la definizione che da
Aristotele dell’anima (De anima, L. I, cap. 1) Anima est quo vivimus, et quo sentimus ac intelligimus primo,
conseguita che 'uomo tostoché e animato abbia altresi I’atto della vita, del sentimento e dell’intelligenza,
appunto perché ha in sé cio con cui primo vivit, sentit et intelligit. Infatti, se 'anima & cio con cui si sente,
ci0 con cui si sente non ¢’ ancora fino a tanto che nulla si sente. Ma ’anima c’é sempre nell’'uomo, essendo
ella forma sostanziale del suo corpo [...]. Dunque dee esserci sempre qualche sentimento. E lo stesso dicasi
dell'intendere. Anche dall’altra definizione aristotelica, anima est actus primus substantialis corporis physici,

*” Nel volume di RASCHINI, Rosmini oggi e domani, cit., p. 217, si annunciava la pubblicazione
imminente del volume Rosmini e la ricerca dell’inconscio del rosminiano Sartori. Cfr. D. SARTORI, Di-
scovering Rosmini as a Psychologist, in P.P. OTTONELLO (ed.), Rosmini e I’enciclopedia delle scienze, Atti
del Congresso internazionale diretto da M.A. RAScHINI, Napoli 22-25 ottobre 1997, Olschki, Firenze

1998, pp. 315-319.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 297

organici, potentia vitam habentis (De anima, L.I1, cap. 1 e 2) si pud argomentare il medesimo.**

L’anima, principio razionale senziente e intelligente, ha I'intuizione dell’essere e il senti-
mento del proprio corpo. L’essere intuito dalla mente umana e ’esperienza soggettiva del senti-
mento fondamentale corporeo sono i due postulati dell’antropologia. L’essere oggettivo & la
forma di ogni intelligenza, il lume della ragione, la prima cognizione o parte formale della cono-
scenza. E il minino comune determinabile che & sempre presente alla mente. Percid, I'idea dell’es-
sere o essere ideale & un postulato indimostrabile che non si puo¢ dedurre da una cognizione pre-
cedente, essendo I'unico oggetto dato al soggetto umano. Oltre all’intuizione dell’essere, ogni
uomo ha esperienza del sentimento fondamentale corporeo, che diventa materia di cognizione
allorché I'intendimento rivolge la propria attenzione riflessa su di esso. L'uomo fin dal primo
istante della sua esistenza ha il sentimento fondamentale corporeo e I'idea dell’essere indeter-
minato e universale. Il soggetto non ne ha pero consapevolezza. I due elementi della natura
umana sono il fondamento dello sviluppo intellettuale, fisico e morale: le sensazioni particolari
e determinate non sono altro che modificazioni di quel primo sentimento; analogamente, le idee
acquisite sono gli stessi sentimenti in rapporto con I'idea dell’essere; la moralita ¢ un assenso
della realta con l'idealita dell’essere. La sintesi tra essere intuito e sentimento si rivela nella
prima percezione intellettiva per la quale il soggetto & I'unita inscindibile di anima-corpo.

8. L’anima umana e le sue facolta

Rosmini sviluppa una vera e propria scienza dell’anima, che non si pone in opposizione con
il metodo scientifico e sperimentale, ma anzi ne assume la validita, rifiutando il riduzionismo
ontologico e dimostrando la possibilita di fondare una medicina umanistica e una psicologia in
cui si afferma il sintetismo o vincolo ontologico anima-corpo. Da cio la critica alla divisione in-
trodotta da Wolff tra psicologia empirica, che doveva contenere le dottrine dimostrate con
I’esperienza, e la psicologia razionale. Se € vero che I'osservazione e il ragionamento sono due
modalita distinte di conoscere, & vero anche che non c’e osservazione empirica ed esperienza che
non implichi I'operazione della ragione. Del resto, per conoscere non basta avere una collezione
di sensazioni, ma occorre la percezione intellettiva delle sensazioni:

Non si pud dunque assegnare una differenza specifica di metodo tra la Psicologia empirica e la ra-
zionale, ma sol di grado; in quanto che cio che si toglie a dimostrar nella prima ¢ il frutto di un ragiona-
mento men lungo, e cid che si toglie a dimostrare nella seconda ¢ il frutto dello stesso ragionamento che
si continua al primo deducendo nuove verita dalle precedenti.*

Rosmini propone un’antropologia integrale che si avvale della progressione dialettica del
ragionamento e riconosce I'apporto significativo delle scienze sperimentali. La divisione a cui

* ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 103 e n. 20.

¥ 1vi, n. 33.

ISSN 2385-216X



298 | SILVIO SPIRI

abbiamo accennato si accentuera ancora di pitt nel Novecento, fino a divenire definitiva separa-
zione, con il conseguente rifiuto della filosofia e della metafisica. Tuttavia, mi sembra anche che
la psicologia stia perdendo la propria legittima autonomia, sempre relativa, e la sua specificita.
Alcuni orientamenti psicologici del Novecento hanno assunto una visione riduzionistica
dell'uomo, di tipo neurobiologico, comportamentista o cognitivista. Piuttosto che riconoscere la
diversita dei piani, degli approcci e la necessita di una reciproca integrazione, giustificata peral-
tro dall’'unita complessa dell’essere umano vivente, la psicologia scientifica ha finito per svilire
se stessa, a tal punto che oggi alcuni la ritengono inutile, vinta dalle neuroscienze; altri fondano
la psicologia nelle misurazioni e negli esperimenti condotti in laboratorio, magari con ominidi,
simili per certi versi, ma profondamente diversi dagli uomini. Sulla riduzione neopositivista della
dimensione psicologica a quella fisiologica si basa gran parte della psicologia contemporanea.
Ciononostante, le tendenze e le aspirazioni dello spirito sono e restano insopprimibili, ragion per
cui & auspicabile edificare un’enciclopedia delle scienze che rispecchi la complessita della realta
umana. L’anima nulla toglie alla specificita delle scienze, delle neuroscienze e della psicologia,
proprio perché essa non puo essere oggetto di indagine sperimentale, ma costituisce il fonda-
mento del fenomeno umano, misurabile e rilevabile dall’osservazione esterna. Essa & oggetto di
un’esperienza interiore dell'uomo, il principio della vita che anima il corpo di cui & forma.

Il termine «anima» deriva dal sanscrito, lingua dell’antica India del X sec. a.C. che appar-
tiene alla grande famiglia linguistica indo-europea: dniti (= egli soffia). Nella lingua greca, che
discende dal sanscrito, troviamo la parola anemos, cioé vento. Anche la parola Yuxr, che per i
greci indicava il principio vitale, e quindi anche I’anima immortale separata dal corpo (Omero,
Odissea, XXIV), vuol dire «fiato» e «respiro», come pure «farfalla». Gli artisti greci raffiguravano
Psiche con le ali di farfalla per esprimere questo concetto, che racchiude insieme il pensiero
dell'immortalita, come ha accennato il sommo poeta Dante. Cfr. la parola nvevpa, spiritus, esala
lo spirito. In latino, i termini animus e anima, pur essendo per lo piu distinti nel loro significato,
spesso furono utilizzati promiscuamente anche dai classici. Giovenale dice che il Creatore co-
mune ha dato alle bestie «tantum animas, nobis animum quoque» (Sat. 15). Seneca si chiede: «Ani-
mantia quemadmodum divido? Ut dicam, quaedam animum habent, quaedam tantum animam»
(Ep. 58). In ebraico, la parola Ruhag, che si traduce anima, significa vento, soffio:

La parola anima, presa dall’aria (&vepog, vento, aria; lat. anima), come quella che par muoversi da
se stessa, fu applicata a significare il principio sensitivo, a cui appartiene la spontaneita del moto. E vera-
mente che bisogno ci sarebbe stato di supporre un’anima ne’ corpi, se tutto in essi avvenisse per movi-
menti estrinseci e violenti, a spiegare i quali bastano le forze fisiche e chimiche, o comechessia materiali
della natura? Questo nome «anima» dunque dovea essere assunto per indicare qualche cosa al tutto di-
versa da cio0 che le forze materiali possono operare; la qual cosa non & altro che la sensazione.*

L’anima sente se stessa perché per sua essenza e sentimento sostanziale, originario e sta-
bile, principio unico e soggetto di tutti i sentimenti accidentali e di tutte le operazioni. E I'unico
sentimento che si sente per se stesso. I corpi, invece, sono sentiti dall’anima. L’anima é il

“ ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 55.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 299

principio del sentire, € un principio di sentire insito nel sentimento. L’anima umana pero6 non
sente solamente, ma percepisce intellettivamente sia i corpi sentiti sia se stessa. Percio, 'anima
umana € un unico principio, sensitivo e intellettivo, che ha I'intuizione dell’essere e un senti-
mento, il cui termine & esteso. Infatti i postulati dell’antropologia, i dati della natura su cui si
fonda ogni riflessione filosofica sono due: I’essere ideale oggettivo e indeterminato, lumen intel-
lectus, e 'esperienza del sentimento fondamentale corporeo. L’anima umana € un’essenza risul-
tante dal principio intellettivo supremo e dal principio sensitivo-corporeo. Il principio sensitivo
e un’entita divisibile che puo stare da sé, come avviene negli animali. Il principio sensitivo non &
identico nell'uomo e nell’animale perché, se nelle bestie si pud considerare come sostanza,
nell’'uomo riceve un’altra forma sostanziale dall’unione con il principio intellettivo.

In altri termini, il sentimento dell’'uomo ingloba non solo il sentimento fondamentale cor-
poreo, ma anche quello intellettivo e sostanziale. Percio, si puo dire che il soggetto umano ha il
sentimento di se stesso. Tale sentimento complessivo abbraccia il corpo sentito e I'anima sen-
ziente e intuente |’essere, ma anche I'unione del principio senziente-intelligente nel principio
razionale.

Nella prospettiva metafisica rosminiana I’anima é forma sostanziale del corpo, ma non ¢
atto, produzione o modificazione del corpo. Secondo Aristotele I'essenza dell’anima consiste in
un «atto primo sostanziale di un corpo organico che ha la vita in potenza».* L’anima non & un
atto del corpo organico, bensi «il principio che produce quest’atto. L’anima, in una parola, produce
I’animazione, ma non & I'animazione stessa».”” Se ’'anima fosse un atto del corpo, non sarebbe
distinta dal corpo. Il corpo ¢ il principio che stimola e suscita le sensazioni (principio sensifero);
I’anima é il principio che sente e che ha in sé la stessa sensazione (principio senziente), ‘il prin-
cipio primo della vita’. L’atto del corpo vivente & I"animazione’ e non I"anima’. Non si deve con-
fondere I'animazione che é la vita del corpo, ’atto per cui il corpo vive, con I'anima che ne ¢ la
causa efficiente e formale: «Aristotele confuse la vita del corpo coll’anima che la produce; e diede
a questa una definizione che non appartiene che a quella, chiamandola un atto del corpo orga-
nico».” Il corpo, in quanto e oggetto della nostra osservazione esterna, ¢ il corpo anatomico ed
estrasoggettivo, percepito dai cinque sensi. L’animazione conferisce vitalita al corpo anatomico.
Al corpo animato appartiene I’atto dell’animazione, di cui il corpo inanimato € privo. L’anima &
forma sostanziale del corpo, cioé la prima virtu attiva che si trova nell'uomo, per la quale egli &
quell’ente e non un altro. Per Rosmini, quindi, ’anima € ‘un atto primo e universale’, che precede
tutti gli atti particolari, & un principio senziente-intelligente, sentimento sostanziale che, pro-
prio perché & sempre in atto, sente se stesso. Nella definizione aristotelica dell’anima come atto
del corpo, I“atto’ sembra una produzione o una semplice modificazione del corpo. Come osserva
Rosmini, san Tommaso, pur accettando la definizione aristotelica, non ammise pero I’errore che
ne derivava. Chiedendosi come l'intelletto potesse essere un atto del corpo, san Tommaso ri-
spose: «L’anima umana & atto del corpo organico in quanto il corpo le serve di organo. Tuttavia,

L ARISTOTELE, De anima, L. II, c. 1 e II, 412 b 6-7; 424 a 17-24.
2 ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 223.

“ ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 65.

ISSN 2385-216X



300 | SILVIO SPIRI

non & necessario che il corpo sia organo di lei rispetto ad ogni sua potenza e virtl, poiché I’anima
eccede la proporzione del corpo».* Tommaso segue il principio aristotelico della separazione
totale operativa dell’intelligenza da ogni dimensione corporea, ma precisa che non si tratta di
una separazione secundum esse. Con cio egli voleva sottolineare la trascendenza dell’atto intellet-
tivo proteso e aperto alla verita dell’essere e, nel contempo, la diversita di sostanza dell’anima
intellettiva rispetto al corpo materiale. L’atto intellettivo & sostanzialmente spirituale. L’attivita
cogitativa e riflessiva presuppone le funzioni e la struttura del cervello, ma manifesta un’ecce-
denza rispetto alle strutture materiali che sono necessarie, ma non sufficienti. Che rapporto c’e
tra il cervello e la nostra attivita razionale-spirituale? Possiamo dire che in rapporto alle attivita
spirituali, il cervello si pone nella linea della causalita materiale, essendone appunto la condi-
zione materiale, ma non la causa efficiente prima che risiede nel principio senziente-intelligente.
Quest’ultimo & un atto primo che informa sempre il corpo umano. A questo punto, cosi commenta
Rosmini:

Una parte dell’anima umana [...] e la principale, non & atto del corpo; la definizione aristotelica
dunque non esprime tutta la sua essenza come pure dee fare una buona definizione, perocché se I’essenza
dell’anima umana non fosse altro che un atto del corpo, I'intelletto non sarebbe anima, non apparterrebbe
all’essenza dell’anima, non facendo egli uso di alcun organo corporale; obiezione invincibile, che non
isfugge punto alla perspicacia dell’Angelo delle scuole, onde egli non la scioglie, ma si contenta di salvare
la verita piti importante rispondendo semplicemente cosi: «!'intelletto possibile consegue al concetto
dell’anima umana in quanto questa si leva sopra la materia corporale. Laonde esso col non essere atto di
alcun organo, non eccede intieramente I’essenza dell’anima, ma é cio che v’ha di supremo in essa» (Tom-
maso d’Aquino, Quaestio de anima, a. 11, ad 4). Coll’abbandonare adunque la definizione aristotelica io re-
puto d’attenermi sostanzialmente alla dottrina dell’Aquinate. Al che fare sono astretto tanto pit conside-
rando che l'intelligenza non & gia una mera potenza dell’anima umana, ma & una parte della sua essenza e
parte sostanziale e specifica.”

Nella Psicologia Rosmini afferma che ’anima sensitiva € atto del corpo, come afferma san
Tommaso, ma precisa che con la parola ‘atto’ si deve intendere il ‘principio’ del corpo, il quale &
‘termine’, cio in cui termina I'azione del principio. A giudizio di Rosmini, Aristotele considero
solo i fenomeni del ‘corpo estrasoggettivo’ che non formano I’essenza del corpo, ma sono dei
segni da cui possiamo ricavare I’attivita materiale del corpo. Egli non giunse pero alla nozione di
‘corpo soggettivo’, che ci & dato dal sentimento soggettivo nel quale consiste la vera essenza del
corpo. A cio si aggiunga che I'anima vegetativa, priva di ogni sentimento, non e altro che un
principio supposto da Aristotele per spiegare i fenomeni estrasoggettivi delle piante: nutrizione,
incremento, generazione e germinazione.

Nell’essenza dell’anima umana si radicano le facolta spirituali che vengono studiate nella
seconda parte della Psicologia. Le potenze attuali primitive sono il senso e I'intelletto. Nell’ordine
fisico-biologico occorre distinguere le potenze attive dalle potenze passive: il sentimento fonda-
mentale corporeo e gli istinti. Anche l'intelletto ha una funzione recettiva, cioé 'intuizione

4 TOMMASO D’AQUINO, De anima. Quaestio unica, a. II, ad 2m.

% ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 223, nota 32.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 301

dell’essere, e una funzione attiva, la volizione universale dell’essere. La prima operazione intel-
lettiva, immanente ed essenziale ad ogni intelligenza & dunque I'intuizione intellettuale dell’es-
sere. La mente non fa altro che ricevere in sé I'oggetto, I'essere virtuale e iniziale, che genera
nell’anima un sentimento spirituale-intellettivo. Alla potenza attiva dell’intelletto segue I'atti-
vita della volonta il cui atto specifico consiste nell’atto del riconoscimento, cioe nell’assenso de-
liberato e consapevole, adesione all’ordine intrinseco dell’essere conosciuto e amato. La sintesi
della potenza del senso e dell’intelletto da origine alla potenza risultante della ragione costituita
dalla percezione fondamentale del sentimento corporeo. Anche in questo caso bisogna distin-
guere due funzioni: la ragione teoretica, mista di recettivita e attivita, e la ragione pratica, fun-
zione attiva. Da queste ultime fuoriescono le potenze virtuali: la riflessione che appartiene alla
ragione teoretica e la potenza morale, costituita dalla spontaneita morale e dalla liberta morale,
la cui radice & la ragione pratica.

9. La persona umana: la creazione dell’anima umana e la generazione dell’'uomo

L’'uomo & «un soggetto animale, intellettivo e volitivox»;*® pili precisamente, «& un soggetto
animale dotato dell’intuizione dell’essere ideale-indeterminato, e della percezione del proprio
sentimento fondamentale corporeo, ed operante secondo ’animalita e 'intelligenza».* I rudi-
menti necessari di ogni discorso e di ogni ragionamento sono I’essere e il sentimento.

Rosmini delinea la sua prospettiva antropologica quando afferma che la persona & «un in-
dividuo sostanziale intelligente, in quanto contiene un principio attivo, supremo ed incomuni-
cabile».” Non & semplicemente una sostanza né un individuo, ma una relazione sostanziale tra
anima e corpo, tra il principio spirituale e la sua natura biologica. Il primo principio che unisce
il sentito e l'inteso e, al tempo stesso, raccoglie le attivita inferiori, fonte della ragione e della
volonta, si chiama ‘persona’. L'unita psicosomatica dell'uomo esige il riconoscimento della sua
dignita ontologica. L'uomo non e solo la sua natura biologica; egli & ‘qualcuno’ e non qualcosa.

La questione dell’origine dell’anima umana si pone in termini rosminiani nel contesto della
metafisica della creazione. Se consideriamo 'insieme dei testi rosminiani, I’ Antropologia in servizio
della scienza morale (1838), la Psicologia (1846-1848), la Teosofia e, infine, I’ Antropologia soprannatu-
rale, possiamo affermare che 1'unione dell’anima con il corpo avviene nel concepimento, cioe
nella fecondazione. Nel primo istante della nostra esistenza, ’anima creata da Dio si unisce al
corpo generato, cosicché 'uomo consta di due parti: ’'anima razionale e il corpo vivente. Non c’¢,
dunque, un’animazione ritardata, ma un essere umano che possiede la vitalita corporeo-spiri-
tuale nell’'unita sostanziale dell’essere personale.

Secondo Rosmini, non si puo spiegare la generazione umana senza ricorrere all’intervento

6 ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 22.
7 1vi, n. 23.

% 1vi, n. 832.

ISSN 2385-216X



302 | SILVIO SPIRI

di Dio medesimo che crea I’anima intellettiva immediatamente nell’atto primo del concepimento
o fecondazione. Rosmini nega esplicitamente che I'anima intellettiva si comunichi ex traduce, in
quanto la persona non & moltiplicabile e riproducibile in maniera seriale. Sulla base dell’incom-
municabilitas della persona, Rosmini sostiene una posizione creazionista e confuta il traduciane-
simo di Tertulliano per il quale I'anima proveniva dai genitori. In maniera sintetica, «Dio crea
un’anima intellettiva ogni volta che 'uomo genera un individuo».*

Nonostante le scarse conoscenze biologiche relative alla generazione umana disponibili
nella prima meta dell’Ottocento, € interessante segnalare che secondo I'opinione di Rosmini il
principio intellettivo & creato immediatamente da Dio nell’atto della fecondazione umana,
quando cioe il seme maschile e quello femminile costituiscono un nuovo individuo:

Nella generazione umana noi diciamo succedere contemporaneamente che I’animale si costituisca
col precidersi e confondersi delle parti che formano I'embrione, e che si costituisca 'intelligente principio
coll’esser data al medesimo la veduta dell’essere; la quale veduta & gia da principio conceduta all'umana
natura a sola condizione che questa si costituisca nella sua parte organica; ed & data percio a tutti i di-
scendenti del primo uomo con quell’atto stesso con cui fu data al primo uomo.*

Rifiutando 'ipotesi dell’animazione ritardata di derivazione aristotelica — tesi peraltro ac-
colta anche da san Tommaso con il fine esplicito di confutare il traducianesimo, ma mai per ne-
gare il rispetto dell’essere umano in ogni sua fase di sviluppo —, Rosmini afferma: «Il progresso
delle osservazioni sullo sviluppo del feto umano fa credere inverosimile che esso venga animato
con un’anima umana solo dopo tanti giorni dalla concezione, come suppone Aristotele, ma piut-
tosto che abbia I’'anima sin dal principio del concepimento».”

In riferimento alla questione dell’origine della persona, ¢ evidente I’attualita della visione
filosofica e antropologica di Rosmini. L’etica della vita umana puo trovare indubbiamente nella
prospettiva del personalismo rosminiano, metafisicamente fondato, ragioni filosofiche per rico-
noscere il rispetto e 'amore che ogni persona ci chiede. Ogni essere umano ha I’essere (’essere
reale finito e I’essere intelligibile infinito) come dono, ma solo nel sintesismo la persona assume
I’amore come compito e compimento dell’esistenza (amore).

Nel contesto della metafisica della creazione emerge una verita esistenziale spesso frain-
tesa, dimenticata o non compresa: 'uomo € stato creato a immagine e somiglianza di Dio. Per
questo 'umanita realizza se stessa solo nella cura dell’essere e nell’Amore che viene da Dio e

* C. RIVA, Origine del principio intellettivo in A. Rosmini, in «Teoresi», X, 1955, 3-4, p. 288.

% A. ROSMINI, Antropologia soprannaturale, ENC vol. 39, a cura di U. MURATORE, Citta Nuova,

Roma 1983, p. 443. Cfr. Riva, Origine del principio intellettivo in A. Rosmini, cit., pp. 268-295.

L ROSMINI, Antropologia soprannaturale, cit., p. 456. E ancora: «Nell’'uomo non v’ha se non
un’anima sola, la quale & sensitiva insieme e intellettiva [...] nell’atto del concepimento Iddio crea
tutto cid che v’ha nell’'uomo d’intellettivo e di sensitivo e percid i parenti non somministrano che
la pura materia bruta e inanimata» (ivi, p. 461; cfr. anche p. 215); cfr. anche RosMINI, Antropologia

in servizio della scienza morale, cit., nn. 812, 816 e 830; Ip., Psicologia, vol. 9, cit., n. 654.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 303

dall’Amore trinitario. Come Dio € Amore trinitario, Amore reale e sussistente e comunione tra le
Persone divine e sussistenti, anche la verita pit profonda della condizione umana é I'amore come
sintesi delle tre forme dell’essere (la forma reale finita, la forma ideale infinita e la forma morale
umana). Nella cura dell’anima, nella cura degli altri simili e nella cura della natura e di ogni es-
sere vivente si esprime sempre un atto di amore. Dire che 'umanita ha ragione di fine e mai di
mezzo o strumento significa riconoscere che ogni persona & custode dell’essere e non padrone
del mondo, ma significa anche riflettere sul fatto che in ogni essere umano c’¢ una traccia
dell’Eterno e un desiderio infinito di felicita che si realizza pienamente nella fede cristiana.

10. Il corpo proprio soggettivo e il corpo extra-soggettivo

Il corpo € una sostanza fornita di estensione che percepiamo in quanto esercita un’azione
o energia in noi. L’ente corporeo ¢ il soggetto delle qualita sensibili che producono le sensazioni
e percio e la causa prossima delle sensazioni esterne. Esistono poi due specie di corpi: il corpo
nostro e i corpi esteriori: il primo esercita nel nostro spirito un’azione costante e uniforme che
causa in noi il sentimento fondamentale della vita; gli altri corpi modificano la materia del sen-
timento fondamentale e cosi producono sensazioni parziali e passeggere. Cio che qui interessa
sottolineare ¢ la consistenza ontologica e fenomenologica del corpo nostro.

A tal proposito, Rosmini distingue due modi di percepire il proprio corpo: il corpo nostro
soggettivo, cioe 'esperienza complessiva e unitaria della corporeita ovvero il corpo che mi ap-
partiene in prima persona, e il ‘corpo estrasoggettivo’, cioé la realta materiale che si percepisce
con i sensi.

In primo luogo io osservo che il corpo nostro [...] si percepisce in due modi: 1° come ogni altro corpo
esteriore, cioe co’ guardi, co’ toccamenti, co’ cinque sensori in una parola. Allorquando io percepisco que-
sto mio corpo sensitivo qual agente ne’ miei cinque organi, nol percepisco allora come partecipe egli stesso
di sensitivita [...] ma si come qualsiasi altro corpo esteriore che mi cade sotto i sensi e vi produce sensa-
zioni. In tal caso un organo del mio corpo ne percepisce un altro [...] 2° Per quel sentimento fondamentale e
universale per quale noi sentiamo la vita essere in noi [...] e per le modificazioni che soffre il medesimo
sentimento mediante le sensazioni avventizie e particolari. Queste due maniere colle quali noi perce-
piamo il corpo nostro sensitivo, si possono appellare acconciamente co’ nomi di estrasoggettiva e sogget-
tiva.>

Antonio Rosmini ha anticipato, nella prima meta del secolo XIX, le riflessioni della fenome-
nologia, elaborando la dottrina del «sentimento fondamentale corporeo» da cui emerge non solo
I'impiego di un metodo che possiamo definire fenomenologico, ma una prospettiva

2 ROSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee, cit., n. 701, pp. 240-241. Cfr. anche ivi, pp. 245-
256 e M. GALVANI, Uno sguardo sull’'umano. Antropologia e metafisica in Antonio Rosmini ed Edith Stein,
Tab edizioni, Roma 2020, cap. 3: Il valore metafisico dell’antropologia filosofico-fenomenologica, in part.

le pp. 262-281.

ISSN 2385-216X



304 | SILVIO SPIRI

eminentemente ontologica e metafisica, pure ammessa da Husserl e sviluppata da Edith Stein.

Il sentimento fondamentale, di cui parla Rosmini, precede la consapevolezza, in quanto é il
segno inequivocabile della natura umana, e dell’'unione dell’anima e del corpo, e abbraccia la
dimensione dell’inconscio metafisico che rinvia alle profondita dell’anima oltre che alla realta
concreta e metafisica del corpo.

In tal senso, il Roveretano parla di corpo soggettivo, inteso come ‘consenziente’ e ‘consog-
getto’. L’assunto cartesiano dell’autocoscienza rappresentativa del Sé come sostanza pensante &
superato nella piena aderenza della persona al suo essere reale, unita sostanziale e complessa di
corpo e spirito.

L’esperienza soggettiva si radica nel sentimento fondamentale corporeo, che € I’azione del
corpo nostro nell’anima. Il sentimento fondamentale del proprio corpo € sintesi o unita duale del
principio senziente e dell’esteso sentito: il principio sensitivo sente tutte le parti del corpo nelle
quali si propaga il sentimento. Si tratta di un sentimento limitato, ma non figurato, nel senso che
in esso non si ha la percezione dei confini esterni, né delle forme. I sentimenti corporei o sensa-
zioni sono modificazioni del sentimento fondamentale. I fenomeni che appartengono all’anato-
mia e alla fisiologia appartengono all’esperienza estrasoggettiva del corpo che & possibile grazie
alle sensazioni ed ¢ rilevabile attraverso I'osservazione esterna. Invece, il sentimento fondamen-
tale & un modo diverso, originario e primitivo, di sentire il corpo esteso. Nel sentimento fonda-
mentale Rosmini distingue senza separare il principio del sentire dal termine sentito, ’anima
sensitiva e il corpo animato, che formano un sintesismo ontologico. Il principio senziente o
anima sensitiva & un principio attivo semplicissimo a cui si riconduce la spiegazione dei fenomeni
animali. Rosmini osserva che I’attivita del principio senziente sul corpo si manifesta nell“istinto
vitale’ e nellistinto sensuale’. In base alla distinzione evocata, ’'anima ¢ immateriale, spirituale
e immortale; il corpo materiale, esteso e mortale. Percio, non & possibile attribuire all'una le
proprieta dell’altro e viceversa, a meno di non voler cadere nell’errore del materialismo, che
pretende di spiegare i fenomeni del corpo con le sole leggi della materia, oppure nell’errore
dell’animismo che attribuisce tutti i fenomeni all’anima razionale.

La fenomenologia di Husserl ha chiaramente descritto la costituzione psichico-corporea
dell’individuo. Nel secondo volume delle Idee per una fenomenologia pura Husserl sviluppa il tema
della corporeita. La costituzione del corpo vivo avviene secondo Husserl in un due modi perché
da un lato il corpo € «cosa fisica, materia», quindi Kérper (il corpo materiale e biologico), ma
dall’altro io ho sensazioni «‘su’ di esso e ‘in’ esso», e con cio si indica il Leib (il corpo vivo o corpo
proprio soggettivo). Non si tratta di due diverse sostanze, ma di due aspetti del corpo vivente e
vissuto.

Husser] utilizza la suggestiva immagine delle mani che si toccano per chiarire la duplicita:
la mano che tocca ha le sue sensazioni di contatto nel punto corporeo-spaziale in cui tocca o in
cui viene toccata dall’altra mano.

E cosi: se la mano viene pizzicata, premuta, spinta, punta, ecc., se viene toccata da un corpo estraneo
0 tocca un corpo estraneo, alla sensazione del contatto, di una puntura di un dolore, ecc.;

Se ci0 avviene attraverso un’altra parte del corpo vivo, abbiamo lo stesso risultato, ma raddoppiato
nelle due parti del corpo, perché ciascuna di esse per I’altra & una cosa esterna che la tocca, che agisce su
di essa, I'insieme corpo vivo (Leib).

Tutte le sensazioni cosi prodotte hanno una loro localizzazione, vale a dire si distinguono in virtt dei
punti della somaticita che cosi si manifesta e le ineriscono fenomenicamente. Il corpo vivo si costituisce

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 305

dunque originariamente in un duplice modo: da un lato & cosa fisica, materia, ha una sua estensione, in
cui rientrano le sue qualita reali, il colore, il liscio, la durezza, il suo calore e le altre analoghe qualita
materiali; dall’altro, io trovo su di esso, e ho sensazioni ‘su’ di esso e ‘in’ esso: il calore sul dorso della
mano, il freddo nei piedi, le sensazioni di contatto nelle punte delle dita.*

Sulla base di quanto detto, «il corpo vivo si presenta come una cosa di genere particolare,
tanto che non si puo ordinare senz’altro nella natura come un elemento tra gli altri».**
Husserl indica 'unita di psiche e corpo vivo che pero non si deve confondere con I'io puro:

Sottolineando la realta sostanziale della psiche, si afferma che la psiche & un’unita sostanziale-reale,
in un senso analogo a quello in cui ¢ tale la cosa materiale che costituisce il corpo vivo, a differenza dell’io
puro il quale [...] non & una simile unita [...]. L’io psichico, la psiche & un’unita completamente diversa
dall’io puro, & un’unita che di principio & in relazione con un contesto monadico di coscienza [...] quando
si parla di questo io psichico, dell’io umano che pero ¢ unito alla corporeita vivente.”

by

Il soggetto & un insieme di proprieta personali e psichiche: il carattere intellettuale
dell'uomo e le sue disposizioni intellettuali, il carattere affettivo, il carattere pratico, tutte le sue
facolta spirituali, le sue abilita, le sue doti matematiche, il suo acume logico, la sua generosita, la
sua gentilezza, la sua abnegazione, le disposizioni del suo comportamento sensibile, le disposi-
zioni della sua immaginazione. Ogni proprieta psichica & in relazione con determinati gruppi di
vissuti di coscienza (Erlebnisse) che non sono sue proprieta, ma sono piuttosto i modi di compor-
tamento ovvero gli stati psichici del soggetto. Sta qui il nodo per comprendere il rapporto psi-
chico corporeo. Piu precisamente, la psiche e I'unita delle sue proprieta e ogni proprieta & un
raggio del suo essere. Come precisa Husserl, la psiche & I'unita delle sue facolta spirituali che si
edificano sulle facolta sensibili inferiori.

1l soggetto ha anche il suo corpo vivo (Leib) e con il suo corpo vivo sono connessi i suoi vissuti psi-
chici. E chiaro perd che il soggetto psichico non & primariamente in relazione con il suo corpo somatico
in quanto cosa materiale e, mediatamente, con i vissuti che a esso ineriscono. Le cose stanno proprio al
contrario: il soggetto psichico ha una cosa materiale come corpo vivo perché questo & animato, cioé per-
ché ha vissuti psichici (seelische Erlebnisse), i quali, in virtu del senso stesso dell’appercezione dell'uomo,
sono fusi in una maniera particolarmente intima con il corpo vivo.*

Da cid derivano alcune conseguenze: la psicologia € scienza della psiche; la psiche o il sog-
getto psichico si puo definire sostanza in relazione all’'unita psicofisica dell’essere umano; la vita

3 HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, cit., vol. II, sez.
II: La costituzione della natura animale, cap. 3: La costituzione della realta psichica attraverso il corpo

vivo, pp. 147-148.
“1vi, vol. I, p. 159.
% 1vi, vol. II, p. 125.

% Ivi, vol. I, p. 126.

ISSN 2385-216X



306 | SILVIO SPIRI

psichica & un flusso.

Condividendo la prospettiva husserliana, la Stein afferma: «Il mio corpo proprio si costitui-
sce in modo duplice - come corpo proprio senziente (percepito col proprio corpo) e come corpo
del mondo esterno, percepito esteriormente - e in questa duplice datita esso viene vissuto come
il medesimo corpo».”

11. L’unita anima-corpo: il sentimento fondamentale corporeo e la percezione intellettiva

La natura umana €, in termini rosminiani, composta di anima e corpo personalmente uniti.
L’unico principio supremo che raccoglie nel proprio seno ‘virtualmente’ tutte le attivita inferiori
e la sostanza dell’anima. Essendo dunque la sostanza dell’anima umana il principio attivo, il prin-
cipio che abbraccia ‘virtualmente’ tutte le altre attivitd che sono nell'uomo, si dice forma
dell'uomo. Del resto, «la parola forma fu presa fino da’ tempi antichissimi per la prima virti che
si trova in un dato ente per la quale esso € quell’ente anziché un altro».”® La psicologia rosminiana
costituisce un approfondimento significativo dal punto di vista metafisico della soluzione ile-
morfica aristotelico-tomista. Nell'uomo c’¢ una sola anima che ¢ forma sostanziale del corpo.
Nell’'unico principio razionale confluiscono la vita sensitiva e quella intellettiva, ma il sentimento
sostanziale dell'uomo & un principio semplice che ha un termine esteso e un oggetto inteso. Ro-
smini critica due sistemi filosofici: il sensismo, che affronta la questione dell’'unione dell’anima
con il corpo riducendo ogni cosa all’anima sensitiva, e il razionalismo neoplatonico, che fissa la
propria attenzione esclusivamente sul principio razionale, considerando il corpo uno strumento
di cui servirsi, una prigione dell’anima.

L’anima senziente € unita con il corpo per mezzo del sentimento che contiene un principio
semplice senziente e un termine esteso sentito. Poiché nel sentimento risiede la realta, tra
I’anima e il corpo vi & una reale congiunzione. 1 fatto evidente che dimostra 'unione dell’anima
con il corpo ¢ il ‘sentimento’ dal quale sono escluse tutte le leggi meccaniche che spiegano la
reazione dei corpi. Rosmini confuta sia la dottrina dell’armonia prestabilita di Leibniz sia quella
delle cause occasionali di Malebranche. A queste teorie filosofiche sfugge la vera essenza del
corpo che consiste nell’essere termine del sentimento dell’anima. Infatti, alla nozione di corpo &
essenziale la relazione di unione con I’anima. Questi due elementi formano un unico e medesimo
sentimento, un sintetismo ontologico e antropologico. Non si da 'uno senza I’altro: il corpo, ter-
mine del sentimento, non e isolato e separato dal sentimento dell’anima. C’¢ un solo sentimento
configurato in modo da essere sotto un aspetto senziente e sotto un altro sentito. L’'uno puo es-
sere diviso dall’altro per opera di un’operazione analitica e provvisoria della nostra intelligenza
speculativa. Il principio immediato del sentimento animale ¢ il principio sensitivo che fa esistere
il sentimento in quanto lo costituisce insieme al suo termine. In quanto il sentimento animale

" E. STEIN, Il problema dell’empatia, a cura di E. COSTANTINI - E.S. COSTANTINI, pref. alla seconda

edizione di A. ALES BELLO, Studium, Roma 2003, p. 128.

8 ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 206.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 307

esiste, esso puo essere percepito dal principio intellettivo.

Nella primitiva, naturale e costante percezione del sentimento fondamentale corporeo
'unico principio razionale (senziente-intelligente) & unito con il corpo sentito attraverso I'im-
manente e naturale percezione del sentimento corporeo. La percezione intellettiva ¢ la sintesi di
essere e sentimento, una cognizione sperimentale che suppone appunto il sentimento globale
della realta che noi siamo, cioé «la pura sensibilita di noi a noi stessi»,* che & quanto dire I'esi-
stenza di ogni individuo umano.

L’unita dell’essere umano consiste in un sentimento unico e semplicissimo che & composto
dal principio razionale e da un termine che ¢é I'idea dell’essere. Nell’essere ideale il principio ra-
zionale e soggettivo vede il sentimento corporeo di cui ha esperienza immediata e lo concepisce
come entita. In questo modo, il sussistente sentito e ’essere formano un solo ‘ente’, oggetto
dell’'unico principio razionale, del sussistente sentito e dell’essere: «Questa percezione primitiva
e fondamentale di tutto il sentito (principio e termine) ¢ il talamo [...] dove il reale (sentimento
animale-spirituale) e I'essenza che s’intuisce nell’idea formano una cosa; e questa cosa sola &
'uomo».®

Nella percezione, il sentimento corporeo & percepito come ‘ente’. Mediante la percezione
prima e fondamentale di cui parla Rosmini si verifica 'identificazione di due principi, il sensitivo
e I'intellettivo, che presiedono rispettivamente alla vita del corpo e a quella dello spirito. Il prin-
cipio risultante dai due principi identificati e 1anima razionale unita al corpo’. Non bisogna im-
maginare che solo facendosi tale percezione I’anima si unisca al corpo, come se ci fosse un prima
e un poi misurabili quantitativamente, ma al contrario la contemporaneita dell’atto di essere
dell'uomo, ente contingente e finito, & la stessa percezione prima di sé come un tutto vivente e
organico. La percezione congiunge i due termini del soggetto umano, cioe il sentimento animale
e l'essere intellettivo, impedendo che la virtl intellettiva si separi dalla sensitiva. Il sentimento
animale ¢ cosi percepito dal principio razionale umano sotto la relazione di entita. La percezione
razionale € un atto autenticamente umano, il quale & un soggetto razionale. Cio che si percepisce
poi si conosce. Percio ’anima razionale conosce il sentimento animale, ma per conoscerlo deve
anche parteciparlo altrimenti non lo percepirebbe. Nell’anima razionale, come abbiamo visto,
c’é il sentimento nella sua condizione di ‘ente’, non il mero e nudo sentimento. Il principio razio-
nale percepisce I'essere in tutti i suoi gradi e anche nel grado di sentimento-animale. L’'unione
anima-corpo & un fisico influsso, un rapporto fisico-sostanziale, ontologico, cosicché ex perci-
piente et percepto fit unum. Dall'unione fisica del percipiente con il percepito risulta una sola so-
stanza composta. I componenti dell’'unica sostanza che é I'essere umano sono realmente distinti,
ma non separati, poiché il percipiente non ¢ il percepito e viceversa.

Nella percezione fondamentale ’anima afferma esplicitamente la propria esistenza? Nelle
percezioni particolari e passeggere, percezione e affermazione (assenso espresso dello spirito)
sono quasi sempre congiunte. Considerando la percezione in generale, dobbiamo distinguere tre
gradi: 1. L’apprensione, che & un’affermazione implicita e abituale; 2. 'affermazione espressa e

** M.F. SCIACCA, Il pensiero italiano nell’eta del Risorgimento, Marzorati, Milano 1963, p. 288.

% ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 264, p. 146.

ISSN 2385-216X



308 | SILVIO SPIRI

attuale; 3. la persuasione.

Nella percezione originaria c’¢ un’apprensione o abituale affermazione, senza afferma-
zione attuale, della propria esistenza. 1l sentimento unico, uniforme e naturale dell'uomo non
definisce i confini del corpo, non attira I'attenzione. Tutto cio non impedisce di riconoscere la
possibilita di un assenso implicito e abituale a cio che viene appreso, un’affermazione, per cosi
dire, non ancora pronunciata in maniera chiara e distinta.

12. Inoggettivazione metafisica, empatia e neuroni specchio

Particolare rilevanza assume la dottrina psicologica e metafisica dell’inoggettivazione. In-
nanzitutto, la conoscenza si fonda sul carattere intenzionale della coscienza. L*entita in sé’ (es-
sere) & oggetto del pensiero ed & la forma della mente e della conoscenza. Mediante I’atto della
conoscenza, il soggetto si trasporta con il pensiero nell’oggetto e, cosi facendo, il suo atto termina
nell’entita. Il ‘puro atto dell’essere’, con cui il soggetto pensa tutte le cose, & essenziale all’atto
soggettivo del conoscere. L’atto del conoscere esiste nell’oggetto conosciuto. Con cio, si vuole
dire che I'essere & forma del pensiero ed & appreso in sé. Rosmini indica la connessione della
forma soggettiva e della forma oggettiva dell’essere. Infatti, pur ammettendo I'identita dell’es-
sere, egli afferma che I’atto del conoscere ha la sua radice nel soggetto, ma esce dalla forma sog-
gettiva per andare in altro da sé, cioeé nella forma oggettiva (entita in sé). Soggetto e oggetto
sono reciprocamente contenenti e contenuti. Nell’atto dell’intelligenza e nella sua relazione con
I’essere si manifesta la facolta dell“inoggettivazione’ ovvero I’atto dell’intelligenza con cui il sog-
getto trasporta se stesso in altro. La facolta dell'inoggettivazione ha pero diversi gradi.

L'intelligenza naturale ha per termine I’essere iniziale. Questa forma di inoggettivazione
non e altro che l'intuizione naturale dell’essere che coinvolge solo I'intelletto, e non le altre po-
tenze del soggetto reale finito e intelligente. Con questo primo atto naturale, 'uomo vede solo
'essere oggettivo intuito della mente, ma non vede un soggetto completo e realmente sussi-
stente.

Oltre a definire le condizioni ontologiche dell’inoggettivazione originaria, Rosmini analizza
anche la relazione interpersonale e I'inoggettivazione di un essere umano in un altro essere
umano. La rappresentazione di un ‘me’ umano realmente esistente e diverso dal proprio si forma
partendo dal sentimento di se stesso oggettivato nella luce dell’essere. Astraendo dall’identita
soggettiva del sentimento oggettivato, che nell’essere intuito raggiunge un certo grado di uni-
versalita, si forma la prima rappresentazione. A questo punto, si ottiene il ‘sé’ universale da in-
tendersi come tipo oggettivato di ‘me’. Successivamente, il soggetto pud identificare e attribuire
il ‘Me oggettivato’ a qualsiasi altra persona realmente esistente. Pitt precisamente, il soggetto
puo attribuire il Me sia a se stesso, in virtu del sentimento proprio oggettivato, sia ad altri sog-
getti che agiscono come causa esterna delle modificazioni del sentimento proprio.

Nell’esperienza umana la dimensione dell’alterita, della relazionalita e della reciprocita &
essenziale e ineludibile. Infatti, la persona & una relazione sussistente il cui principio attivo su-
premo e incomunicabile & la volonta intelligente. Inoggettivare se stessi in un’altra persona

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 309

significa ‘inaltrarsi’.®' La relazione psicologica e ontologica tra le persone avviene nella mutua
relazione di anima senziente-intelligente e corpo sentito ed e possibile grazie all“inoggettiva-
zione’, che si fonda sulla verita dell’essere oggettivo, fondamento della dignita ontologica e del
principio di personalita. Secondo Rosmini, 'inoggettivazione di un essere umano che trasporta
se stesso in un’altra persona pud avvenire con diversi gradi di perfezione.

Consideriamo dunque un uomo il quale con la propria immaginazione intellettiva si trasporta in un
suo simile o in molti suoi simili, immagina di essere in essi e di esser essi. Spingiamo quest’atto al grado
massimo della sua qualita o perfezione. Quale sara in quel punto lo stato del subietto che cosi si é [...]
inoggettivato? Ponendo in quest’atto tutta quanta la sua attivita, egli in quel momento ha dimenticato
totalmente se stesso, le sue proprie affezioni, i suoi sentimenti, i suoi dolori e piaceri, la sua vita: tutte
queste cose non sono pil presenti al suo pensiero durante quell’atto dell’inoggettivazione, e cessata la
coscienza di se stesso. In quel cambio, egli vive della vita di quell’altro suo simile in cui con I'immagina-
zione intellettiva si & trasportato, intende le affezioni dell’altro, i sentimenti, i dolori, i piaceri dell’altro,
e attorniato dalle stesse circostanze, dalla poverta o dalla ricchezza, dalla debolezza o dalla potenza
dell’altro, dagli amici o dai nemici dell’altro.®

Vivere la vita dell’altro significa mettersi in relazione con lui, dimenticare se stesso, non
porre al centro le svariate esigenze dell’lo, sempre affamato e assetato di verita. Vivere in rela-
zione significa sperimentare 'apertura all’alterita come coessenziale al proprio essere che é re-
lazione. L’esperienza aurorale del Noi, attraverso la comunicazione interpersonale, precede I’ar-
ticolazione delle parole e del discorso poiché a livello profondo la comunicazione interpersonale
& un incontro interiore e solo successivamente si esprime anche con le parole. Il vissuto interiore
si comunica e si trasmette nel misterioso fenomeno dell’empatia che é il risvolto psicologico
dell’esperienza metafisica della comunione tra le persone. L’apertura dell’anima alla relazione &
possibile grazie all’apertura dell’anima alla verita. In altri termini, la trascendenza della verita
che & in me - ma non coincide con me - mi predispone alla trascendenza del volto dell’altro che
chiede di essere accolto, ma richiede anche la capacita di accogliere.

L’apertura del soggetto all’essere, che trascende la stessa anima, sradica la tentazione e la
fallacia dell’intimismo psicologistico. L’'individualismo ¢ simile ad una prigione dorata dell’ego,
una vera e propria malattia mortale dell’esistenza. Infatti, I'io che si ripiega su se stesso e si
chiude alla relazione con altri naufraga nella disperazione perché non conosce veramente se
stesso e non trova la radice e il senso dell’essere. In alternativa al soggettivismo e allo psicologi-
smo, Rosmini indica la via dell’interiorita che conduce alla verita dell’essere. L’apertura ontolo-
gica e metafisica dello spirito all’essere oggettivo & il fondamento della relazione autentica che
I'io ha con sé, con gli altri.

Abbandonare se stesso per accogliere 'altro € un atto di decentramento esistenziale che
non priva la personalita della sua identita e unicita, ma anzi permette di riconoscere I'apertura

1 Cfr. A. RosMINI, Teosofia, ENC vol. 13, a cura di M.A. RASCHINI - P.P. OTTONELLO, Citta
Nuova, Roma 1998, n. 869.

¢ 1vi, n. 872.

ISSN 2385-216X



310 | SILVIO SPIRI

e la relazione come verita della persona che & soggetto intellettivo in quanto contiene un princi-
pio attivo supremo e incomunicabile (cioé irripetibile nell’unicita di ogni persona), ma comune
a tutti i soggetti intellettivi che hanno il principio della volonta intelligente.

Affinché si generi I'inoggettivazione, alla rappresentazione si deve aggiungere un atto vo-
lontario dell’intelligenza con cui si astrae il principio-persona universale, comune e identico, che
viene successivamente applicato a un altro essere umano. Pertanto, il principio universale as-
sume diverse determinazioni grazie all'immaginazione intellettiva. Il trasporto di sé in altro € un
atto dell’intelletto arricchito dalla realta del sentimento proprio. Pertanto,

conviene che s’aggiunga un altro atto volontario d’intelligenza, col quale mette se stesso, la facolta
della propria coscienza nell’altro, vestendo la propria personalita o, per dir meglio, il principio di questa
di tutto cio che determina la persona dell’altro. Poiché sebbene la persona determinata sia propria di
ciascuno individuo e incomunicabile, tuttavia il principio della persona & comune e unico in tutti perché
rimane indeterminato quando sia spogliato di tutto cio che la determina. Onde I'uomo che dimentica
nell’istante che descriviamo tutte le determinazioni della propria persona, gli rimane il principio comune
e identico della persona stessa, cui vestendo col pensiero delle determinazioni d’un’altra persona diventa
un’altra persona nella coscienza intellettiva. Cosi ogni individuo umano ha in sé un principio il quale
coll'immaginazione intellettiva puo essere determinato colle determinazioni altrui, e questo rende pos-
sibile I'inoggettivarsi.®

Tuttavia, questo atto dell’intelligenza raggiunge la perfezione quando sono coinvolte anche
le potenze inferiori della sensibilita che ci consentono di vivere le affezioni, i sentimenti, piaceri
e i dolori fisici e morali dell’altro, come se fossero i propri. Occorre sottolineare che per Rosmini
I'inoggettivazione produce I'effetto di cambiare il modo di essere di colui che si inoggettiva in
altri.

Allo scopo di precisare il graduale perfezionamento dell’inoggettivazione, Rosmini de-
scrive la condizione umana con una sensibilita esistenziale che ritroviamo ad esempio nella filo-
sofia di Pascal. La questione del senso dell’esistenza rinvia al grande mistero dell’esistenza e della
infinita sapienza di Dio.

Infine invito gli uomini che amano la speculazione a fare un’osservazione ontologica sopra se stessi
e sopra il proprio sentimento. Chi brama di farla, si collochi in perfetta quiete, in perfetto raccoglimento,
pensi agli altri uomini, individui simili a lui, ragionando cosi: «ecco in questo momento io mi trovo ada-
giato in questa stanza, provo tali sentimenti piacevoli o dolorosi, vo’ speculando o pensando ai miei futuri
destini eccetera eccetera, in questo stesso momento esistono pure, come me, per le diverse parti della
terra milioni e milioni di altri individui umani ognuno con un’esistenza propria incomunicabile: altri di
essi soffrono i pitt acerbi dolori, altri godono i piti vivi piaceri; taluno sta sul nascere o & appena nato; per
un altro questo & I'istante in cui muore; c’é chi medita iniqui disegni o li compie, e chi al contrario compie
opere sante; uno si trova in tal punto della terra, in tale casa, altri si trova in un’altra casa; ciascuno a
congiunti o vicini diversi, ciascuno in circostanze differentissime.**

% 1vi, n. 872.

¢ 1Ivi, n. 877.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 311

In questo contesto sorge la domanda sul senso dell’esistenza e sul senso dell’essere che,
diversamente dall’ontologia immanentistica, esprime la trascendenza dell’essere e conseguente-
mente 'apertura dell’'uomo alla verita dell’essere oggettivo che & la luce della ragione e la forma
della conoscenza. Sulla via dell’interiorita, che si avvale dell’osservazione ontologica, emerge
I'insopprimibile domanda di senso:

Ora, perché mai io sono qui e speculo, non sono altrove? Perché io non sono alcuno di essi, e nessuno
di essi & me? Perché io sono questo Io e non un altro lo? Un altro 10 forse altrove fa adesso questa stessa
domanda a se medesimo. Io non vedo alcuna ragione necessaria per la quale quest’lo non sia un altro da
tutti quegli altri 10, che pure esistono da me separati in se stessi chiusi. Non vedo del pari una ragione
necessaria per la quale 10 non senta contemporaneamente, non provi, non faccia tutto quello che pro-
vano, sentono e fanno gli altri Io, non sia in quelle si diverse circostanze nelle quali tutti questi lo adesso
si trovano. L’essere lo qui o 'essere altrove vedo che non risulta dalla natura stessa dell’lo.*

Questo significa che il soggetto non ha una giustificazione sufficiente della propria esi-
stenza, non trova in se stesso il Fondamento che ¢é altro da sé anche se dentro di sé nella forma
dell’estraneita interiore. L’inserzione del problema metafisico nel cuore della modernita ¢ la pro-
spettiva che Rosmini propone per superare il soggettivismo gnoseologico e psicologico, acco-
gliendo pero le istanze pit profonde della svolta antropologica della modernita filosofica.

Attraverso il sintesismo ontologico il rapporto tra soggetto ed essere oggettivo si esplicita
nella forma morale.

Rosmini osserva anche il sentimento di terrore e di angoscia che 'uvomo sperimenta quando
si inoltra fino alla radice dell’esistenza e sembra venir meno la coscienza di se stesso. Tale diso-
rientamento viene superato nel momento in cui si avverte che l'unita del genere umano, riflessa
nel principio universale di personalita, non cancella la molteplicita delle determinazioni con-
crete, sostanziali e accidentali, né annulla la validita del principio di individuazione. In ogni per-
sona possiamo riconoscere I'unita metafisica del genere umano, che non consente di attenuare o
negare la dignita ontologica di ogni persona, ma anche la differenza di ogni individuo umano che
incarna in sé il principio incomunicabile della volonta intelligente. Da ci0 si ricava che I'identita
di una persona non ¢ replicabile come se fosse il prodotto di una serie. L’alterita € la condizione
metafisica della relazione tra le persone. Nell'unicita di ogni persona si esprime la dignita onto-
logica dell’essere umano.

La risposta al problema del senso dell’esistenza, come anche I'origine metafisica dell’essere,
e da ricercarsi nell’atto creativo compiuto da Dio, cioe nel libero volere della Causa prima. La
ricerca metafisica procede verso il Fondamento ultimo e la ragione di tutto cio che esiste, Dio.
L’ontologia triadica e trinitaria e la metafisica della creazione rivelano 'ordine intrinseco dell’es-
sere nell’armonia di ragione e fede.

Il senso dell’esistenza umana si dischiude nella prospettiva dell’essere morale inteso come
amore dell’essere. L'imperscrutabile volonta di Dio che & Amore rivela il significato ontologico
dell’amore. L’amore di sé e 'amore dell’altro sono aspetti correlati. Amare se stesso come altro e

% Ibidem.

ISSN 2385-216X



312 | SILVIO SPIRI

amare |’altro come se stesso. La verita dell’amore ¢ il peso ontologico dell'uomo. In altri termini,
la verita ontologica dell’amore conferisce I'orientamento dell’esistenza. Lungo la via dell’interio-
rita, 'anima ha la possibilita di procedere ‘oltre’ se stessa e di non rinchiudersi in se stessa. L’esi-
stenza € apertura alla trascendenza dell’essere che € intuito per natura dalla mente, anche se
I'essenza dell’essere, di cui parla Rosmini, non & Dio, ma il divino nell'uomo. Dio ¢ il primo onto-
logico in quanto Egli € I’Essere stesso sussistente, ma dal punto di vista dell'uomo, nella prospet-
tiva naturale, Dio non ¢ la prima cognizione, ma il fine di ogni conoscenza e di ogni esistenza. Se
il soggetto non riflette sull’alterita interiore dell’essere universale e indeterminato, I’esistenza si
riduce al mondo contingente e al tempo finito di cui non coglie il Principio assoluto e il Fine
ultimo. 1l soggettivismo impedisce e soffoca la relazione, fagocita ogni cosa nella falsa identita di
un soggetto impoverito che si mostra incapace di amare perché nega 'apertura costitutiva
dell’anima e si rifiuta di riconoscere che I'essere & dono. Amare I'ordine intrinseco dell’essere
significa riconoscere la luce dell’essere che risplende nella profondita dell’anima:

secondo la natura 'uomo ama il proprio essere. Ma quest’essere non & lui stesso, poiché I’ente finito
non & mai il proprio essere [...], ma puro reale. Amando dunque il proprio essere, 'amore che si porta in
sé, non si porta nel proprio reale subiettivo come puro reale, ma all’essere di quel reale. Essendo dunque
’essere del reale un altro dal puro reale, I'ente intellettivo, in quanto s’ama per natura, s’ama come un
altro.®

La verita dell’essere che & amore si svela nell’interiorita dell’anima. L’anima non crea la
verita, ma la scopre dentro di sé poiché ¢ in relazione con la verita. Tale relazione con la verita
dell’essere ¢ cio che rende possibile secondo Rosmini la trascendenza dell’io che non si ripiega
nell’intimita chiusa della monade ma si apre all’incontro con I'altro.

La fenomenologia di Husserl, attraverso la riduzione, giunge alla coscienza pura di cui ri-
conosce il carattere intenzionale. Guardando alla complessita della prospettiva husserliana, pos-
siamo constatare che l'idealismo solipsistico lascia il posto a una visione intersoggettiva, che
I'empatia (Einfiihlung) rende possibile, passando attraverso la considerazione del corpo, inteso
come corpo proprio. Nelle Idee Husserl afferma che attraverso I’esperienza empatica I'io esperi-
sce la vita interiore ovvero la coscienza dell’altro. «Dopo essere giunto con la riduzione fenome-
nologica all’io puro come campo e come centro di esperienza trascendentale, Husserl individua
nella corporeita I’elemento essenziale per la costituzione dell’alterita».” Nella prospettiva feno-
menologica di Husserl, ’esperienza del corpo proprio (Leib) svolge una funzione fondamentale
per la questione dell’intersoggettivita. Nell’esperienza originaria della mia esistenza corporea (il
corpo proprio) si radica I’esperienza dei corpi estranei. Il corpo, inteso come corpo proprio,
mette in relazione I'io con il mondo vissuto all’interno della coscienza, ma non creato dalla co-
scienza. Il mondo che inizialmente & il mio mondo diventa il mondo di tutti. Proprio la costitu-
zione del mondo intersoggettivo che non dipende da me solleva la questione dell’alterita. Come
osserva Baccarini, possiamo individuare uno spostamento tematico progressivo di Husserl,

% ROSMINI, Teosofia, vol. 12, cit., n. 741.

7 E. BACCARINI, La fenomenologia. Filosofia come vocazione, Studium, Roma 1981, p. 76.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 313

frutto di approfondimenti successivi: «In un primo tempo abbiamo io e gli altri, in una fase teore-
ticamente pitt matura io e gli altri io nel mondo. 1l recupero del mondo per la posizione dell’inter-
soggettivita diviene fondamentale».®

Nella V Meditazione cartesiana Husserl affronta il tema del rapporto con gli altri e delinea
I'orizzonte della comunita monadica trascendentale. Husserl esplora il tema della soggettivita
monadica trascendentale, in base alla quale ogni soggetto € una monade con porte e finestre
(diversamente da cio che pensava Leibniz). Come osserva Baccarini, «nell’esperienza di me come
monade originaria, io scopro le altre monadi per me altre. Questa esperienza produce un rivolgi-
mento all’interno della fenomenologia che da egologica ed egocentrica (senza dare a quest’ul-
timo termine una connotazione etica) si fa centrifuga e comunitaria».® Cosi si dischiude I'oriz-
zonte della comunita monadica trascendentale ovvero il Noi trascendentale.

Nel dinamismo ontologico della realta personale emerge il significato antropologico e me-
tafisico dell’empatia secondo Edith Stein. L’empatia non consiste nel ‘mettersi nei panni dell’al-
tro’, non produce la fusione dell’io con I’altro (estraneo), né tanto meno & proiezione di sé e delle
proprie qualita nell’altro. L’atto empatico non & una percezione fisica e oggettiva, ma un’espe-
rienza spirituale che si realizza nell'incontro e nella relazione significativa attraverso la quale &
possibile entrare in contatto con la vita interiore dell’altro. Nella percezione esterna gli oggetti
sono oggetti di rappresentazione da parte del soggetto che conosce la realta. Al contrario,
nell’empatia I’esperienza dell’estraneo non coincide con I'io empatizzante. L’empatia non € una
percezione, un sentimento e non coincide neppure con il ricordo o I'immaginazione, ma & espe-
rienza di un vissuto di coscienza estraneo dentro la propria coscienza. L’empatia & la compren-
sione profonda della coscienza dell’altro e consiste nel vivere I'esperienza interiore dell’estraneo
che resta irriducibile. Nell’atto empatico non si produce la fusione dell’io con I’altro. L’essere dei
soggetti che entrano in relazione non si disperde nell’'unita del flusso di coscienza poiché i sog-
getti restano distinti. In altri termini, ’empatia per la Stein non consiste nel prendere il posto
dell’altro o nel ridurre I'altro all’io in quanto la soggettivita spirituale non & oggettivabile.

L’empatia ¢ il legame originario che lega gli uomini e rende possibile il riconoscimento re-
ciproco. L’empatia

& un vissuto originario, una realta presente. Quello che presentifica, pero, non & una propria ‘im-
pressione’ passata o futura, ma un moto vitale, presente ed originario di un altro che non si trova in alcuna
relazione continua con il mio vivere e non lo puo far coincidere con esso. Mi pongo dentro il corpo per-
cepito, come se fossi io il suo centro vitale e compio un impulso ‘quasi’ dello stesso tipo di quello che
potrebbe causare un movimento - percepito ‘quasi’ dallinterno - che si potrebbe far coincidere con quello
percepito esternamente. Se la presentificazione empatizzante non fosse motivata dalla percezione
esterna, allora non si distinguerebbe dalla fantasia. Percio essa partecipa al carattere posizionale dell’ap-
prensione motivante. Sia il contenuto della percezione esterna che quello dell’empatia si accordano vi-
cendevolmente, nella misura in cui ho osservato il movimento vitale originario, che cerco di rendere

®Ivi, p. 79.

® Ivi, p. 85.

ISSN 2385-216X



314 | SILVIO SPIRI

intuitivo empatizzando, come realta.”

Le analisi fenomenologiche sviluppate da Husserl e dalla Stein nel corso della prima meta
del Novecento sono legate alla comprensione dell'intersoggettivita e si possono collegare al tema
dell’inoggettivazione metafisica rosminiana.”

Rosmini svolge un’indagine ontologica e metafisica. Ricapitolando, I'inoggettivazione og-
gettiva nel ‘puro essere’ & il fondamento di ogni forma di inoggettivazione. In particolare, consi-
deriamo I'inoggettivazione soggettiva di una persona in un altro soggetto intelligente che si com-
pie per gradi: 1. il principio della propria persona viene astratto e liberato dalle sue determina-
zioni; 2. si aggiungono al principio di personalita cosi ottenuto altre determinazioni che, dal
punto di vista dell’essenza specifica, sono simili alle determinazioni che il soggetto dell'inogget-
tivazione sperimenta in se stesso; 3. La rappresentazione tipica e oggettiva, che & nell’essere
ideale-oggettivo, viene poi applicata a un altro individuo umano conosciuto grazie a relazioni
esterne che ne attestano l’esistenza reale concreta; 4. all’interno della relazione vissuta tra due
o piu persone che si incontrano, e grazie alle operazioni descritte, & possibile concepire I’altro
che mi sta di fronte con tutti i suoi sentimenti interiori. Colui che vuole inoggettivarsi comprende
che il ‘principio persona’ & anche nel volto dell’altro. Grazie a questo processo di identificazione,
egli puo vivere spiritualmente nell’altro individuo con tutto il vissuto di sentimenti e di emozioni
che si sperimentano e si vivono. L'inoggettivazione si approfondisce con la conoscenza e la fre-
quentazione reciproca che richiede tempo, cura e attenzione all’altro, la cui esistenza rimane
irriducibile a ogni processo di identificazione.

Edith Stein approda alla metafisica dopo aver sviluppato ontologie regionali, spinta dalla
necessita di raggiungere il nucleo pitt profondo della personalita ovvero il fondo dell’anima’™
anche grazie al confronto con il pensiero di san Tommaso d’Aquino e della scolastica.

Se per Edith Stein lo studio dell’essere umano consiste in un’analisi fenomenologica poi fondata
metafisicamente, Antonio Rosmini propone fin da subito un’antropologia metafisica descritta attraverso
un metodo che per tanti aspetti ha i caratteri dell’esame essenziale dei vissuti e dunque rimanda alle
strutture dell’'umano. Cio che emerge € una prospettiva che non puo fare a meno di un metodo fenome-
nologico in senso lato e che, al contempo, riconosce il terreno metafisico-teologico, fondamento
dell'umano.”

" E. STEIN, Introduzione alla filosofia, Citta Nuova, Roma 2001, p. 200.

"t Cfr. A. ALes Bello, L’intersoggettivita in Husserl, Stein e Rosmini: comunita e societa, in «Ro-
smini Studies», V, 2018, pp. 251-264. Inoltre, lo studio approfondito condotto da Galvani sull’an-
tropologia e sulla metafisica di Rosmini ed Edith Stein & molto dettagliato nel sottolineare affinita

ma anche nel rilevare una certa distanza: cfr. Galvani, Uno sguardo sull’'umano, cit.

72 Cfr. E. STEIN, La struttura della persona umana. Corso di antropologia filosofica, Citta Nuova,

Roma 2013, pp. 118-119.

7 GALVANI, Uno sguardo sull’'umano, cit., p. 386.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 315

Al di 12 del confronto tra gli autori, che non deve ignorare le divergenze, dal punto di vista
teoretico e utile promuovere una reciproca integrazione tra la prospettiva fenomenologia e
quella metafisica, seguendo la strada tracciata sia da Husserl che da Edith Stein e Antonio Ro-
smini. Nell'unita e totalita dell’essere umano, la prospettiva ontologico-metafisica indica il fon-
damento dell’analisi fenomenologica, ovvero la condizione di possibilita della manifestazione e
della conoscenza del reale.

Lo scienziato Giacomo Rizzolatti, grazie alle ricerche e agli esperimenti effettuati con la sua
équipe dell’'universita di Parma, ha scoperto agli inizi degli anni Novanta del ventesimo secolo
I'esistenza dei «neuroni specchio», prima nelle scimmie e poi anche nell'uomo. I mirror neurons
sono cellule motorie che sono state individuate in varie aree del cervello dell'uomo, tra cui le
aree premotorie, il lobo parietale posteriore, 'insula e il giro del cingolo, ’area di Broca. Questi
neuroni ‘scaricano’ ovvero si attivano sia quando un individuo compie un’azione finalizzata e in
prima persona sia quando I'individuo osserva un’azione eseguita da altri individui. In tali circo-
stanze il cervello rispecchia I’azione osservata come se la stesse compiendo in prima persona.
L’osservazione induce I'emulazione automatica e pre-riflessiva che & sufficiente per compren-
dere, sia pure in modo implicito, le intenzioni dell’agente. Cio vale sia per le azioni concrete (ad
esempio, afferrare una tazza o prendere in mano un oggetto), sia per azioni piu astratte e comu-
nicative (ad esempio, pronunciare una frase o esprimere un’emozione). Queste strutture sono
considerate il correlato e la base neurobiologica dell’empatia e dell’imitazione, dell’assimilazione
diretta che il bambino utilizza quando impara a parlare. I neuroni specchio «ci permettono di
comprendere il significato delle azioni, di imitarle e di capire le intenzioni che sono alla base».”
La scoperta dei neuroni specchio ha determinato un modo diverso di intendere il rapporto tra
percezione, azione e cognizione. Infatti, le aree del cervello che attivano i movimenti del corpo
sono in grado anche di percepire e di conoscere. Inoltre, il sistema dei neuroni specchio conferma
il fatto che noi agiamo non solo come soggetti individuali ma anche e soprattutto come esseri
sociali. A tal proposito, Rizzolatti osserva

la nostra stessa possibilita di cogliere le reazioni emotive degli altri & correlata a un determinato
insieme di aree caratterizzate da proprieta specchio. Al pari delle azioni, anche le emozioni risultano
immediatamente condivise: la percezione del dolore o del disgusto altrui attivano le stesse aree della cor-
teccia cerebrale che sono coinvolte quando siamo noi a provare dolore o disgusto. Cid mostra quanto sia
radicato e profondo il legame che ci unisce agli altri, ovvero quanto bizzarro sia concepire un io senza un
noi.”

™ G. R1zzZOLATTI, Nella mente degli altri. Neuroni specchio e comportamento sociale, Zanichelli,

Bologna 2008, p. 101.

> G. RIZZOLATTI - C. SINIGAGLIA, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, Raffaello
Cortina, Milano 2006, p. 4 e pp. 165-183. Cfr. anche G. R1zZOLATTI - C. SINIGAGLIA, Specchi nel cervello.

Come comprendiamo gli altri dall’interno, Raffaello Cortina, Milano 2019.

ISSN 2385-216X



316 | SILVIO SPIRI

13. La morte della persona, 'immortalita dell’anima e la resurrezione della carne

Il senso della vita e strettamente legato al senso della morte e alla felicita vera che consiste
nella vita eterna di cui possiamo essere certi per la Speranza cristiana che attraversa il tempo e
la storia dell’'umanita. A tal proposito, anche la filosofia che pone le domande esistenziali & stata
considerata da grandi pensatori, da Platone a Montaigne, come un cammino o un viaggio di pre-
parazione alla morte e quindi di preparazione alla vita e a cio che viene dopo la morte. La condi-
zione umana non € semplicemente gettata nel mondo, tesa tra caso e necessita ineluttabile, ma
vive nella tensione della Speranza che non tradisce mai. L'ultima parola non spetta alla morte,
intesa come fine assoluta o dissoluzione nel nulla, ma alla vita eterna che si apre nell’orizzonte
escatologico dell’esistenza e della storia. Per questo Antonio Rosmini dice che solo 'uvomo muore.
Invece, I’animale perisce e perde tutto. La morte € intimamente legata al senso della vita ed € un
evento che rivela il senso dell’essere, ma & anche un processo che si colloca nel cuore dell’espe-
rienza personale, unica e irripetibile e percio incomunicabile.

1l contesto esistenziale in cui si pone la domanda sulla morte dell'uomo (perché un uomo
muore? Qual ¢ il senso ultimo della vita?) esige I'integrazione di diverse prospettive: la prospet-
tiva biologica, quella clinica, la prospettiva metafisica e religiosa. Nel contesto dell’antropologia
cristiana, i livelli non si escludono, ma si integrano.

Dal ‘punto di vista metafisico’ la morte dell'uomo ¢ la separazione dell’anima dal proprio
corpo, implica cioe il distacco del principio che & la fonte delle operazioni vitali. Questa consape-
volezza era gia acquisita nell’antichita. Secondo la teoria ilemorfica, la rottura definitiva avviene
quando non c’¢ pil interazione e integrazione tra il principio vitale e ’organismo biologico. Per-
tanto, la relazione sostanziale anima incarnata-corpo animato e segnata dalla contingenza e pre-
carieta della condizione umana:

la parola morte altro non significa che la cessazione nel corpo degli atti della vita e dell’animazione:
dunque la parola morte non si riferisce che al corpo, e sarebbe assurdo attribuirla a cio che non e corpo.
Ma spirito significa una sostanza che non e corpo: dunque lo spirito non soggiace alla morte. Ma I’anima
€ spirito. Dunque ’anima ¢ immortale.”

E ancora: la morte & «la dissoluzione dell’organismo corporeo e quindi la dissipazione del
sentimento corporeo-organico».” Con la morte I’anima intellettiva non percepisce pit il proprio
corpo, ma non cessa di intuire I’essere universale che la costituisce intellettiva. Solo I'organismo
perisce, e il relativo sentimento corporeo, ma alla morte del corpo non corrisponde la morte
dell’anima intellettiva, la quale ha il sentimento della propria immortalita. L'uomo manifesta

questo sentimento della propria immortalita [...] di continuo, sia in azioni ed imprese durevoli, al
di la della vita presente, sia nell’amor di una gloria presso i posteri, sia nel dispregio della morte, sia nello
stesso suicidio, di cui solo 'uomo e non la bestia & capace; sia in quella forza di pensiero e di animo

¢ ROSMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 135, p. 96.

7 1vi, n. 703, p. 331.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 317

finalmente che dimostra spesso 'uomo moriente.”

La ‘definizione biologica’ considera la natura del fenomeno vitale. Ad esempio, oggi & co-
munemente accettato il criterio neurologico di accertamento della morte. Infine, la ‘definizione
clinica’ dipende dalle possibilita di diagnosi e prognosi. Sul piano meramente biofisico, Rosmini
osserva che la morte come processo non coincide con I’assenza di ogni attivita vitale e, a con-
ferma di cio, adduce i fenomeni dell’irritabilita o contro-distensione dei muscoli osservati dopo
la morte dell’animale. In effetti, dopo la morte & possibile constatare contrazioni muscolari iso-
late, perfino movimenti respiratori e battiti cardiaci. Tuttavia, non si puo ignorare che si tratta
di fenomeni isolati, non piti regolati e integrati nella vita dell’organismo vivente. Con lo sviluppo
delle tecniche di rianimazione si pud anche prolungare artificialmente il respiro e la circolazione.
Il morire non &, dunque, solo un evento ma anche un processo. Se cio ¢ vero, la cessazione della
vita esige la scomparsa dell’attivita dell’organismo in quanto tale (respirazione, nutrizione, stato
di veglia, ecc.), scomparsa definitiva e irreversibile.

La ‘definizione clinica’ ¢ il frutto del progresso della tecnologia applicata alla medicina e
alla scienza. Diagnosticare la morte significa verificare non il distacco dell’anima, ma 'assenza
di segni di vita organizzata. Da cio deriva I'importanza di una corretta e precisa diagnosi di
morte.

Dopo queste precisazioni, possiamo approfondire la prospettiva metafisica e religiosa.
L'immortalita dell’anima e la resurrezione della carne sono argomenti che Rosmini sviluppa am-
piamente nell’Antropologia soprannaturale, opera postuma. Tuttavia, non mancano alcuni accenni
significativi nella Psicologia. L'immortalita dell’anima é provata immediatamente per la coscienza
di sé: poiché I'essenza dell’anima consiste nel sentimento, tutte le operazioni intellettive sono
accompagnate da una sensibilita, che pero & profondamente diversa dalla sensibilita animale. Da
cio Rosmini deduce che I'anima umana, separata dal corpo, conserva la sua essenza, vale a dire
un proprio sentimento spirituale che deriva dall’essere intuito per natura, sempre aderente al
principio intelligente. Tale sentimento incorporeo non ha nulla a che fare con i sentimenti ani-
mali e figurati. Rosmini si ispira a sant’Agostino, il quale aveva confutato gli errori dei filosofi
materialisti che speculavano sulla natura dello spirito. Per sant’Agostino, come anche per Ro-
smini, 'anima € incorporea in quanto spirito che vivifica il corpo ed &€ immortale in quanto € un
sentimento vitale spirituale che non ha nulla di corporeo.”

La prova fondamentale dell'immortalita dell’anima umana risiede nella legge del sinteti-
smo ontologico: la natura di un soggetto sostanziale € determinata dal principio attivo e dal suo
termine. Ora, il principio continua ad esistere finché perdura il suo termine naturale e imma-
nente. Il termine naturale della mente é I'essere ideale oggettivo, universale, impassibile, sem-
plice, immutabile ed eterno che Rosmini definisce anche virtuale e iniziale nella Teosofia. Poiché
’anima intellettiva ha la sua realta che la individua, non puo cessare di esistere nella sua indivi-
dualita. Per Rosmini, il principio di individuazione & la ‘realita’ (materiale o spirituale), non

% 1vi, n. 726, p. 347.

7 Cfr. AGOSTINO, De Trinitate, X, 9, a cura di G. BESCHIN, Cittd Nuova, Roma 2003, p. 409; Ro-

SMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 139, nota 5.

ISSN 2385-216X



318 | SILVIO SPIRI

semplicemente la materia.* In sintesi, 'anima intellettiva & immortale.

Un’altra prova dell'immortalita dell’anima proviene dalla moralita. Benché si possa stabi-
lire un’obbligazione morale prima di conoscere I'immortalita dell’anima, la moralita conduce
inevitabilmente a trattare dell'immortalita dell’anima, come sua necessaria conseguenza. L’etica
si fonda nell’oggettivita dell’essere o forma pura a priori dell’intelletto, ed esige una soggettivita
spirituale che naturalmente é sempre incarnata. Sulla base di queste premesse, Rosmini critica
Wolff, che pone la psicologia empirica a fondamento delle verita morali e politiche. Con cid non
si intende negare I'importanza delle ricerche neurocerebrali, empiriche e sperimentali, volte a
individuare i processi neurobiologici coinvolti nella decisione e nella liberta dell’'uomo. Il punto
fondamentale della questione & perd quello di cogliere le dinamiche della liberta, della respon-
sabilita e della decision making nel contesto di un’antropologia integrale, essendo I’essere umano
spirito incarnato e corpo animato. Questa integralita sfugge a ogni visione riduzionistica e ma-
terialistica.

L’oggettivita dell’essere, che trascende la mera funzionalita biologica del cervello, ¢ il prin-
cipio della moralita. Si tratta del principio ontologico della giustizia. Gli scrittori ecclesiastici e i
filosofi greci, come Origene, Lattanzio, Leonzio, affermano la natura immutabile ed eterna della
giustizia e sono convinti del suo trionfo nell’eternita. Le virti morali perfezionano, nobilitano la
persona, realizzano la felicitd nell'uomo, contrariamente a quanto avviene nel vizio. La vita
eterna si dischiude come atto ontologico della giustizia misericordiosa che coinvolge I’essere e
le azioni dell’'uomo, libero e responsabile del suo presente nella storia e del suo destino nell’eter-
nita.

La verita teologica della Resurrezione e il corpo trasfigurato riguardano la destinazione
ultima dell’'uomo e svelano, nel contesto della fede cristiana, il mistero della morte: la prospettiva
naturale si completa e perfeziona in quella soprannaturale. Rosmini parla di «aggiunta» o «mu-
tazione» radicale del sentito primitivo e dell’«aggiunta» dell’inteso, che possono avvenire solo
per la Grazia di Dio.

La mutazione radicale che concerne il sentito primitivo dell’anima umana comporta una
nuova forma o modalita di essere del reale sentito. L’anima separata dal corpo conserva una vera
inclinazione, un vero appetito naturale, una tendenza a unirsi nuovamente al corpo.® Cio che si
aggiunge all’essere intuito non & altro che la realizzazione dell’essere, oggetto essenziale. Cosi si
compie il passaggio dall’ordine naturale a quello soprannaturale:

L’essere essenziale oltre esser luce della mente diviene allora anche sentito. Or, poiché ’essere reale
in tal caso e identico coll’essere ideale, quindi il principio che prima intuiva I'essere ideale, rimane ancora
identico, benché senta la realta dell’essere. L’anima, il soggetto sostanziale, non perde la sua identita, ma
acquista nuova infinita dignita; ed & lo stesso intelletto che intuisce quella e percepisce questa

8% Sul principio di individuazione, cfr. RosMinI, Psicologia, vol. 9, cit., nn. 419 e 679, nota 8;

nn. 706-708.

81 Cfr. RosMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 701, p. 330; cfr. anche ToMMAso D’AQuUINO, Summa

Theol., XXVI, I, ad 6.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 319

contemporaneamente.®

Rosmini dimostra la plausibilita di un ‘assenso ragionevole’, in quanto le verita rivelate
sono consone ai postulati della natura umana, all’essenza dell'uomo, ma trascendono la contin-
genza. La filosofia, quando affronta alcune questioni che sembrano travalicare il suo ambito, puo
dire qualcosa almeno per via di congetture probabili, cioe ragionevoli. Con cid, Rosmini riconosce
la distinzione del piano filosofico e di quello teologico, ma riconosce anche la reciproca integra-
zione e, conseguentemente, 'larmonia tra ragione naturale e fede cristiana. La morte della per-
sona non coincide con la fine assoluta dell’'uomo, poiché I'integralita della vita umana trascende
la contingenza del tempo. La vita eterna si svolge nel tempo e nella storia, ma é anche al di la
dello spazio e del tempo. La vita eterna non ¢ la semplice continuazione di un presente vissuto,
ma e altro dal tempo. L’essere non si riduce al tempo cronologico e seriale, come invece vuole
Iesistenzialismo heideggeriano, di cui il pensiero debole & una propaggine. Nella Rivelazione cri-
stiana la vita eterna e Dio stesso rivelato nel Volto di Cristo che salva e redime il mondo e 'uomo.

14. Neuroscienze, fenomenologia e metafisica

Nell’eta contemporanea molti scienziati, filosofi, sociologi hanno maturato la consapevo-
lezza che la realta dell’essere umano e dell’'universo & complessa ed & pitt ampia di quanto non
vorrebbe far credere I'ideologia scientista, materialista o idealista. Si avverte in molti contesti la
necessita di affrontare la sfida anche della complessita, ‘tornando alle cose stesse’ o meglio alla
‘verita integrale dell’essere’, senza cedere a facili riduzionismi e semplificazioni incongruenti.

In primo luogo, & possibile riflettere sulla realta della coscienza integrando il punto di vista
scientifico e psicologico, fenomenologico e metafisico, morale e religioso, come é richiesto dal
dinamismo dell’essere umano la cui esperienza integrale suppone I'unita metafisica di anima e
corpo. A cio si lega la riflessione filosofica sull’anima e sul corpo, la questione del rapporto tra il
soggetto, il mondo e gli altri attraverso I’analisi dell’esperienza vissuta in prima persona da ogni
soggetto.

Inoltre, la domanda metafisica sul Fondamento e sul Principio richiede di affrontare la que-
stione della verita integrale dell’essere e conseguentemente il rapporto tra fenomenologia e me-
tafisica.

Nella prospettiva dell’essere integrale che abbraccia anche I'esperienza vissuta dal soggetto
in prima persona e possibile istituire un confronto tra la filosofia di Rosmini, la fenomenologia
contemporanea e le neuroscienze.

Considerando I'insieme delle tematiche proposte, la Psicologia di Rosmini offre interessanti
punti di convergenza e di approfondimento, in un senso proto-fenomenologico e metafisico, con

82 RosMINI, Psicologia, vol. 9, cit., n. 199, p. 116.

ISSN 2385-216X



320 | SILVIO SPIRI

la fenomenologia di Husserl,” che intende costruire una scienza delle essenze contro la visione
riduzionistica del naturalismo positivistico e dello psicologismo, e con la filosofia di Edith Stein
con cui emergono significative e sorprendenti affinita per quanto concerne I'empatia, la strut-
tura metafisica della persona e il rapporto ragione e fede.**

Un ulteriore aspetto da considerare con attenzione & rappresentato dallo straordinario svi-
luppo delle neuroscienze che, nel corso del Novecento, hanno raggiunto importanti risultati, sco-
prendo alcuni aspetti del funzionamento del cervello e del sistema nervoso, come anche dei mec-
canismi e delle cellule neuronali che sono concause neurobiologiche della coscienza. Le neuro-
scienze, pur fornendo importanti e irrinunciabili approfondimenti, non potrebbero da sole at-
tingere all’'unita e alla totalita dell’esperienza umana integrale che € e resta un mistero metafi-
sico.

In relazione a quest’ultimo aspetto, il riferimento a Rosmini e pertinente per diverse ra-
gioni. In primo luogo, in tutte le opere di Rosmini &€ documentato lo straordinario e progressivo
interesse che egli dimostra nei confronti della neurobiologia dell’Ottocento. Da questo atteggia-
mento costruttivo di possibile integrazione tra le scienze filosofiche e quelle biologiche rica-
viamo I'esigenza di sostenere lo sforzo mai concluso di estendere la conoscenza umana sul fun-
zionamento del cervello e del sistema nervoso, vera grande sfida del progresso dell'umanita, ma
anche la sollecitazione a cogliere la sfida della complessita antropologica al riparo da ogni forma
di riduzionismo neuroscientifico che non restituisce valore alla scienza e alla realta, ma finisce
per ridicolizzare e rendere incomprensibile la verita integrale dell’essere umano e delle sue mol-
teplici dimensioni.

Nella filosofia di Rosmini possiamo individuare tre aspetti fondamentali che riguardano la
coscienza.

Negli scritti giovanili Rosmini utilizza I'espressione «coscienza pura» per indicare la realta
essenziale e costitutiva dell'uomo e della sua anima. Tuttavia, Rosmini approfondira la sua inda-
gine antropologica nella Psicologia e nella Teosofia. In queste opere della maturita la dimensione
spirituale del soggetto, che vive il proprio corpo in maniera essenziale e costitutiva nell’anima,
verra indicata con I'espressione «sentimento fondamentale corporeo». Nella molteplice varia-
zione terminologica, che ¢ in sintonia con un graduale approfondimento metafisico, il senti-
mento fondamentale sostanziale non ¢ altro che I'anima che nella sua essenza & forma del corpo.
Husserl ha utilizzato nei suoi scritti la stessa espressione che pero nel caso di Rosmini indica la
dimensione metafisica del sentimento fondamentale da cui deriva la coscienza di sé. Infatti, I'To
per Rosmini e la coscienza che il soggetto ha di sé e che viene acquisita in quanto si tratta dell’au-
tocoscienza. La percezione metafisica del sentimento fondamentale corporeo sradica ogni forma
di soggettivismo,

tale sentimento & sostanza perché indica il primo atto del soggetto il quale rimane identico a sé
nonostante le accidentali modificazioni. In questo senso, il sentimento & definito [...] 'essenza sostanziale

8 Per approfondire questo confronto si rinvia al volume curato da M. NOBILE, Rosmini e la

fenomenologia, Universita degli studi di Trento, Trento 2020.

8 Cfr. GALVANI, Uno sguardo sull’'umano, cit.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 321

dell’anima. Cio non toglie, pero, che sia proprio I'10 in continuo divenire il punto di partenza cronologico
dell’indagine e quello reale che sente, vuole, pensa, opera ma che & sempre il medesimo 10, sul quale &
possibile riflettere per iniziare I’analisi esistenziale.®

Vi e poi una seconda accezione della coscienza che rinvia alla consapevolezza di sé, della
realta e del mondo che viene acquisita sulla base di un preciso riferimento ontologico metafisico,
chiaramente riconosciuto da Rosmini, che & I'anima. Su questo significato si intravede la conso-
nanza con la tradizione neuroscientifica e psicologica che da qui prende le mosse per risalire alla
ricerca delle condizioni di possibilita che per Rosmini sono di natura metafisica. Infine, il signi-
ficato della coscienza morale, nucleo fondante dell’essere e dell’agire personale, a cui Rosmini
dedica un vero e proprio trattato, & un’altra grande questione che viene affrontata da molteplici
punti di vista, ovvero quello della filosofia morale, la prospettiva teologica, la psicologia
dell’azione e infine la neuroetica. La concezione ideologica del materialismo neuroscientifico si
basa su una tendenza riduzionistica e astratta che esclude I'esigenza di reciproca integrazione
tra diverse dimensioni della realtd umana. Con cio0 si perde ’humanum e non si restituisce affatto
oggettivita e valore alla scienza che & essenziale al progresso e allo sviluppo e alla conoscenza
integrale. Oltre a cio, esistono infinte cose che sorpassano la scienza e che riguardano lo spirito
umano e I’anima, il bene spirituale e morale, a cui non si puo certo negare il valore e la consi-
stenza reale. Le analisi neuroscientifiche, correlate alla questione del soggetto agente e dell’agire
morale, dovrebbero piuttosto favorire il dialogo interdisciplinare di cui pure necessitano le neu-
roscienze dell’etica e I'etica delle neuroscienze.

A ben vedere, la distinzione husserliana tra noesi e noema si ritrova nel pensiero di Rosmini
che svolge I'indagine sull’origine delle idee e sul fondamento della conoscenza umana appro-
dando a un esito metafisico che si manifesta gia nel Nuovo saggio sull’origine delle idee, ma si per-
feziona soprattutto nelle opere della maturita come la Psicologia e la Teosofia, che coincide con la
metafisica della creazione e dell’Amore.

1l rapporto tra il soggetto e le essenze o idee universali, di cui parla Husserl, si chiarisce
nell’analisi rosminiana della conoscenza grazie all’'individuazione del fondamento metafisico
dell’'universalita dell’essere o essere ideale. Tale forma universale, oggettiva indeterminata, & la
forma di ogni conoscenza umana che conferisce il carattere di universalita alle essenze specifiche
delle cose. In questo modo si supera la prospettiva trascendentale kantiana e si procede oltre la
fenomenologia husserliana, di cui pure occorre riconoscere la validita, per riconoscere il mondo
oggettivo della verita trascendente che si caratterizza come il divino nell’'uomo da non confon-
dere con Dio, il lume della ragione che proviene da Dio e non dall’'uomo o dalle sensazioni. Questo
carattere metafisico della trascendenza della verita, che & anche immanente nell’'uomo e si ma-
nifesta nel carattere universale delle idee acquisite e derivate dal contatto di essere e sensazioni,
completa la trascendenza fenomenologica e la integra con la trascendenza metafisica che ne & il
fondamento.

Per altro verso Husserl, precisando il significato del termine fenomenologia e il metodo
dell'indagine fenomenologica, ha avviato il percorso fenomenologico che si & sviluppato in

® Ivi, pp. 387-388.

ISSN 2385-216X



322 | SILVIO SPIRI

molteplici direzioni e ha subito diverse interpretazioni. Di tutti gli sviluppi della fenomenologia
e difficile rendere conto.

Sul tema dell’intuizione intellettuale in Husserl e in Rosmini possiamo precisare quanto
segue. In riferimento alla tematica dell’intuizione in Husserl, lo studio condotto da Levinas ap-
pare imprescindibile.*® Husserl ed Edith Stein indicano 'intuizione eidetica come fulcro del me-
todo fenomenologico. Occorre rilevare che 'intuizione intellettuale di cui parla Rosmini ¢ innan-
zitutto intuizione dell’essere ideale e oggettivo che & principio e forma della conoscenza e di ogni
altra intuizione categoriale, quale stabile fondamento e condizione di possibilita della cono-
scenza. Affrontando la problematica gnoseologica nel Nuovo saggio sull’origine delle idee, Rosmini
si propone di indicare il fondamento metafisico del conoscere, come Michele Federico Sciacca ha
precisato nei suoi scritti e in particolare nei Principi della metafisica rosminiana.”’ Alla luce di tali
considerazioni, Tilliette precisa che «[I] intuizione rosminiana [...] precede e anticipa I'intuizione
categoriale di Husserl».* Al di la della questione storiografica, che rende difficile 'accostamento
e il confronto tra filosofi vissuti in periodi e contesti diversi, la questione é filosofica perché ri-
propone la domanda sul rapporto che intercorre tra fenomenologia e metafisica.

La fenomenologia contemporanea (Husserl, Edith Stein, Merleau Ponty, Ricoeur, Marion)
ha evidenziato la rilevanza antropologica del concetto di vita vissuta in prima persona, della
corporeita e il carattere intenzionale della coscienza, scoperto da Brentano. Nell'integrazione
della prospettiva fenomenologica con quella ontologica risalta il carattere oggettivo dell’inten-
zionalita conoscitiva, la quale & radicata nell’intuizione dell’essere intelligibile, ideale o ogget-
tivo. Inoltre, nel contesto della soggettivita metafisica il corpo & assunto nel suo rapporto e le-
game con il Sé.

Proseguendo nel confronto tra la filosofia rosminiana e la fenomenologia, la distinzione
rosminiana tra corpo soggettivo e corpo extrasoggettivo si trova anche nella fenomenologia di
Husserl che distingue Korper e Leib. Anche il modo in cui Rosmini rintraccia il fondamento onto-
logico del ‘sentire’ & un metodo che si puo definire fenomenologico, anche se il fondamento del
sentire, del conoscere e della percezione intellettiva & metafisico.

Rosmini definisce il ‘sentimento fondamentale corporeo’ come ‘sentimento vitale’. Questa
espressione viene utilizzata da Edith Stein. Un altro aspetto comune a Edith Stein e Rosmini & la
relazione tra indagine fenomenologica e riflessione metafisica. Tale impostazione suppone il co-
stante riferimento al pensiero di Aristotele e soprattutto alla filosofia di san Tommaso d’Aquino,
di cui entrambi mostrano di condividere I'istanza realistica che emerge nella metafisica dell’atto
di essere. La concezione dell’anima come forma del corpo & espressione di un’affinita tra Rosmini
e Edith Stein che, in alternativa alla visione riduzionistica del naturalismo e del positivismo,

8% Cfr. E. LEVINAS, La teoria dell’intuizione nella fenomenologia di Husserl, Jaka Book, Milano

2002.

% Cfr. M.F. Sciacca, I principi della metafisica rosminiana, in Ip., Interpretazioni rosminiane,

Marzorati, Milano 1963, pp. 105-135.

8 X. TILLIETTE, L’intuizione intellettuale da Kant a Hegel, a cura di F. ToMAsONI, Morcelliana,

Brescia 2001, p. 320.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 323

svolgono un’indagine psicologica nelle profondita dell’anima, protesa e aperta alla verita tra-
scendente.

silvio.spiri@gmail.com

(Istituto Superiore di Scienze Religiose Metropolitano “Don Tonino Bello” - Lecce)

ISSN 2385-216X



324 | SILVIO SPIRI

BIBLIOGRAFIA

Sant’Agostino, De Trinitate, a cura di G. Beschin, Citta Nuova, Roma 2003.

A. Ales Bello, L'intersoggettivita in Husserl, Stein e Rosmini: comunita e societd, in «Rosmini Studies»,
V, 2018, pp. 251-264.

E. Baccarini, La fenomenologia. Filosofia come vocazione, Studium, Roma 1981.

F. Bonatelli, La coscienza e il meccanismo interiore. Studi psicologici, Minerva, Padova 1872.

D. Dennett, L’atteggiamento intenzionale, Il Mulino, Bologna 1993.

M. Galvani, Uno squardo sull'umano. Antropologia e metafisica in Antonio Rosmini e Edith Stein, Tab
edizioni, Roma 2020.

M. Heidegger, Essere e tempo, tr. di P. Chiodi, Longanesi, Milano 1976.

E. Husserl, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, a cura di V. Costa, intr.
di E. Franzini, vol. I. Introduzione generale alla fenomenologia pura, vol. II: Ricerche
fenomenologiche sopra la costituzione, Einaudi, Torino 2002.

E. Husserl, I problemi fondamentali della fenomenologia. Lezioni sul concetto naturale di mondo (1910-
1911), a cura di V. Costa, Quodlibet, Macerata 2008.

E. Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, a cura di E. Paci, tr. di E.
Filippini, Il Saggiatore, Milano 2008.

E. Levinas, La teoria dell’intuizione nella fenomenologia di Husserl, Jaka Book, Milano 2002.

J. Maritain, L'umanesimo integrale, tr. di G. Dore riveduta dall’autore, presentazione di P. Viotto,
Borla, Torino 1964.

E. Mounier, Personalismo, Ave, Roma 1964.

E. Mounier, Il trattato del carattere, saggio introduttivo, nota bibliografica e cronologia essenziale
di G. Campanini, Edizioni Paoline, Milano 1990.

Th. Nagel, The View from Nowhere, Oxford University Press, Oxford 1986.

M. Nobile (ed.), Rosmini e la fenomenologia, Universita degli studi di Trento, Trento 2020.

P.P. Ottonello (ed.), Rosmini e 'enciclopedia delle scienze, Atti del Congresso internazionale diretto
da M.A. Raschini, Napoli 22-25 ottobre 1997, Olschki, Firenze 1998.

N. Pisapia, La coscienza, 11 Mulino, Bologna 2024.

M.A. Raschini, Rosmini oggi e domani, Marsilio, Venezia 1999.

C. Riva, Origine del principio intellettivo in A. Rosmini, in «Teoresi», X, 1955, 3-4, pp. 268-295.

G. Rizzolatti, Nella mente degli altri. Neuroni specchio e comportamento sociale, Zanichelli, Bologna
2008.

G. Rizzolatti - C. Sinigaglia, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, Raffaello Cor-
tina, Milano 2006.

G. Rizzolatti - C. Sinigaglia, Specchi nel cervello. Come comprendiamo gli altri dall’interno, Raffaello
Cortina, Milano 2019.

A. Rosmini, Introduzione alla filosofia, ENC vol. 2, a cura di P.P. Ottonello, Citta nuova, Roma 1979.

A. Rosmini, Antropologia in servizio della scienza morale, ENC vol. 24, a cura di F. Evain, Citta Nuova,
Roma 1981.

A. Rosmini, Antropologia soprannaturale, ENC vol. 39, a cura di U. Muratore, Citta Nuova, Roma
1983.

A. Rosmini, Psicologia, ENC vol. 9, a cura di V. Sala, Citta Nuova, Roma 1988.

ISSN 2385-216X



LA VIA DELL’INTERIORITA | 325

A. Rosmini, Psicologia, ENC vol. 10/A, a cura di V. Sala, Citta Nuova, Roma 1989.

A. Rosmini, Teosofia, ENC vol. 12, a cura di M.A. Raschini - P.P. Ottonello, Citta Nuova, Roma 1998.

A. Rosmini, Teosofia, ENC vol. 13, a cura di M.A. Raschini - P.P. Ottonello, Citta Nuova, Roma 1998.

A. Rosmini, Nuovo saggio sull’'origine delle idee, ENC vol. 4, a cura di G. Messina, Citta Nuova, Roma
2004.

M.F. Sciacca, Interpretazioni rosminiane, Marzorati, Milano 1963.

M.F. Sciacca, Il pensiero italiano nell’eta del Risorgimento, Marzorati, Milano 1963.

M.F. Sciacca, L'uomo, questo squilibrato, Marzorati, Milano 1968.

S. Spiri, Essere e sentimento. La persona nella filosofia di Antonio Rosmini, pref. di E. Baccarini, Citta
Nuova, Roma 2004.

S. Spiri, La sapienza dell’essere. Ontologia triadica e trinitaria, metafisica della creazione e dialettica nella
Teosofia di Antonio Rosmini, Aracne, Roma 2013.

E. Stein, Psicologia e scienze dello spirito. Contributo per una fondazione filosofica, tr. di A.M. Pezzella,
Citta Nuova, Roma 1996.

E. Stein, Introduzione alla filosofia, a cura di A. Ales Bello, Citta Nuova, Roma 2001.

E. Stein, Il problema dell’empatia, a cura di E. Costantini - E.S. Costantini, pref. alla seconda
edizione di A. Ales Bello, Studium, Roma 2003.

E. Stein, La struttura della persona umana. Corso di antropologia filosofica, a cura di A. Ales Bello - M.
Paolinelli, Citta Nuova - Edizioni OCD, Roma 2013.

X. Tilliette, L’intuition intelletuelle de Kant a Hegel, Vrin, Paris 1995; tr. it. L'intuizione intellettuale da
Kant a Hegel, a cura di F. Tomasoni, Morcelliana, Brescia 2001.

ISSN 2385-216X



