ROSMINI STUDIES 12 (2025) 23-45 J

FULVIO DE GIORGI

IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E
L’EDUCAZIONE ALLA PACE:
ROSMINI, MONTESSORI, MILANI

THE ITALIAN EDUCATIONAL METHOD AND EDUCATION FOR PEACE:
ROSMINI, MONTESSORI, MILANI

Moving from Rosmini’s broad pedagogical reflections, the Lectio identifies several charac-
teristics that outline a specific pedagogical approach, the “Italian method” in education.
Passing through Bosco and Montessori, this approach - whose core is a comprehensive im-
age of the child as a person and the need for their full emancipation - reaches all the way to
Don Milani.

In un mio recente volume' - un’opera che giunge dopo decenni di lavoro di scavo, da stu-
dioso “anziano” che cerca di tirare le fila di varie linee di ricerca, in uno sguardo unitario e com-
plessivo - mi sono chiesto, in analogia a tentativi esperiti in ambito filosofico, quali siano oggi
gli educatori italiani contemporanei, la cui figura e i cui metodi siano noti fuori d’Italia. Tre nomi
sono balzati all’attenzione sopra tutti: Giovanni Bosco, fondatore dell’istituto religioso dei Sale-
siani; Maria Montessori; don Lorenzo Milani.

Sono immediatamente evidenti alcuni tratti comuni a queste figure, se considerate per
coppie. Cosi sia per don Bosco sia per Montessori si parla di “metodo” (metodo preventivo in don
Bosco e metodo della pedagogia scientifica in Montessori), mentre don Milani rifiutava - ma in
un senso particolare suo proprio - una tale indicazione. Cosi pure appaiono chiari i profili simili
di don Bosco e di don Milani: entrambi preti cattolici, entrambi totalmente dedicati ai poveri,
alle realta popolari, entrambi educativamente attenti ai ragazzi e ai giovani (piti che ai bambini
in eta pre-scolare come per la Montessori), specie se emarginati dal sistema sociale. Non

' F. DE GIORGI, Il Metodo Italiano nell’educazione contemporanea. Rosmini, Bosco, Montessori, Mi-

lani; Scholé Morcelliana, Brescia 2023.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | FULVIO DE GIORGI

mancano infine le analogie tra Montessori e Milani: soprattutto la critica radicale alla scuola
tradizionale e poi anche I’educazione alla pace (e su quest’ultimo aspetto ritornero).

Meno ovvio e di non immediato riconoscimento & invece il filo pedagogico che lega tutti e
tre e che potrebbe far parlare di “Italian Method”. Eppure esiste una prospettiva comune e, so-
prattutto, le tre esperienze possono essere ricollocate, in una visione articolatamente ampia e di
lungo periodo, nell’alveo storico della tradizione italiana di educazione emancipatrice. Vi & poi
la non banale osservazione che furono tutti e tre cattolici e di profonda spiritualita.

Questo Italian Method ha, pertanto, una sua unita storica originaria: meno visibile sul piano
internazionale contemporaneo, nel quale non é cosi presente oggi la ricerca rivolta verso i pro-
tagonisti di tale stagione pedagogico-educativa italiana: mi riferisco a quella che potrebbe sinte-
ticamente definirsi come “la pedagogica cattolica del Risorgimento” (e che si collega, pure, alla
coeva “scuola italiana di spiritualita”),’ cioé quel pensiero pedagogico, spesso accompagnato ad
una concreta opera educativa, proprio di quegli intellettuali, preti e laici, cattolici, che furono a
favore della rivoluzione nazionale italiana - il Risorgimento appunto. Tale rivoluzione, com’e
noto, porto, nel XIX secolo, all’'unificazione d’Italia e dunque alla nascita e alla costruzione dello
Stato unitario: processi in cui questa linea pedagogica giocd un ruolo primario e, potrei dire,
egemonico, fondamentale in quel Nation-building cosi essenziale, nell’esperienza storica italiana,
per fondare e consolidare lo State-building. La figura principale di tale linea pedagogica fu, come
e ben noto, quella di Antonio Rosmini.

Gli “indicatori pedagogici” di tale Metodo Italiano possono essere cosi schematicamente
tipizzati:

e Tensione emancipatrice dell'impegno educativo, secondo una dialettica di liberta/libera-
zione, in riferimento alla dignita dell'umano comune, offesa in molti contesti contem-
poranei

e Attenzione alla Persona, integralmente considerata in tutte le sue dimensioni (compresa
la dimensione religiosa) e nel concreto del singolo individuo, con le sue potenzialita per-
sonali, sempre presenti

e Trama religiosa profonda del pensiero pedagogico e della propria vita personale

e Opzione educativo/esistenziale per il campo “popolare” (cioé per gli ambienti sociali pit
poveri)

e Continuita di sviluppo educativo, secondo il ritmo triniforme: sviluppo sensoriale, svi-
luppo intellettuale, sviluppo morale

e Sorgivita - anche educativa - della Parola e poi del testo scritto/letto: dall’educazione
sensoriale all’educazione intellettuale

e Educazione religiosa non come “curricolo” prescritto, ma come potenzialita da mante-
nere sempre aperta nelle situazioni esistenziali reali (senza eliminazioni preventive e “a
priori”): come liberta spirituale a tutto campo e non come imposizione confessionale

2Cfr. F. DE GIORGI, La scuola italiana di spiritualita. Da Rosmini a Montini, Morcelliana, Brescia

2020.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 25

e Maestro/a come osservatore e moltiplicatore “preventivo” di energie: importanza della
sua coerenza di comportamenti (testimonianza di vita)

e Dialettica, non disarticolabile, istruzione/educazione nell’'unico processo formativo

e Importanza - in tale processo formativo - di esercizi della vita pratica e/o lavoro (non
del gioco)

e Sensibilita per la bellezza e per I'arte

e Prospettiva scolastica connessa alla liberta di insegnamento, con possibilita autonome
dal basso (ma non contro la scuola statale in quanto tale, bensi - nel caso - contro le sue
forme specifiche di un dato momento storico)

e Coscienza sociale e civile e, in senso lato, politica, ma autonomia da tutti i partiti politici

e Rifiuto del nazionalismo e orizzonte valoriale incentrato sulla Pace

Proprio su quest’ultimo aspetto vorrei, in questa sede, soffermarmi.

Prima perd mi pare opportuno segnalare come questi indicatori perimetrino un indirizzo
educativo-pedagogico che mira a superare molti “dualismi” (o dicotomie) presenti nella storia
della pedagogia contemporanea: il dualismo tra la pedagogia “negativa” di matrice rousseau-
viana (ma che giunge all’attivismo contemporaneo), spontaneistica e puerocentrica, e la pedago-
gia completamente plasmatrice dell’educando (da Helvétius a Herbart, dal positivismo al com-
portamentismo skinneriano), con la centralita del maestro e le pratiche di “ammaestramento”;
il dualismo tra psicologismo e sociologismo; il dualismo tra individualita e collettivo. E questo
superamento si realizza con una articolazione tripolare.

Ci0 e possibile grazie ai due dispositivi teorico-spirituali fondamentali elaborati da Antonio
Rosmini (da riprendere, ovviamente, in relazione al Metodo educativo): il Sistema della Verita
(sul piano filosofico) e il Sistema della Carita (sul piano teologico-spirituale), tra loro intrinseca-
mente collegati. Il Sistema della Verita era incentrato sulla “triniformita” dell’Essere, distinto
nelle tre forme dell’Essere Ideale, Essere Reale, Essere Morale. L’educazione allora, se la vediamo
attraverso questo prisma triniforme, presenta un’articolazione che permette, come si & detto, di
superare ogni dualismo pedagogico. L’essere ideale dell’educazione - possiamo dire - & dato
dall’educatore con le sue competenze; I'essere reale dall’allievo con la sua attivita di apprendi-
mento; I'essere morale dalla comunita-di-relazione (non solo la relazione tra maestro e allievo,
ma anche tra condiscepoli, tra maestro e comunita di allievi nel suo complesso, tra allievo e am-
biente educativo strutturato dal maestro). La comunita-di-relazione, per Rosmini, era data dallo
stesso Istituto della Carita (per non risalire ai giovanili tentativi della Societa degli Amici): ma la
possiamo pure vedere nell’Oratorio salesiano, nella montessoriana Casa dei Bambini e nella
Scuola di Barbiana di don Milani.

Ma, ancor piut in profondita, sul piano spirituale, vi era il Sistema della Carita, nel quale
Rosmini distingueva (anche qui con una visione triniforme): Carita corporale o materiale; Carita
intellettuale; Carita spirituale. La carita intellettuale - come lo stesso Rosmini indicava - si espri-
meva nell’educazione (da qui la fondamentale concezione, non ovvia e neppure molto diffusa,
dell’educazione come forma di carita). La carita corporale portava all’opzione preferenziale per
i poveri, in un contesto di attenzione alle dinamiche sociali. Infine, la carita spirituale - facendo
sintesi con le due precedenti - si sporgeva sulla dimensione escatologica e si esprimeva
nell’opera di evangelizzazione, per elevare I'umanita alla salvezza soprannaturale.

ISSN 2385-216X



26 | FULVIO DE GIORGI

E qui, a me pare, si riannodano e trovano una solida sintesi anche i vari e differenti aspetti
delle successive esperienze di don Bosco, di Montessori e di don Milani. Potremmo dire che il
sistema o metodo preventivo di Giovanni Bosco si precisa e si definisce nella carita intellettuale.
Il metodo Montessori si precisa e si definisce nella pedagogia della liberta. E I'esperienza della
scuola di Barbiana di don Milani si precisa e si definisce nel contesto dell’educazione emancipa-
trice, cioé come emancipazione. E dunque questa, mi pare, la cifra pili tipica del Metodo italiano:
liberazione educatrice e carita emancipatrice.

Tale prospettiva educativa mostra punti di contatto significativi con alcuni sviluppi suc-
cessivi delle pedagogie contemporanee: soprattutto con la pedagogia critica (Paulo Freire, Carlos
A. Torres, Henry Giroux, Gloria Jean Watkins/bell hooks), ma anche con certe posizioni di psico-
pedagogia dinamica (Frangoise Dolto), con istanze neopersonaliste ed ecopacifiste (Alex Langer,
Tonino Bello) e con percorsi neomontessoriani (Mauro Laeng, Grazia Honegger Fresco).

Tuttavia, probabilmente, la migliore eredita del Metodo Italiano € quella che emerge nelle
proposte e riflessioni sull’educazione di Jorge Mario Bergoglio: ma qui il discorso sarebbe molto
ampio.’ Si puo pero gia concludere che, infine, come appunto dimostra I'insegnamento sociale di
papa Bergoglio (dall’ecologia integrale alla fraternita universale all’educazione emancipatrice),
oggi il Metodo Italiano rimane “italiano” solo per una connotazione storica. Ma la prospettiva
che indica - attualissima - & quella di una via necessaria per I'intera umanita, la quale ha una
struttura interconnettrice globale, economie interdipendenti, circolazioni culturali e comunica-
tive internazionali, e tuttavia conserva logiche geopolitiche nazionalitario-imperiali e perfino
belliche, che sono primitive, assurdamente autoreferenziali e tragicamente inadeguate. E pos-
sono condurre al suicidio della specie umana.

Ecco perché vorrei soffermarmi, in particolare, sul tema dell’educazione alla pace, in un
percorso che parte da Rosmini ma che culmina in Montessori e in Milani.

1. Rosmini: la pace dopo le guerre napoleoniche

Concentro la mia attenzione sugli anni che vanno dal 1823, quando Rosmini, il 25 settem-
bre, tenne a Rovereto un panegirico in memoria di Pio VII appena scomparso, al 1831, quando
finalmente - dopo una lunga opposizione della censura austriaca - il Panegirico, intanto rivisto e
corretto, fu pubblicato a Modena. E a questa edizione a stampa faro riferimento.

In quegli anni, sviluppando gli studi avviati a Rovereto e a Padova, Rosmini si trasferi a
Milano e ando via via precisando una sua posizione culturale originale, ostile al neo-giuseppini-
smo austriaco ma anche ben distinta dall’'ultramontanismo reazionario: una sensibilita cristiana
riformatrice, organata sui principi di liberta, pace e fraternita universale, che egli condivise con
Niccold Tommaseo e poi con Alessandro Manzoni: Tommaseo, suo amico e collega universitario
a Padova, poi suo sodale a Milano e uno dei tramiti della fondamentale amicizia di Rosmini con

3Per un avvio di approfondimento cfr. PAPA FRANCESCO, La mia scuola, a cura di F. DE GIORGI,

La Scuola, Brescia 2014.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 27

Manzoni.

Peraltro, le riflessioni rosminiane di questo periodo, lette nel contesto delle relazioni, ap-
punto, con Tommaseo e con Manzoni, ma anche con il suo segretario Maurizio Moschini, assu-
mono un valore storico piu generale. Se, infatti, ’eta della Restaurazione, attraverso un certo
romanticismo tossico, fu all’origine, in vari contesti europei, di correnti nazionalitarie, irrazio-
nali e bellicose, con possibili sviluppi di tipo razzistico, se d’altra parte il tema della nazionalita,
della liberta nazionale italiana e percio delle guerre d’indipendenza avrebbe aperto, come ho gia
accennato, un “caso di coscienza” nello stesso cattolicesimo italiano, tuttavia nella medesima
Restaurazione, periodo ricco di origini e dalla natura anceps, vi fu pure un primo emergere in
Italia, nell’ambito della cultura cattolica, grazie appunto a Rosmini a Tommaseo e a Manzoni, di
visioni spirituali ed etico-politiche incentrate sulla pace. Si ando cosi delineando un’originale
visione della pace europea, fondata sull’anti-dispotismo e sulla liberta, come pure sull’istruzione,
sulla religione e sulla carita.

1l Rosmini, che nel 1823 pronunciava il panegirico dello scomparso pontefice, aveva gia
dato prove del suo valore. Tra il 1819 e il 1821 aveva scritto Dell’educazione cristiana e, pitt 0 meno
contemporaneamente, la Storia dell’Amore cavata dalle Divine Scritture, entrambe pubblicate suc-
cessivamente, in tempi diversi. Dal 1822, ritornando momentaneamente a Rovereto dopo gli anni
universitari a Padova, egli avviava pit approfonditi studi sulla Politica. Nel 1822 diede alle
stampe il Saggio sopra la Felicita, dedicandolo all’amico Grasser, allora nominato vescovo di Tre-
viso e poi consacrato nel marzo 1823, presente Rosmini, a Venezia dal patriarca Giovanni Ladislao
Pyrker. Nel 1823 Rosmini pubblico poi Dell’educazione cristiana dedicandolo, con data 20 maggio,
proprio a Pyrker. L’operetta fu conosciuta da Manzoni, che la apprezzo. Intanto Rosmini aveva
accompagnato appunto il patriarca Pyrker, in un viaggio a Roma, dal 6 al 29 aprile 1823, e aveva
incontrato Pio VII, il quale, esortandolo agli studi, non aveva mancato di ricordare i suoi contra-
stati rapporti con Napoleone. In quel primo soggiorno romano, Rosmini fece pure la conoscenza
del monaco camaldolese Cappellari, il futuro Gregorio XVI, che lo introdusse alla dialettica in-
terna alla Chiesa cattolica, tra la corrente dei “politici” e quella degli “zelanti”, la quale poi aveva
al suo interno sensibilita diverse. Cio costitui per il Roveretano un pill consapevole approfondi-
mento intellettuale e spirituale.

Il Panegirico di Pio VII, nella versione definitiva data alle stampe, lungamente bloccata,
come ho gia accennato, dalla censura austriaca, costitui, dunque, una ponderata e chiara presen-
tazione delle idee rosminiane, approfonditesi e precisatesi nel senso che si € detto.

Esso era largamente incentrato sullo scontro tra Pio VII e Bonaparte. Ovviamente si inse-
riva in quel mito di Pio VII, avviatosi con la “cattivita napoleonica” del pontefice, prima a Savona
e poi a Fontainebleau. Se Foscolo, ancora vivente Pio VII, aveva proiettato sulla sua figura quella
di Gregorio VII, se le altre voci, come quelle di de Maistre o di Ventura, che si aggiunsero ormai
in clima di Restaurazione, svilupparono ancora in chiave cattolico-ecclesiastica questa costru-
zione mitografica (che avrebbe avuto echi fino in Gioberti), Rosmini, evocando pure I'incontro
personale avuto con il pontefice, sviluppo il suo contributo con originalita, intrecciando varie
tematiche: I’anti-cesarismo, che prefigurava un protocattolicesimo liberale (perché la difesa dei
sovrani legittimi si congiungeva a quella della liberta dei popoli, nel concetto di «giustizia

ISSN 2385-216X



28 | FULVIO DE GIORGI

pubblica»); I'affermazione della «liberta d’'Italia in quanto si lega colla liberta della Chiesa»,* con-
cludendo in una perorazione finale sui destini dell'Italia che avviava ad un’intonazione guelfa
(pit che neoguelfa) del sentimento nazionale; la visione di un ministero pontificio come in sé
chiamato ad una missione pacifica e pacificatrice.

L’intonazione complessiva presentava, certo, vibrazioni in continuita con il riformismo spi-
ritual-pastorale settecentesco e perfino tipiche della corrente dei “politici”, come la giustifica-
zione del potere temporale del papa, presentata come indispensabile garanzia della liberta pa-
storale necessaria al suo ministero universale. Ma non si mancava di far vedere come Pio VII,
proprio quando era stato spogliato di ogni potere temporale, aveva fatto rifulgere I’essenziale
profilo sacerdotale del papato. In ogni caso, 'accento prevalente del Panegirico era religioso, or-
mai in linea con le prospettive degli “zelanti”, ancorché certamente non in una chiave reaziona-
rio-restauratrice, ma mostrandosi aperto alle innovazioni e alle riforme.

In quanto vicino allo zelantismo, il Panegirico era nitidamente e fortemente antigiurisdizio-
nalista. La critica a Napoleone era all'interno di una pit generale critica ad ogni esorbitante in-
tromissione oppressiva del potere temporale sul potere spirituale, cosi che non meraviglia che il
Panegirico urtasse e insospettisse la censura austriaca, per le sue ovvie implicazioni contrarie al
neogiuseppinismo governativo.

Cid che maggiormente poneva le basi del successivo cattolicesimo liberale (nella misura in
cui questa definizione si puo adattare a Rosmini) non era tuttavia tanto la rivendicazione della
libertas Ecclesiae che a sua volta rendeva necessaria la liberta d’Italia: la difesa cioe della «italica
liberta nella quale la liberta dell’apostolica sedia & contenuta».’ Era soprattutto ’approccio anti-
cesaristico che presentava |’essenza nuova dell'Impero di Napoleone, visto come sacralizzazione
del potere. Vi era stata, indubbiamente, una separazione tra Stato e Chiesa, preparata dall’lllu-
minismo e trionfata con la Rivoluzione francese, fino agli estremi giacobini di persecuzione scri-
stianizzatrice. Da questo punto di vista, il Concordato napoleonico, che metteva fine a tale per-
secuzione, aveva un valore positivo e fece bene Pio VII a sostenerlo. Ma poi, a partire dagli articoli
organici del culto cattolico, Napoleone sviluppo una prospettiva di asservimento della Chiesa allo
Stato, del Papa all'Imperatore, che mirava a utilizzare la religione per sacralizzare il potere poli-
tico. E questo, evidentemente, era il rischio pit1 grave e pit1 grande: pericolo anche maggiore della
separazione laicizzatrice.

Ma l’aspetto che, in questa sede, pit vorrei sottolineare & ’emergere di un ideale di pace,
che era in sintonia con le posizioni nuove di un Manzoni e di un Tommaseo, e che appare come
una prima chiara affermazione, nella cultura cattolica italiana, di un embrione di pacifismo, in
senso contemporaneo.

In effetti, in quel fervido sodalizio milanese, che vedeva amicalmente insieme il pitt maturo
Manzoni con Rosmini, in posizione centrale, e con i pitt giovani Tommaseo e Moschini, si decanto
un preciso ideale di pace.

* A. ROSMINI, Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di PI0O SETTIMO Pontefice Massimo, Eredi
Soliani, Modena 1831, p. 9.

> ROSMINI, Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di PIO SETTIMO Pontefice Massimo, cit., p. 116.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 29

Nei primi anni della Restaurazione, prima ancora che Rosmini si stabilisse a Milano e lo
incontrasse personalmente, Alessandro Manzoni, nella cosiddetta seconda parte delle Osserva-
zioni sulla morale cattolica - scritta nel 1819-20 ma non pubblicata -, affermava:

La fratellanza universale degli uomini € una bella rivelazione del Cristianesimo. Sono diciotto secoli
che nel bollore degli orgogli e delle avversioni nazionali san Paolo (Paul. Ad Coloss. I1I, 11) invitava tutti
a rivestirsi dell'uomo nuovo, dove non & Gentile né Giudeo, circonciso e incirconciso, Barbaro e Scita,
servo e libero, ma tutto e in tutti Cristo. La comune miseria e la comune speranza, un solo Salvatore per
tutti, ed una patria immortale per tutti, sono idee che dovrebbero opprimere le rivalita e gli odi che,
risguardando ai loro effetti ed alle loro cagioni, e alla durata delle vite che occupano, sarebbero ridicoli,
se ogni traviamento di uno spirito creato ad immagine di Dio non fosse sempre un oggetto tristo e serio,
se tutto quello che separa 'uomo dall'uomo non fosse sempre una grave sventura.®

Del resto, Manzoni, nella Pentecoste, scritta tra il 1817 e il 1822 e che Rosmini conobbe nel
febbraio 1823, appena pubblicata, mostrava come i cristiani della terra intera, «sparsi per tutti i
liti», fossero resi «uni [...] di cor» per la potente azione dello Spirito Santo, che apriva peraltro,
per queste «genti nove, orizzonti di liberazione, culminanti nella pace:

Nova franchigia annunziano
i cieli, e genti nove;

nove conquiste, e gloria
vinta in piu belle prove;
nova, ai terrori immobile

e alle lusinghe infide,

Pace, che il mondo irride,
ma che rapir non puo.

In effetti si potrebbe anche, in sede storica, irridere a questa pace, intendendola come idea-
lizzazione poetica delle linee liberticide della Santa Alleanza, cioe di una pace europea oppressiva
e poliziesca, sostenuta dalle baionette e dal sangue. Ma sarebbe cattivo giudizio storico. Le bio-
grafie di Manzoni, di Rosmini e di Tommaseo mostrano che ben altri erano i loro ideali.

Sempre nel 1823, dunque, dopo la morte di Pio VII, Rosmini - come si € detto - ne pronuncio
il panegirico. Di fronte a Napoleone, il papa appariva come campione dell’ideale evangelico di
pace. Il Bonaparte, traendo Pio VII prigioniero in Francia, aveva sperato forse «che il Vicario del
Dio della pace mutasse in un Druido di tale, che “il Dio, nomavasi, della guerra”».” Ma ne ottenne
«un sacerdotale insuperabile rifiuto».® Rosmini mostrava come nella storia i pontefici fossero
stati artefici di pace, per la ricevuta «divina incumbenza di conciliare pace come padri alle

® A. MANZONI, Scritti filosofici, a cura di R. QUADRELLI, Rizzoli, Milano 1976, p. 309.
7 ROSMINI, Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di PIO SETTIMO Pontefice Massimo, cit., p. 62.

5 Ivi, p. 63.

ISSN 2385-216X



30 | FULVIO DE GIORGI

nazioni».” Ma soprattutto Rosmini sottolineava la risposta non violenta di Pio VII alla violenza
dell'Imperatore, senza perd che egli rinunciasse alla resistenza e cedesse servilmente a Napo-
leone:

Arduo é contro I'armi difender la pace. Ma non solo pugna Pio per la pace, ma colla pace. Ché mentre
per non venire in discordia con altra gente, cui egli abbraccia ed ama egualmente, asserisce e rafferma
neutralita in fronte al piti potente e minaccevole soldato Europeo, che di pacifico stato vorrebbe fra parti
e inimicizie ravvolgerlo: conserva anche in questo medesimo ogni pit sottil legge di amicizia generosis-
sima.

Questo argomento rosminiano appare fondamentale. Il Roveretano affermava come si do-
vesse combattere per la Pace, ma soprattutto mostrava come si potesse combattere con la Pace,
cioe con una resistenza non violenta.

Si dira: non poteva Pio VII con forza opporsi all' Imperatore [?]. Dunque non & virtli maggiore essersi
opposto coll’animo? [...] a quella sapienza, umanita, religione, non fu buona violenza contro violenza,
giudicando prima piu onesta, e di poi oltre ogni veduta umana piu efficace e piu breve, quella tolleranza
e pace e amore, che contro la violenza appunto difendeva.

Rosmini intendeva far comprendere come non si trattasse di ingenuita debole e impotente,
ma di azione realistica e lungimirante. E invitava a considerare |’atteggiamento di Pio VII anche
dal punto di vista dell’avvedutezza politica. Certo, il dominante realismo politico avrebbe consi-
gliato atteggiamenti pill arrendevoli, cioe un utilitaristico e opportunistico accomodamento. Pio
VII scelse una via diversa, quella della resistenza, fondata sul dettato evangelico, ma, tuttavia,
rapportata ad una consapevole valutazione della possibilita o non possibilita di una opposizione
violenta:

E in questo che avrebbe detto al sommo Pio un avveduto politico? [...] & vano che gli resista: s’acco-
modi con lui, cosi guadagna alla Chiesa tanta potenza [...] tutt’altro consiglio egli segui [...] su quella sua
risoluzione cosi argomento: Pio o poteva contrapporre a Napoleone forza, o non poteva. Se poteva, am-
mirabile & quella mansuetudine, che alla forza preferisce di opporre i proprj patimenti. Se nulla aveva da
opporre, nulla che il sostenesse, questo & veracemente I’estremo della Fortezza, non lasciarsi smuover
’animo da onesta, ancora che di difesa ignudo e di forza.'

Con questo suo comportamento di resistenza ferma ma senza violenza Pio VII fece si, se-
condo Rosmini, «che fin d’allora s’espandesse un candido vessillo di pace, sotto cui rinnovata e
quasi mansuefatta s’aperse gia I’eta nostra all’europeo riordinamento».' E il Roveretano affer-
mava, esponendo in realta i propri convincimenti, che con I'atteggiamento di silente resistenza,
recandosi in Francia, era come se il papa affermasse:

°1vi, p. 66.
°1vi, pp. 70-72.

U lvi, p. 101,

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 31

Sarebbe desiderabile cosa che nelle contese tra principi, un Tribunale santissimo eretto fosse e ri-
conosciuto, il quale per comune consenso portasse di quelle sentenze, e per comune rettitudine si il pitt
possente e animoso, come il meno, a quel giudizio si sottomettesse. [...] Recomi in Francia a rimettervi il
sacro fuoco smarrito, e porre con cio insieme e sacrare, io spero, la prima pietra di un nuovo edifizio in
Europa, di un nuovo tempio, in cui i Cristiani adorino in pace il nome del Dio della pace. E non volgeranno
di qui molti lustri, che un nuovo, ordine a cui oggi io sospiro di dover dar principio e solenne consecra-
zione, crescera in modo inaspettato, come crescono I'opere del Signore eterno. E avvicineranno i tempi,
di cui presso i sapienti del secolo ¢ fino il pensiero in deriso, quando la Religione di Gesu Cristo, il Principe
della pace, condendo una Scienza matura acciocché non corrompasi, e congiungendola colla Cristiana
Giustizia, apportera lo spettacolo di quel Tribunale civilissimo, evangelico da me bramato, ultimo defini-
tore de’ regali dissidj. [...] E ben della guerra ogni pace & megliore.

All'interno di questo impegno del papa per «la pace di tutto il mondo» si inserivano, se-
condo Rosmini, come si € gia accennato, le cure per «l’italica liberta nella quale la liberta dell’apo-
stolica sedia & contenuta».”® Vi era, certo, un’interessante e nuova nota di nazionalita e di liberta
italiana - una intonazione che potremmo dire guelfa - ma vi era soprattutto una visione religiosa.
E il panegirico si chiudeva richiamando, appunto, la pieta religiosa: «La quale percio dirigendosi
in uno scopo che sta nella Eternita, e ad esso convertendo le stesse umane passioni, genera
nell’'uomo una quiete sublime, e produce quella insigne dottrina della pace, che il grande nostro
Pontefice, appellandosi ognora col suo titol pitt caro “Vicario del Dio della pace,” in tutto il
mondo predico e difese»."

Chiaramente il Roveretano poneva la ricerca filosofica, che allora stava avviando vigorosa-
mente, in tale auspicata visione, lavorando, appunto, per giungere a quella «Scienza matura»
sulla cui base si sarebbe fondata I'istituzione di quel «Tribunale civilissimo». Si trattava, in realta,
dell’elaborazione che avrebbe portato alla proposta del Tribunale politico, in successive opere
rosminiane, sia pure declinata nel senso di una pacificazione interna allo Stato con una sorta di
Corte costituzionale. Ma intanto, per questo studio, egli lesse lo scritto di Kant sulla pace perpe-
tua, i progetti di pace universale dell’abbé de Saint-Pierre e le osservazioni di Leibniz a tali pro-
getti.

Qualche mese dopo il panegirico, il 22 dicembre 1823, Rosmini, da Rovereto, scriveva al
Tommaseo: «Ho tracciato oggi una lettera all’ab. Mai sopra una pace fra letterati italiani. Sogni! 1l
so bene: né sempre ¢ inutile il sognare».” Questa lettera ad Angelo Mai non ci € rimasta. Ma se
ne possono indovinare gli echi in alcuni appunti di Maurizio Moschini, il giovane segretario di
Rosmini, che coabitava a Milano con lui e con Tommaseo.

Venendo ad una considerazione dei tempi correnti, nel Saggio sull’'Unita dell’educazione, pub-
blicato in quello stesso anno, 1826, e riproposto nel primo tomo degli Opuscoli filosofici nel 1827,

21vi, pp. 102-103.
5 Ivi, p. 116.
Y 1vi, p. 129.

5 A. ROoSMINI, Epistolario completo, I, Tipografia Giovanni Pane, Casale 1887, p. 495.

ISSN 2385-216X



32| FULVIO DE GIORGI

Rosmini esordiva ponendo il problema della valutazione dello «spettacolo morale» che lo stato
dell’'umanita allora presentava. E notava come tra persone equilibrate e in buona fede vi fossero
perd due giudizi opposti (0 estremamente negativi o invece molto positivi). Ne concludeva che
avevano ragione entrambi e che ci fosse una vera ambiguita nella realta sociale uscita dalla tra-
gedia delle guerre napoleoniche:

Laonde egli sembra pit tosto che lo spettacolo cui 'uman genere presenta nei nostri tempi, abbia
in sé qualche cosa che il renda quasi di due viste diverse, e simile, per cosi dire, ad un colore cangiante
che si mostra mutato al solo mutare dell’angolo della luce sotto cui si riguarda. E duplice veramente si
puo dire che sia lo stato presente dell’'universo morale. Egli riviene pur ora da un atroce combattimento
nel quale se le schiere della virtts hanno portato pieno trionfo, egli fu pero atroce e sanguinoso; ed il suo
aspetto e simile ad uno spaventevole campo di battaglia sul quale i gridi della vittoria s’innalzino in mezzo
ai monti di cadaveri ed ai fiumi di sangue, e le lagrime della gioia de’ vincitori, si mescolino a quelle che
loro spreme una compassione involontaria ed un sentimento irresistibile di fratellanza coi periti. I vinci-
tori stessi pur troppo si ritrovano indeboliti dal combattimento, e le loro file non sono piene: e solo dai
secoli aspettar si puo ai mali della guerra sostenuta un rimedio, se pur sapranno raccogliere i successori
il frutto della vittoria. Avvi ragione adunque a spargere lacrime di dolore; ed insieme di educare in mezzo
ad esse il ramuscello d’olivo che seminato da’ travagli e dalla costanza de’ presenti, cresce occulto alla
pace degli avvenire, e rallegra il pensiero di quelli che rifuggendo dalle presenti sciagure, si protendono
coll’animo loro fatto a letizia alle piti ampie speranze del futuro, e par loro di vedere piu sereno il cielo
perché s’accorgono del molto allentare della tempesta.'®

Era incoraggiante, per Rosmini, che la voce ammonitrice del papa, che chiamava alla pace
e alla fratellanza, ricevesse una calda e generale accoglienza:

E che conforto di letizia non debbe aver portato al capo della Chiesa di Gesu Cristo il vedere che
quando innalzando la sua voce di pace e di universale benevolenza proclamo agli uomini inaspriti tuttavia
dalle recenti fazioni e ancor ringhiosi sui beni caduchi di questa terra universale perdono dal cielo, a
condizione di universale perdono fra loro e di scambievole compatimento in nome del comun Redentore;
trovo mille schiere che risposero alla sua voce colle lor voci di compunzione e di ravvedimento, ed il
mistico corpo di Cristo, la cui prima legge € d’avere un cuor solo ed un’anima sola, si rinforzo di santi
proponimenti, si rabbelli di nuove grazie e di nuove virtu?"’

E Rosmini indicava nell’educazione e nella religione cristiana, cioe nell’educazione fondata
sul cristianesimo, una via alla pace:

Ed é certamente I’educazione delle venienti generazioni uno de’ preziosi mezzi che possono mettere
il mondo al coperto dalle estreme sciagure [...]: € 'educazione quella che puo cogliere i frutti della vittoria

® A. RosMINI, Sull’unita dell’educazione. Saggio terzo, in Ip., Opuscoli Filosofici, I, Pogliani, Mi-

lano 1827, p. 216.

Y 1vi, p. 221.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 33

e riparare le devastazioni della guerra [...]."

Nella prefazione al primo tomo degli Opuscoli, Rosmini inseriva la sua stessa filosofia all’in-
terno di questo paradigma cristiano di generale benevolenza sociale, fondato sulla pace, sulla
religione, sull’educazione e sull’amore:

Come tale filosofia e I'interprete della natura, cosi & pure I'interprete dei voti del cuore umano. Ella
medita da una parte di unire gli uomini col Creatore, e da un’altra di unirli fra loro. Se colla prima sua
cura si fa ministra di pace e di felicita ad ogni individuo; la seconda sua cura ¢é di spargere 'amore fra gli
uomini; un amore pieno e profondo; un amore universale e permanente, perché ha per guida la verita, e
per fine la virtu. [...]

Questa egli crede che sia per divenire la tessera della grande fratellanza de’ battezzati. Guai a coloro
che seminando I'odio fra gli uomini, raccolgono la discordia e la distruzione! che ricusano di far parte con
quelli, che sentendosi nati all’amore, fabbricano la casa comune in sulla pietra, e vi riposano nella pace e
nella unital®

Solo pochi anni dopo, nel 1833, Tommaseo, in un suo scritto dedicato all’educazione del
popolo, allargava lo sguardo a nuovi possibili orizzonti, a partire dall’'unita commerciale e di in-
teressi materiali, ma per evolvere verso la fine di ogni tirannide e di ogni guerra, sul fondamento
dell’istruzione, della religione e dell’amore. Prendendo una sorta di postura profetica, egli vati-
cinava - con una forma quasi di mazzinianesimo cristiano - un’unita italiana e, insieme, un’unita
europea, in un’era nuova di pace:

Al qual fine conducevolissimi saranno i consorzi commerciali, stretti fra provincie e nazioni, con-
sorzi che si verranno formando, allorché piti sane idee di commerciale utilita si verranno diffondendo tra
gli uomini; allorché il commercio stesso sara assoggettato alle norme d’un’educazione scientifica; allorché
non solo i principii del diritto, come un celebre italiano inculcava, ma quelli della morale ancora si ver-
ranno nell’economia pubblica infondendo a renderla piu salubre e piltl limpida; [...] allorché gl’interessi
materiali intrecciati da nazione a nazione stringeranno una prima materiale unita, la qual frattanto ren-
dera impossibile le diplomatiche tirannidi e le militari; [...] allorché gl’interessi dell’individuo saranno si
visibilmente stretti con quelli del comune, e que’ del comune con gl’interessi della provincia, e della pro-
vincia con la nazione, e dell’'una nazione con I'altra, che la differenza tra la forza e la debolezza non con-
sistera pit nella larghezza de’ diritti e nella licenza dei lucri, ma nella gravita de’ doveri e nella responsa-
bilita degli uffizi.

[...] imaginiamo insomma alla pacifica milizia delle arti e delle scienze imposta quella missione in-
novatrice che fu sinora quasi unicamente concessa alla forza brutale d’un despota, alle sanguinose spade
dello straniero invasore; e sara lecito sperare in Europa, nel mondo I'era dell’unita e della pace. [...] io
vorrei sopra tre grandi elementi di unita principalmente insistere, dico l'istruzione, la religione e

8 Ibidem.

¥ Ip., Prefazione, in ID., Opuscoli Filosofici, 1, cit., pp. XIII-XV.

ISSN 2385-216X



34 | FULVIO DE GIORGI

I’amore.?

Era dunque un ideale di pace e di fraternita universale, nel quale si ricomprendevano le
istanze di liberta, di pubblica giustizia e di carita.

2. Maria Montessori: cardini dell’educazione alla pace

Tra le grandi figure dell’educazione contemporanea, Maria Montessori e don Milani sono
probabilmente le voci piti chiaramente impegnate nell’educazione alla pace, un ambito che viene
a caratterizzare fortemente le loro proposte pedagogiche. Del resto, come ho gia detto, entrambe
le figure possono essere viste, storicamente, in un alveo di riflessione sull’educazione che risale
alle formulazioni di Rosmini circa il Metodo educativo.

Alla base vi era, peraltro, una postura etico-spirituale che storicamente si colloca nel piu
ampio contesto della cultura cristiana e cattolica contemporanea, incontrandosi spesso con
plessi significativi di storia della spiritualita. Per don Milani € una collocazione ovvia. Invece
Maria Montessori non ¢, ancora oggi, generalmente ricordata tra le esponenti di tale cultura, ma
cio deriva da un persistente bias storiografico:* ella fu personalmente cattolica, la sua pedagogia
della liberta, sviluppata in un contesto modernista® e che raccolse, tra gli altri, il positivo con-
senso di Luigi Sturzo (e, piu tardi, di Aldo Moro), ha un innervamento spirituale molto nitido;
ella fu indubbiamente pit lontana dal sentire di alcuni papi, come Pio XI, e di alcune importanti
figure della cultura cattolica, come padre Agostino Gemelli,” ma fu apprezzata da altri papi,
come Benedetto XV, Giovanni XXIII e, soprattutto, Paolo VI.**

E non &, peraltro, da trascurare, come vedremo, la sua influenza su insigni teologi, quali

2 N. ToMMASEO, Educazione del popolo, [1833], in Ip., Dell’Educazione. Scritti varii, Ruggia, Lu-

gano 1834, pp. 389-390, 392.

2 Cfr. F. DE GIORGI, Rileggere Maria Montessori. Modernismo cattolico e rinnovamento educativo,
in M. MONTESSORI, Dio e il bambino e altri scritti inediti, a cura di F. DE GIORGI, La Scuola, Brescia 2013,
pp- 5-104; Ip., Carita, emancipazione, educazione. Maria Montessori e il vitalismo immanente dell’amore,
in A. MaRr1vzzo (a cura di), Dalla compassione all’educazione. Vie emancipative comunitarie nel Novecento,

il Mulino, Bologna 2022, pp. 19-35.

22 Cfr. F. DE GIORGI, Maria Montessori modernista, in «Annali di storia dell’educazione e delle
istituzioni scolastiche», XVI, 2009, pp. 199-216; ID., La posizione di Maria Montessori sul Peccato Ori-
ginale. “Peccato originale” della sua pedagogia o “reattivo teologico” originale?, in M. MONTESSORI, Il Pec-

cato Originale, a cura di F. DE GIoRGI, Scholé, Brescia 2019, pp. 97-197.

2 Cfr. F. DE GIORGI, Maria Montessori tra modernisti, antimodernisti e gesuiti, in «Annali di storia

dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», XXV, 2018, pp. 27-73.

2 Cfr. F. DE GIORGI, Paolo VI. Il papa del Moderno, Morcelliana, Brescia 20182, pp. 504-505.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 35

Romano Guardini, che la stimava molto: probabilmente per gli studi montessoriani sull’educa-
zione religiosa (intesa - forse si potrebbe dire - come una mistagogia, o comunque come un’edu-
cazione “attiva” liturgica).”

L’attenzione di Maria Montessori per I'educazione alla pace le guadagno, nel secondo do-
poguerra, la candidatura al Premio Nobel per la Pace,” che non vinse per ragioni non legate alla
sua persona, ma all’opportunita di un premio alla cittadina di un paese, I'Italia, che era corre-
sponsabile nello scoppio della Seconda Guerra Mondiale.

L'impegno pedagogico-pacifista di Maria Montessori era di antica data. Gia la Prima Guerra
Mondiale aveva spinto la Dottoressa a iniziative, progetti e elaborazioni di pensiero.”

Negli anni 30, poi, la riflessione sulla pace si sviluppo nel contesto dei dibattiti culturali
promossi dalla Societa delle Nazioni, delle riflessioni psicopedagogiche di Pierre Bovet? e
dell'impegno per la comprensione internazionale di Margarethe Rothbarth e di altre donne.”

Gli interventi montessoriani di quegli anni, che portarono, tra I’altro, alla sua definitiva
rottura con il Regime fascista nel 1934, configurarono una chiara prospettiva pedagogica, certo
fondamentale in un contesto segnato dai totalitarismi e in precipizio verso la Seconda guerra
mondiale, ma comunque significativa e rilevante in un senso pilt generale: si tratta, probabil-
mente, della piti ampia e profonda riflessione pedagogica sulla pace, svolta con apertura “glo-
bale” (e non meramente come piu limitata istruzione sugli effetti negativi della guerra).

Nel 1932, infatti, Montessori poneva la questione della necessita di avere un esatto concetto
di pace. Pace non ¢ la cessazione della guerra, perché cosi intesa sarebbe in realta il fine stesso

% Che era poi cio che interessava lo stesso Guardini. Si veda infatti: R. GUARDINI, Lo Spirito
della Liturgia - I Santi Segni, Morcelliana, Brescia 1984. Su tali aspetti si veda ’ormai classico: M.
BENDIsCIOLI, L’ora della liturgia. Romano Guardini e il movimento liturgico in Germania, in SEMINARIO
ARCIVESCOVILE DI MILANO, Miscellanea Carlo Figini, La Scuola Cattolica, Venegono inferiore 1964, pp.

489-506.

% Cfr. C.F. CASULA, Maria Montessori: la candidatura al premio Nobel per la pace e la proposta della
nomina a senatore a vita e di un assegno vitalizio. Rivisitazioni critiche e documenti inediti, in F. FABBRI

(a cura di), Maria Montessori e la societa del suo tempo, Castelvecchi, Roma 2020, pp. 243-280.

27 Cfr. E. MORETTI, The Best Weapon for Peace: Maria Montessori, Education, and Children’s Rights,
University of Wisconsin Press, Madison (WI) 2021; F. DE GIORGI, Davanti al dramma della Guerra. Au-
toeducazione e sensibilita spirituale in Maria Montessori, in C. SINDONI (a cura di), Itaca. In viaggio tra
Storia, Scuola ed Educazione. Studi in onore di Salvatore Agresta, Pensa MultiMedia, Lecce 2018, pp.

151-160.

2 Cfr. P. BOVET, La paix par I"école: Travaux de la Conférence Internationale tenue a Prague du 16
au 20 Avril 927, Bureau International d’Education, Genéve 1927; Ip., L’instinct combatif: psychologie,

éducation, Delachaux & Niestlé, Neuchatel 1917.

» Cfr. E. GUERRA, Il dilemma della pace. Femministe e pacifiste sulla scena internazionale, 1914-

1939, Viella, Roma 2014.

ISSN 2385-216X



36 | FULVIO DE GIORGI

di ogni guerra: «L’errore di chiamar pace il trionfo permanente delle finalita della guerra fa si
che non riconosciamo piu la via della salvezza, quella che potrebbe condurci a raggiungere la
vera pace. [...] Bisogna, invece, chiarire la differenza profonda, I'opposto orientamento morale
della guerra e della pace [...]. La vera pace fa pensare al trionfo della giustizia e dell’amore tra gli
uomini: fa pensare a un mondo migliore, ove regni 'armonia».* A tale armonia, a tale unione
pacificatrice si poteva giungere, secondo la Dottoressa, in due modi: o evitando e risolvendo,
senza violenza, i conflitti, e questo era I'opera della politica; o costruendo, con uno sforzo pro-
lungato, la pace, e questo era 'opera dell’educazione.”

Giova soffermarsi sul plesso teorico fondamentale, che sta al cuore della riflessione mon-
tessoriana.

Pilt volte Montessori ribadiva quella che le appariva una contraddizione di fondo nel
mondo contemporaneo: vi era stata un’evoluzione impressionante dell’ambiente sociale negli
ultimi anni, con prodigiose conquiste tecniche, scientifiche e culturali, che avevano creato «un
supermondo o, se vogliamo, una supernatura»,” un ambiente super-naturale complesso, ma
'umanita non era consapevole del senso di tale trasformazione. Si generava cosi uno squilibrio
tra lo sviluppo dell’ambiente esterno, il progresso sul piano esteriore, super-naturale, e lo svi-
luppo spirituale dell’essere umano, il progresso sul piano interiore.

Da una parte «tutto si evolve, tutto si trasforma, 'umanita produce tanto, troppo»,” «tutti
gli uomini sono diventati piu ricchi: direi quasi che soffrono per troppa ricchezza».* Dall’altra,
lo sviluppo morale e spirituale dell'umanita si era ben poco elevato rispetto ai tempi primitivi, la
personalitd umana si trovava nelle stesse condizioni del passato, immutata psicologicamente nel
carattere e nella mentalita, incapace di comprendere le responsabilita derivanti dai mezzi
esterni, super-naturali, a sua disposizione: «e nel substrato di questa vita morale caotica, trionfa
I’aspirazione travolgente ad arricchire, che denuncia I'esistenza di quell’irresistibile vizio chia-
mato avarizia: [...] ci si illude di accumulare e di godere».*

1l principale processo storico, realizzatosi nell’Occidente e - possiamo dire - mondializza-
tosi, era letto dunque dalla Montessori come sviluppo di una grande contraddizione:

L’'uomo crea la Supernatura.
La Supernatura dell’'uomo ¢ differente dalla semplice natura. [...]

%0 M. MONTESSORI, La pace, [1932], in EAD., Educazione e pace, Edizioni Opera Nazionale Mon-
tessori, Roma 20182, p. 6. Cfr. Maria Montessori: educazione e pace. Atti del Convegno Internazionale 3

ottobre 2015, 1l leone verde, Torino 2016.
3t Cfr. M. MONTESSORI, Per la pace, [1936], in EAD., Educazione e pace, cit., p. 29.

2 M. MONTESSORI, Educate per la pace. V Conferenza, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., p.

99.
33 M. MONTESSORI, Educate per la pace, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., p. 60.
% Ivi, p. 57.

% Montessori, La pace, [1932], cit., p. 13.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 37

Perché I'uomo va oltre: egli crea 'artificiale nella natura [...].

L’'uomo, in questo sforzo, ha trasformato se stesso; soprattutto in questi ultimi tempi, qualcosa di
nuovo € apparso in lui: la sua intelligenza si & accresciuta, ma i sentimenti che a questa dovrebbero cor-
rispondere gli fanno difetto e non possono sorgere in lui perché egli vive nell’errore. Dominato dall’odio,
non obbedisce alle leggi della natura. Lentissimamente affiorano in lui i sentimenti superiori, come quello
dell’'unione fra I'uno e I'altro essere. L’armonia deve ancora crearsi.*®

La Montessori indicava, cioe, uno squilibrio che si era prodotto nel mondo contemporaneo
e che poteva essere visto da due punti di vista: due facce della stessa medaglia. Il primo punto di
vista era la constatazione di un grande progresso tecnologico a fronte di un lentissimo o inesi-
stente progresso morale in grado di padroneggiarlo e di guidarlo in modo non autolesionistico e
suicidario per 'umanita. Il secondo punto di vista era che 'umanita, proprio in forza di quel
gigantesco sviluppo tecnologico, era ormai un’unica nazione unificata, ma permanevano le logi-
che antiche e superate degli Stati, logiche ormai disfunzionali, che erano divisive e fondate sulla
guerra. Tale duplice squilibrio era il problema centrale.

Lo squilibrio produceva infatti un regresso morale. E Montessori caratterizzava tale caos
morale - in cui era raro trovare una persona psichicamente sana e crescevano le nevrosi - o con
I'immagine dell’aridita desertica o con quella delle tenebre.

Tra le cause profonde di tale abisso di tenebre morali, Montessori indicava I’educazione
tradizionale che, per la sua stessa natura, preparava alla guerra, all’'obbedienza ai dittatori, alla
sottomissione, induceva alla timidezza e rendeva incapaci di resistenza morale: «Uomini cosi
educati non furono preparati alla conquista della verita per possederla: né alla carita verso gli
altri uomini, per associarsi con loro in una vita migliore. L’educazione ricevuta li preparo piut-
tosto a quello che puo considerarsi un episodio della vita collettiva reale: la guerra. Perché, in-
fatti, la guerra non ¢ causata dalle armi, ma dall’'uomo».”

Non ci poteva essere la pace, dunque, perché mancava ’educazione. Si perpetuava, cioe, la
lotta tra adulto e bambino, la tirannia dell’adulto sul bambino e tale lotta veniva chiamata edu-
cazione, ma non era altro che distorsione psicologica e spirituale.

L’educazione corrente - familiare o scolastica - non faceva altro, secondo la Montessori,
che far crescere la desertificazione egoistica, nel contesto tecnico-meccanico, super-naturale,
contemporaneo, pur ricco di potenzialita. Osservava infatti la Dottoressa: «L’educazione, come
oggi e intesa, incoraggia gli individui all'isolamento e al culto dell’interesse personale: oggi si
insegna agli scolari a non aiutarsi ’'un I’altro, a non suggerire a chi non sa, a preoccuparsi solo
della promozione, a conquistare un premio nella competizione con i compagni. E questi poveri
egoisti, stanchi mentalmente, come ci ¢ dimostrato dalla psicologia sperimentale, si trovano poi
nel mondo I'uno accanto all’altro come granelli di sabbia nel deserto: ciascuno é isolato dall’altro,
e tutti sono sterili; se si scatena un vento potente, questi pulviscoli umani, privi di una spiritualita

¢ M. Montessori, L'importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. La Supernatura e

la Nazione Unica, [1937], in Ead., Educazione e pace, cit., pp. 147-148.

7 MONTESSORI, La pace, [1932], cit., p. 22.

ISSN 2385-216X



38 | FULVIO DE GIORGI

che li vivifichi, verranno travolti e formeranno un turbine sterminatore».*®

La creazione della Super-natura e il lentissimo sviluppo di sentimenti di armonia, atti a
governarla per il bene, reclamavano un pit vero impegno educativo, diretto all’interiorita
umana:

Occorre dunque una preparazione a questo nuovo ordine di vita: ecco la necessita dell’educazione.
L’'uomo della Supernatura non ¢ pit I'uomo della natura. Padrone di forze colossali, egli deve sa-
perle usare, servirsene, metterle in moto.*

Questa necessita educativa si configurava, dunque, per la Montessori, come sviluppo di
un’educazione impegnata a superare lo squilibrio della civilta super-naturale, per salvare 'uma-
nita: «Questo concetto innalza 'umanita per porla al livello raggiunto dall’ambiente nel suo svi-
luppo e per eliminare lo squilibrio. L’educazione € indispensabile per salvare 'umanita, non per
spingere innanzi il progresso materiale e tutti gli sforzi devono essere diretti alla formazione
dell’'uomo interiore, invece che a combattere 'ambiente».*

Cio che, dunque, stava a cuore alla Montessori era sottolineare 1'urgente necessita - che
aveva, evidentemente, una portata fondamentale per il destino dell'umanita - di trasformare
I’educazione: «trasformare radicalmente il concetto di educazione, rendendolo pratico, speri-
mentale, scientifico».”!

Il bambino doveva essere considerato come essere umano e come cittadino, con la sua di-
gnita, i suoi diritti di vivere e di essere protetto nello svolgersi perfetto e tranquillo della sua vita
spirituale. In tal modo I’educazione avrebbe aiutato lo sviluppo tanto dell’individualita quanto
della societa. Educazione alla pace, pertanto, non significava mera istruzione sulla pace, ma in-
novazione - spirituale e percio intrinsecamente fraterno-pacificatrice - dell’educazione stessa:

E evidente che un’educazione intesa a fondare la pace non pud consistere solo nella ricerca dei
mezzi atti a sottrarre il bambino alle suggestioni della guerra. Non sarebbe sufficiente evitare che i suoi
giocattoli simulino le armi, o che egli studi la storia dell'umanita come una successione di imprese guer-
resche, e consideri la vittoria sui campi di battaglia come un supremo onore. E neppure sarebbe sufficiente
inculcare nel bambino 'amore e il rispetto per tutti gli esseri viventi, e per tutte le cose che essi hanno
costruito attraverso secoli di civilta.

Tutto cio non costituirebbe che la parte scolastica di un tentativo piu vasto, diretto contro la guerra
in se stessa, parte che possiamo definire “negativa”, intesa cioé ad allontanare la minaccia di un conflitto
imminente, pili che a preparare la pace nel mondo. [...]

8 MONTESSORI, Educate per la pace, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., pp. 39-40.

% MONTESSORI, L'importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. La Supernatura e la

Nazione Unica, [1937], cit., p. 149.

“ M. MONTESSORI, L’importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. L’educazione

dell’individuo, in EAD., Educazione e pace, cit., p. 157.

1 M. MONTESSORI, Educate per la pace. Il Conferenza, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., p.

70.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 39

Un’educazione capace di salvare I'umanita richiede non poco: essa include lo sviluppo spirituale
dell’'uomo, la sua valorizzazione, e la preparazione del giovane a comprendere i suoi tempi.

1l segreto sta qui: nella possibilita per 'uomo di divenire il dominatore dell’ambiente meccanico da
cui oggi & oppresso. [...] Occorre organizzare la pace, preparandola scientificamente attraverso I’educa-
zione.

L’educazione addita una nuova terra da conquistare: e questa terra altro non & che il mondo dello
spirito umano.*

Questo, per la Montessori, significava inaugurare una nuova epoca storica: I’epoca della
guerra era stata ed era I’epoca dell’adulto (o, forse meglio, dell’adultismo), in cui trionfava la
forza, per superare ed eliminare la guerra bisognava andare verso I'’epoca del bambino e far
trionfare le leggi della vita: liberare il bambino dalla tirannia socio-culturale adultista, che tur-
bava i periodi sensitivi e deformava 'embrione spirituale e percio il delicato sviluppo della per-
sonalita.

E il bambino - affermava Montessori - che costruisce I'adulto, & lui il padre dell'umanit3, &
il Messia della nuova epoca, il maestro della pace e dell’amore. Se il bambino avesse potuto, at-
traverso un’educazione nuova e adeguata, svilupparsi in liberta e nell’ambiente giusto, che cor-
rispondesse dal lato spirituale alle sue esigenze, egli avrebbe potuto conseguire il proprio perfe-
zionamento e avrebbe cosi insegnato alla societa la calma, ’ordine, ’autocontrollo, la disciplina
e 'armonia. In questo modo si sarebbe creato I'amore tra I'individuo e 'ambiente super-naturale,
frutto del lavoro umano, e si sarebbe avuta un’elevazione dell’individuo e della societa (e tale
elevazione era propriamente il fine dell’educazione, che del resto «& uno scambio fra la natura
umana e la Supernatura»).”

Tale nuova epoca storica, dunque, era, da una parte, ormai matura e, dall’altra, era neces-
saria per superare realmente strutture sentimentali divisive e obsolete: «Tutta 'umanita forma
un solo organismo, eppure essa continua a vivere in un mondo di sentimenti superati. L'umanita
forma oggi un’unita sola: una Nazione Unica».*

Ed e proprio questa visione - maturata peraltro in un tempo in cui non c’era ancora ’ONU
- che fa si che la parola della Montessori appaia ancor oggi viva e attuosa:

[Gli esseri umani], continuando a considerarsi come gruppi nazionali a interessi distinti, corrono il
rischio di distruggersi a vicenda. [...]

Tutti noi formiamo un solo organismo, una Nazione unica (N.U.). Questa nazione unica, che fu I'in-
conscia aspirazione spirituale ed anche religiosa dell’anima umana, possiamo proclamarlo con un grido
che arrivi da un punto all’altro della terra, & finalmente raggiunta.

[...] Non hanno piti ragione di esistere le singole nazioni con i loro confini, i loro costumi, i loro
diritti diversi. Ci saranno sempre gruppi e famiglie umane con diverse tradizioni e diverse lingue, ma non

2 MONTESSORI, Educate per la pace, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., pp. 38, 40.

* MONTESSORI, L'importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. La Supernatura e la

Nazione Unica, [1937], in EAD., Educazione e pace, cit., p. 148.

“ Ivi, p. 150.

ISSN 2385-216X



40 | FULVIO DE GIORGI

potranno dar luogo a nazioni nel senso tradizionale della parola: dovranno unirsi come membri di un solo
organismo, o morire. La grande campana che chiama oggi gli uomini sotto I'unica bandiera dell'umanita
e uno squillo di vita o di morte. Oggi tutti gli uomini sono in comunicazione tra loro; le idee serpeggiano
e corrono per 'etere da un capo all’altro del mondo, senza conoscere frontiere; in tutto il mondo vanno
formandosi gruppi ideali, e non & piu lecito agli uomini conservare quella mentalita medioevale, che po-
teva caratterizzare i Palleschi e i Piagnoni in Italia. [...]

Oggi non ci rimangono che due vie: o elevarci all’altezza che abbiamo raggiunta, o morire per opera
delle nostre stesse conquiste. [...]

1l nostro principale interesse deve consistere nell’educare 'umanita - 'umanita di tutte le nazioni
- per orientarla verso destini comuni.*®

La prospettiva montessoriana puo essere considerata utopica. Ma certamente essa poneva
una questione insieme critica e liberatrice. Non era una visione totalmente pessimistica, nella
quale lo sviluppo delle dinamiche “super-naturali” eccedeva e neutralizzava completamente e in
via preventiva la liberta umana e la sua capacita di giungere alla possibilita di guidare per il bene
la macchina super-naturale della Nazione Unica. Rimaneva, ciog, la speranza. Allo stesso tempo,
I’analisi disincantata e realistica dei grandi processi in corso, richiamava alla responsabilita
dell’'umanita tutta. E, in fondo, la montessoriana pedagogia della liberta - con le sue ultime ri-
flessioni sull’educare per un mondo nuovo* e sull’educazione cosmica®’ - ancorava lucidamente
i percorsi di educazione alla pace a quello che potremmo chiamare il Principio Fraternita (nel
quale si poneva la sintesi - si potrebbe dire - tanto del Principio Speranza, con la sua forza eman-
cipatrice e liberatrice, quanto del Principio Responsabilita, con il suo indirizzo critico).

La Montessori ne era convinta: «Se I'unita fra gli uomini - che in natura esiste di fatto -
verra finalmente raggiunta, lo sara solo grazie a un’educazione che insegni ad apprezzare tutto
cio che e frutto della collaborazione fra gli uomini e a spogliarsi di buon grado d’ogni pregiudizio
cosmico che sarebbe poi 'adempimento della volonta di Dio, espressa in modo concreto in tutto
il suo creato».*

3. Intermezzo guardiniano: uomo-non-umano e natura-non-naturale

Romano Guardini, che si occupd anche di teoria pedagogica,*’ apprezzava Maria Montessori
e il suo Metodo. Non & azzardato supporre che egli conoscesse pure gli interventi montessoriani

> MONTESSORI, Per la Pace, ivi, pp. 30-33.

% Cfr. M. MONTESSORI, Educazione per un mondo nuovo, Garzanti, Milano 2016.
7 Cfr. M. MONTESSORI, Come educare il potenziale umano, Garzanti, Milano 2009.
“ vi, p. 110.

* Cfr. R. GUARDINI, Persona e liberta. Saggi di fondazione della teoria pedagogica, a cura di C.

FEDELI, Morcelliana, Brescia 2023.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 41

dedicati all’educazione alla pace, anche se non li citava.

In ogni caso se non si puo, con assoluta sicurezza, parlare di un’influenza del pensiero della
Montessori su Guardini, si puo tuttavia rilevare una profonda e sostanziale sintonia del Guardini
post-Seconda Guerra Mondiale con le riflessioni montessoriane che si sono viste.

Mi riferisco al volume La fine dell’epoca moderna, pubblicato nel 1950. Ma si dovrebbe richia-
mare almeno anche Il potere. Tentativo di un orientamento, uscito I’anno successivo.

1l grande teologo italo-tedesco cercava, in questi lavori, di analizzare la nuova immagine
del mondo che sembrava emergere nell’eta contemporanea. E giungeva ai concetti di natura-
non-naturale e, prima ancora, di uomo-non-umano. Sono riflessioni accostabili a quelle della
Montessori (anche se svolte “dopo la catastrofe”: cioé dopo la Shoa e dopo Hiroshima):

Attraverso le sue conoscenze intellettuali e scientifiche 'uvomo sa ora assai pit di quello che puo
vedere, o semplicemente immaginare per mezzo dei suoi sensi [...] Egli & capace di progettare e di realiz-
zare cose che non pud pil assolutamente sentire [...].

Si trasformano percio i suoi rapporti con la natura. Perdono la loro immediatezza, diventano indi-
retti, passano attraverso I'intermediario del calcolo e degli apparecchi. [...] Non sono pili oggetto di espe-
rienza, divengono obbiettivi e tecnici.

[...] Se la responsabilita ¢ il rispondere di cio che si fa, il trasferirsi del singolo fatto concreto sul
piano dell’approvazione morale, che avverra della responsabilita, dal momento che tale processo non ha
pit forma concreta, ma si disperde nelle formule e negli apparecchi?

Quest’uomo che vive cosi, noi lo chiamiamo I’“I'uvomo-non-umano”.*

Tale definizione non esprimeva, nella visione di Guardini, un giudizio morale, bensi desi-
gnava, come constatazione descrittiva, una struttura sempre pitt marcata, storicamente pro-
dotta. E cio, peraltro, implicava una correlativa trasformazione anche dell'immagine della na-
tura, che diventava “natura-non-naturale”. Era, cioe, un dato di fatto che anche il concetto di
“naturale” non procedeva piu dalla “natura-naturale” come cio che ha immediata evidenza e
chiarezza: «Diviene sempre pit un insieme complicato di relazioni e di funzioni che si possono
cogliere solo per mezzo di simboli matematici, sorretta da qualche cosa che non si puo pit desi-
gnare in modo inequivocabile».”

E anche Guardini individuava quella contraddizione e quello squilibrio, sui quali - come si
e visto - si era gia soffermata Maria Montessori:

Un esame piu attento mostra che mentre nel corso dei tempi moderni il potere su cio che esiste,
uomini e cose, si & accresciuto in misura immensa, la serieta della responsabilita, la chiarezza della co-
scienza, la forza del carattere non si sono mantenute al livello di quell’accrescimento. Si rileva che 'uomo
moderno non ¢ stato educato al retto uso della potenza; che manca anzi in buona parte la stessa consape-
volezza di un tale problema [...]

Si pensa che la materia del mondo, nel momento in cui entra nella sfera della liberta, si trovi al
sicuro come nella sfera della natura. Come se si producesse una natura di secondo grado, a cui ci si pud

% R. GUARDINI, La fine dell’epoca moderna, Morcelliana, Brescia 1973, pp. 69-70.

3 1vi, p. 71.

ISSN 2385-216X



42 | FULVIO DE GIORGI

affidare, come ci si affida alla prima natura, seppure in forma piu labile e complicata. Di qui nasce una
trascuratezza, una incoscienza nel modo di trattare cio che esiste, che, a chi I'osservi, diviene tanto piu
incomprensibile quanto pill attentamente scruta il corso dell’evoluzione culturale. E di qui procede un
pericolo sempre piu grande, materiale e spirituale, per 'uomo e per la sua opera, per i singoli e per la
collettivita.

Guardini chiamava «potenza» la capacita umana di gestire consapevolmente e responsabil-
mente il «poterey, in relazione appunto a tutto il mondo di natura-non-naturale. Ed egli notava
come non esistesse ancora un’etica dell’'uso della potenza e meno ancora un’educazione a tale
uso. Da qui il pericolo maggiore per 'umanita contemporanea: «Si ha continuamente 'impres-
sione che il mezzo con cui viene dominata la fiumana crescente dei problemi, sia in definitiva la
violenza. E cio significa che il cattivo uso della potenza diviene la regola. Il problema centrale
attorno a cui dovra aggirarsi il lavoro della cultura futura e dalla cui soluzione dipendera non
solo il benessere o la miseria, ma la vita o la morte, € la potenza. Non il suo aumento, ché questo
avviene da sé, ma la via di domarla e di farne un retto uso».”

Guardini non faceva una previsione e rimaneva, per cosi dire, al di qua di ogni facile otti-
mismo. Esprimeva perd una chiara esigenza morale, che si sviluppava in un impegno educativo.
Egli era convinto che I'affermazione di una tale prospettiva etico-pedagogica, anzi - prima an-
cora - la consapevolezza diffusa della necessita di tale affermazione fosse un processo molto
lento: «E una consapevolezza che si fa strada lentamente; sapere se fara a tempo ad arrestare una
catastrofe che colpirebbe tutta la terra e sarebbe disastro ben superiore ad una guerra, € un’altra
questione».”

4, Don Milani: progresso morale parallelo al progresso tecnico

In Italia, troviamo una ripresa del motivo teorico di fondo della riflessione montessoriana
nel filosofo cattolico Felice Balbo, attestato su un suo originale tomismo, ricco di spunti fenome-
nologici e attento ad una teoria critica della societa (quasi si direbbe in sintonia con i Francofor-
tesi). Nel Frammento 2 dell’opera postuma Essere e Progresso, scritta tra il 1962 e il 1964 (anno della
scomparsa del filosofo), leggiamo: «mi é sembrato di rilevare nell’esperienza storica del mondo
di oggi, vissuta in diverse e tipiche situazioni di lavoro, una sconcertante contraddizione tra le
possibilita di vita umana, immensamente cresciute e crescenti, e le capacita di realizzarle in modo
adeguato; mentre, di fatto, si e giunti alle soglie di una possibile disintegrazione della vita umana
stessa».”

Ma é soprattutto I'esperienza e il pensiero di don Lorenzo Milani che vanno richiamati:

2 1vi, pp. 81 e 84.
> 1vi, p. 88.
> 1vi, pp. 84-85.

> F. BALBO, Essere e Progresso, in ID., Opere 1945-1964, Boringhieri, Torino 1966, p. 633.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 43

perché anche al cuore della pedagogia milaniana troviamo, in effetti, lo stretto rapporto tra edu-
cazione e pace.”

I due nodi-chiave, concettualmente distinti anche se in sinergia, che troviamo nella Lettera
ai cappellani militari e nella Lettera ai giudici sono: «la liberta di coscienza e la non violenza»* e
cioe: I'obiezione, per motivi di coscienza morale, ad un comando cattivo; il rifiuto e la condanna
della guerra.’® Entrambi erano visti, da don Milani, da un punto di vista cristiano e da un punto
di vista umano laico.

La scuola di Barbiana era saldamente attestata su un ideale non solo di generale pacifismo,
ma di esplicita condanna di ogni guerra e di anti-militarismo: «i barbianesi sono contrari alla
bomba atomica e a tutte le istruzioni militari e paramilitari»;* «Li abituo al pacifismo. Possono
insegnare Gandhi a molti di voi. Conoscono Gandhi a fondo».*

Dal punto di vista cristiano: «E troppo facile dimostrare che Gesti era contrario alla violenza
e che per sé non accettd nemmeno la legittima difesa».®' Per un punto di vista non cristiano, don
Milani citava appunto un pensiero di Gandhi: «Io non traccio alcuna distinzione tra coloro che
portano le armi di distruzione e coloro che prestano servizio di Croce Rossa. Entrambi parteci-
pano alla guerra e ne promuovono la causa. Entrambi sono colpevoli del crimine della guerra».®

% Cfr. A. VISALBERGHI, Don Lorenzo Milani e ’educazione alla pace, in «Scuola e Citta», XXXVIII,
1987, 9, pp. 369-372; A. DRAGO, Verso una teoria pedagogica dell’educazione alla pace. Le esperienze di
Don Milani e C. Freinet, in «Animazione Sociale», 1990, marzo, pp. 13-20; G. CATTI (a cura di), Don

Milani e la pace, Gruppo Abele, Torino 1988.
7 L. MILANI, Lettera ai giudici, ID., Tutte le Opere, Mondadori, Milano 2017, t. 1, p. 940.

8 Cfr. M. ToscHI, Don Lorenzo Milani: obbedienza e coscienza, in CENTRO DON MILANI-COMUNE DI
VICCHIO, A trent’anni dalla lettera ai giudici di don Milani, Lef, Firenze 1998, pp. 73-114; B. BOCCHINI
CAMAIANI, Guerra e obbedienza. Padre Ernesto Balducci e don Lorenzo Milani, in M. ISNENGHI (a cura di),
Gli italiani in guerra: conflitti, identitd, memorie dal Risorgimento ai nostri giorni, vol. V: Le armi della
Repubblica: dalla Liberazione a oggi, a cura di N. LABANCA, Utet, Torino 2009, pp. 587-600; F. Ruozzi,
L’educazione alla pace nell’insegnamento di don Milani. La lezione (dimenticata) per diventare «cittadini
sovrani», in F. DE GIORGI (a cura di), Cantieri di pace nel Novecento. Figure, esperienze e modelli educativi

nel secolo dei conflitti, il Mulino, Bologna 2018, pp. 177-224.
% MILANI, Tutte le Opere, cit., t. 2, p. 671.

5 1. MILANI, Incontro con i direttori didattici, in ID., Tutte le Opere, cit., t. 1, p. 1174. Cfr. anche
MILANI, Tutte le Opere, cit., t. 2, pp. 760, 838. Don Milani ebbe, come & noto, significativi legami con
Capitini (proprio per il suo pacifismo) e mando i suoi ragazzi alla marcia per la pace Perugia Assisi

(ivi, p. 830).

¢ L. MILANI, Ai cappellani militari toscani che hanno sottoscritto il comunicato dell’11 febbraio

1965, in ID., Tutte le Opere, cit., t. 1, p. 930.

% Cit. ivi, p. 959.

ISSN 2385-216X



44 | FULVIO DE GIORGI

Peraltro, il discernimento storico, dettato dalla situazione degli armamenti atomici, era
univocamente chiaro: «ogni guerra (perfino difensiva) & oggi in sé immorale».*

Il metodo educativo di don Milani, in questa sua dimensione di educazione alla nonviolenza
e alla pace, richiedeva uno sguardo “prolettico”, anticipatore degli eventi, considerando con spi-
rito d’intelligenza i movimenti profondi della storia (la lapiriana «storiografia del profondo»).

La prospettiva anticipatrice (o, se si vuole, “profetica”) di don Milani era quella che vedeva,
nei suoi anni, un processo unitario-federativo in Europa, analogo a quello che c’era stato nell’Ot-
tocento, con il Risorgimento, tra gli antichi Stati italiani pre-unitari. E per il futuro intravedeva
un’unita ancora piu vasta, che avrebbe eliminato «finalmente ogni discriminazione e ogni divi-
sione di Patria».** Pertanto «io ai miei ragazzi insegno che le frontiere son concetti superati».®

Era questa, per don Milani, la via per superare lo squilibrio e il dislivello tra un grande
progresso tecnico, che aveva portato ad armamenti micidiali, e un risicato progresso morale che
non dava le capacita di gestire con responsabilita umana tali dispositivi. Era una constatazione e
una preoccupazione che, come si & visto, era stata anche di Maria Montessori (come, poi, di Ro-
mano Guardini e di Felice Balbo). Era per il priore di Barbiana una visione di civilta umana uni-
versale pacificata: «A questo patto 'umanita potra dire di aver avuto in questo secolo un pro-
gresso morale parallelo e proporzionale al suo progresso tecnico».

5. Conclusioni

L’educazione alla pace - oggi cosi attuale - costituisce una dimensione essenziale nel con-
testo del Metodo educativo italiano che, come ho cercato di dire, risale a Rosmini e culmina in
Montessori e Milani. E, indubbiamente, la riflessione montessoriana appare di grande lucidita e
attualita soprattutto se vista in una costellazione di approfondimenti che comprenda anche
Guardini e Milani.

Oggi siamo, in effetti, in quella che Maria Montessori chiamava Super-natura che ¢ sia la
struttura tecnologica, avanzata e complessa, del nostro vivere quotidiano, sia lo sviluppo di ar-
mamenti distruttivi ad alto contenuto tecnologico, sia la megamacchina del turbocapitalismo
che punta sull'Intelligenza Artificiale. E la disumanita emerge o con il nichilismo post-moderno
o con il tecnologismo iper-moderno: dove, tra laltro, il primo pud evolvere nell’eco-

 MILANI, Tutte le Opere, cit., t. 2, p. 915.
® Ivi, p. 937.
S Ivi, p. 949.

% Ivi, p. 954.

ISSN 2385-216X



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE | 45

misantropismo post-umano® e il secondo nel superomismo algoritmico trans-umano.*

E tuttavia I'Intelligenza Artificiale puo certo muovere l'intera Super-natura per combattere
nel modo piu efficiente e distruttivo una guerra globale, ma non puo costruire un mondo pacifi-
cato, una civilta di pace per tutti i popoli.

Per questo ci vuole I'Intelligenza, umana, umanizzata e umanistica, capace cioe di pieta e
di buona volonta, di razionalita mediatrice e di perdono, di sentimenti giusti e di riconoscimento
dell'umano comune: capace, vorrei dire, di carita. Ce ne rendiamo conto proprio davanti agli
scenari tragici di guerra dei quali siamo stati e siamo tristi spettatori in questi anni di storia
recente dell’Europa e del Medio-Oriente, per non parlare di altri scenari dimenticati. E sembra
profilarsi un orizzonte non di pace ma di fine della guerra in un contesto di permanenti odi e di
imposizioni imperialistiche: un orizzonte non di forza del diritto ma di diritto della forza, non
secondo una legge di uguaglianza ma di potenza: un orizzonte destinale suicidario per I'umanita.

Cio ci richiede una milaniana obiezione di coscienza in difesa di un orizzonte istituzionale
universale di diritto e di uguaglianza tra i popoli.

E, comunque, anche al di 1a della costruzione istituzionale, con le sue debolezze, dell’Orga-
nizzazione delle Nazioni Unite, noi siamo in ogni caso - come ben vedeva Maria Montessori -
un’unica Nazione umana in una fragile biosfera. Cosi la montessoriana prospettiva universale e
cosmica di pace pud essere ancora, per noi, nel momento storico particolare che stiamo vivendo,
richiamo alla responsabilita e appello, realistico e lucido, senza facili ottimismi ma senza para-
lizzanti scoramenti, all'impegno per la fraternita umana e per la pace.

E, in questo, la rosminiana “carita intellettuale” appare, piti che mai, virtl necessaria.

fulvio.degiorgi@unimore.it

(Universita degli Studi di Modena e Reggio Emilia)

7 Cfr. N. BADMINGTON, Theorizing Posthumanism, in «Cultural Critique», 2003, 53, pp. 10-27; A.

PIERETTI (a cura di), Il tramonto dell’'umano? La sfida delle nuove tecnologie, Morlacchi, Perugia 2016.

 Cfr. N. BosTROM, A History of Transhumanist Thought, in «Journal of Evolution and Technol-

ogy», XIV, 2005, 1, pp. 1-30.

ISSN 2385-216X



