
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 23-45 

ISSN 2385-216X 

FULVIO DE GIORGI 

IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E 
L’EDUCAZIONE ALLA PACE: 

ROSMINI, MONTESSORI, MILANI 

THE ITALIAN EDUCATIONAL METHOD AND EDUCATION FOR PEACE: 
ROSMINI, MONTESSORI, MILANI 

Moving from Rosmini’s broad pedagogical reflections, the Lectio identifies several charac-
teristics that outline a specific pedagogical approach, the “Italian method” in education. 
Passing through Bosco and Montessori, this approach – whose core is a comprehensive im-
age of the child as a person and the need for their full emancipation – reaches all the way to 
Don Milani. 

In un mio recente volume1 – un’opera che giunge dopo decenni di lavoro di scavo, da stu-
dioso “anziano” che cerca di tirare le fila di varie linee di ricerca, in uno sguardo unitario e com-
plessivo – mi sono chiesto, in analogia a tentativi esperiti in ambito filosofico, quali siano oggi 
gli educatori italiani contemporanei, la cui figura e i cui metodi siano noti fuori d’Italia. Tre nomi 
sono balzati all’attenzione sopra tutti: Giovanni Bosco, fondatore dell’istituto religioso dei Sale-
siani; Maria Montessori; don Lorenzo Milani. 

 Sono immediatamente evidenti alcuni tratti comuni a queste figure, se considerate per 
coppie. Così sia per don Bosco sia per Montessori si parla di “metodo” (metodo preventivo in don 
Bosco e metodo della pedagogia scientifica in Montessori), mentre don Milani rifiutava – ma in 
un senso particolare suo proprio – una tale indicazione. Così pure appaiono chiari i profili simili 
di don Bosco e di don Milani: entrambi preti cattolici, entrambi totalmente dedicati ai poveri, 
alle realtà popolari, entrambi educativamente attenti ai ragazzi e ai giovani (più che ai bambini 
in età pre-scolare come per la Montessori), specie se emarginati dal sistema sociale. Non 

 
1 F. DE GIORGI , Il Metodo Italiano nell’educazione contemporanea. Rosmini,  Bosco, Montessori,  Mi-

lani ; Scholé Morcelliana, Brescia 2023.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

mancano infine le analogie tra Montessori e Milani: soprattutto la critica radicale alla scuola 
tradizionale e poi anche l’educazione alla pace (e su quest’ultimo aspetto ritornerò).  

Meno ovvio e di non immediato riconoscimento è invece il filo pedagogico che lega tutti e 
tre e che potrebbe far parlare di “Italian Method”. Eppure esiste una prospettiva comune e, so-
prattutto, le tre esperienze possono essere ricollocate, in una visione articolatamente ampia e di 
lungo periodo, nell’alveo storico della tradizione italiana di educazione emancipatrice. Vi è poi 
la non banale osservazione che furono tutti e tre cattolici e di profonda spiritualità. 

Questo Italian Method ha, pertanto, una sua unità storica originaria: meno visibile sul piano 
internazionale contemporaneo, nel quale non è così presente oggi la ricerca rivolta verso i pro-
tagonisti di tale stagione pedagogico-educativa italiana: mi riferisco a quella che potrebbe sinte-
ticamente definirsi come “la pedagogica cattolica del Risorgimento” (e che si collega, pure, alla 
coeva “scuola italiana di spiritualità”),2 cioè quel pensiero pedagogico, spesso accompagnato ad 
una concreta opera educativa, proprio di quegli intellettuali, preti e laici, cattolici, che furono a 
favore della rivoluzione nazionale italiana – il Risorgimento appunto. Tale rivoluzione, com’è 
noto, portò, nel XIX secolo, all’unificazione d’Italia e dunque alla nascita e alla costruzione dello 
Stato unitario: processi in cui questa linea pedagogica giocò un ruolo primario e, potrei dire, 
egemonico, fondamentale in quel Nation-building così essenziale, nell’esperienza storica italiana, 
per fondare e consolidare lo State-building. La figura principale di tale linea pedagogica fu, come 
è ben noto, quella di Antonio Rosmini.  

Gli “indicatori pedagogici” di tale Metodo Italiano possono essere così schematicamente 
tipizzati: 

 

• Tensione emancipatrice dell’impegno educativo, secondo una dialettica di libertà/libera-
zione, in riferimento alla dignità dell’umano comune, offesa in molti contesti contem-
poranei 

• Attenzione alla Persona, integralmente considerata in tutte le sue dimensioni (compresa 
la dimensione religiosa) e nel concreto del singolo individuo, con le sue potenzialità per-
sonali, sempre presenti 

• Trama religiosa profonda del pensiero pedagogico e della propria vita personale 

• Opzione educativo/esistenziale per il campo “popolare” (cioè per gli ambienti sociali più 
poveri) 

• Continuità di sviluppo educativo, secondo il ritmo triniforme: sviluppo sensoriale, svi-
luppo intellettuale, sviluppo morale 

• Sorgività – anche educativa – della Parola e poi del testo scritto/letto: dall’educazione 
sensoriale all’educazione intellettuale 

• Educazione religiosa non come “curricolo” prescritto, ma come potenzialità da mante-
nere sempre aperta nelle situazioni esistenziali reali (senza eliminazioni preventive e “a 
priori”): come libertà spirituale a tutto campo e non come imposizione confessionale 

 
2 Cfr. F. DE GIORGI , La scuola italiana di spiritualità.  Da Rosmini a Montini , Morcelliana, Brescia 

2020. 



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 25 
 

ISSN 2385-216X 

• Maestro/a come osservatore e moltiplicatore “preventivo” di energie: importanza della 
sua coerenza di comportamenti (testimonianza di vita)  

• Dialettica, non disarticolabile, istruzione/educazione nell’unico processo formativo 

• Importanza – in tale processo formativo – di esercizi della vita pratica e/o lavoro (non 
del gioco) 

• Sensibilità per la bellezza e per l’arte 

• Prospettiva scolastica connessa alla libertà di insegnamento, con possibilità autonome 
dal basso (ma non contro la scuola statale in quanto tale, bensì – nel caso – contro le sue 
forme specifiche di un dato momento storico) 

• Coscienza sociale e civile e, in senso lato, politica, ma autonomia da tutti i partiti politici 

• Rifiuto del nazionalismo e orizzonte valoriale incentrato sulla Pace 
 
Proprio su quest’ultimo aspetto vorrei, in questa sede, soffermarmi. 
Prima però mi pare opportuno segnalare come questi indicatori perimetrino un indirizzo 

educativo-pedagogico che mira a superare molti “dualismi” (o dicotomie) presenti nella storia 
della pedagogia contemporanea: il dualismo tra la pedagogia “negativa” di matrice rousseau-
viana (ma che giunge all’attivismo contemporaneo), spontaneistica e puerocentrica, e la pedago-
gia completamente plasmatrice dell’educando (da Helvétius a Herbart, dal positivismo al com-
portamentismo skinneriano), con la centralità del maestro e le pratiche di “ammaestramento”; 
il dualismo tra psicologismo e sociologismo; il dualismo tra individualità e collettivo. E questo 
superamento si realizza con una articolazione tripolare. 

Ciò è possibile grazie ai due dispositivi teorico-spirituali fondamentali elaborati da Antonio 
Rosmini (da riprendere, ovviamente, in relazione al Metodo educativo): il Sistema della Verità 
(sul piano filosofico) e il Sistema della Carità (sul piano teologico-spirituale), tra loro intrinseca-
mente collegati. Il Sistema della Verità era incentrato sulla “triniformità” dell’Essere, distinto 
nelle tre forme dell’Essere Ideale, Essere Reale, Essere Morale. L’educazione allora, se la vediamo 
attraverso questo prisma triniforme, presenta un’articolazione che permette, come si è detto, di 
superare ogni dualismo pedagogico. L’essere ideale dell’educazione – possiamo dire – è dato 
dall’educatore con le sue competenze; l’essere reale dall’allievo con la sua attività di apprendi-
mento; l’essere morale dalla comunità-di-relazione (non solo la relazione tra maestro e allievo, 
ma anche tra condiscepoli, tra maestro e comunità di allievi nel suo complesso, tra allievo e am-
biente educativo strutturato dal maestro). La comunità-di-relazione, per Rosmini, era data dallo 
stesso Istituto della Carità (per non risalire ai giovanili tentativi della Società degli Amici): ma la 
possiamo pure vedere nell’Oratorio salesiano, nella montessoriana Casa dei Bambini e nella 
Scuola di Barbiana di don Milani. 

Ma, ancor più in profondità, sul piano spirituale, vi era il Sistema della Carità, nel quale 
Rosmini distingueva (anche qui con una visione triniforme): Carità corporale o materiale; Carità 
intellettuale; Carità spirituale. La carità intellettuale – come lo stesso Rosmini indicava – si espri-
meva nell’educazione (da qui la fondamentale concezione, non ovvia e neppure molto diffusa, 
dell’educazione come forma di carità). La carità corporale portava all’opzione preferenziale per 
i poveri, in un contesto di attenzione alle dinamiche sociali. Infine, la carità spirituale – facendo 
sintesi con le due precedenti – si sporgeva sulla dimensione escatologica e si esprimeva 
nell’opera di evangelizzazione, per elevare l’umanità alla salvezza soprannaturale. 



26 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

E qui, a me pare, si riannodano e trovano una solida sintesi anche i vari e differenti aspetti 
delle successive esperienze di don Bosco, di Montessori e di don Milani. Potremmo dire che il 
sistema o metodo preventivo di Giovanni Bosco si precisa e si definisce nella carità intellettuale. 
Il metodo Montessori si precisa e si definisce nella pedagogia della libertà. E l’esperienza della 
scuola di Barbiana di don Milani si precisa e si definisce nel contesto dell’educazione emancipa-
trice, cioè come emancipazione. È dunque questa, mi pare, la cifra più tipica del Metodo italiano: 
liberazione educatrice e carità emancipatrice. 

Tale prospettiva educativa mostra punti di contatto significativi con alcuni sviluppi suc-
cessivi delle pedagogie contemporanee: soprattutto con la pedagogia critica (Paulo Freire, Carlos 
A. Torres, Henry Giroux, Gloria Jean Watkins/bell hooks), ma anche con certe posizioni di psico-
pedagogia dinamica (Françoise Dolto), con istanze neopersonaliste ed ecopacifiste (Alex Langer, 
Tonino Bello) e con percorsi neomontessoriani (Mauro Laeng, Grazia Honegger Fresco).  

Tuttavia, probabilmente, la migliore eredità del Metodo Italiano è quella che emerge nelle 
proposte e riflessioni sull’educazione di Jorge Mario Bergoglio: ma qui il discorso sarebbe molto 
ampio.3 Si può però già concludere che, infine, come appunto dimostra l’insegnamento sociale di 
papa Bergoglio (dall’ecologia integrale alla fraternità universale all’educazione emancipatrice), 
oggi il Metodo Italiano rimane “italiano” solo per una connotazione storica. Ma la prospettiva 
che indica – attualissima – è quella di una via necessaria per l’intera umanità, la quale ha una 
struttura interconnettrice globale, economie interdipendenti, circolazioni culturali e comunica-
tive internazionali, e tuttavia conserva logiche geopolitiche nazionalitario-imperiali e perfino 
belliche, che sono primitive, assurdamente autoreferenziali e tragicamente inadeguate. E pos-
sono condurre al suicidio della specie umana.  

Ecco perché vorrei soffermarmi, in particolare, sul tema dell’educazione alla pace, in un 
percorso che parte da Rosmini ma che culmina in Montessori e in Milani. 

1. Rosmini: la pace dopo le guerre napoleoniche 

Concentro la mia attenzione sugli anni che vanno dal 1823, quando Rosmini, il 25 settem-
bre, tenne a Rovereto un panegirico in memoria di Pio VII appena scomparso, al 1831, quando 
finalmente – dopo una lunga opposizione della censura austriaca – il Panegirico, intanto rivisto e 
corretto, fu pubblicato a Modena. E a questa edizione a stampa farò riferimento. 

In quegli anni, sviluppando gli studi avviati a Rovereto e a Padova, Rosmini si trasferì a 
Milano e andò via via precisando una sua posizione culturale originale, ostile al neo-giuseppini-
smo austriaco ma anche ben distinta dall’ultramontanismo reazionario: una sensibilità cristiana 
riformatrice, organata sui principi di libertà, pace e fraternità universale, che egli condivise con 
Niccolò Tommaseo e poi con Alessandro Manzoni: Tommaseo, suo amico e collega universitario 
a Padova, poi suo sodale a Milano e uno dei tramiti della fondamentale amicizia di Rosmini con 

 
3 Per un avvio di approfondimento cfr. PAPA FRANCESCO , La mia scuola , a cura di F. DE GIORGI ,  

La Scuola, Brescia 2014.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 27 
 

ISSN 2385-216X 

Manzoni.  
Peraltro, le riflessioni rosminiane di questo periodo, lette nel contesto delle relazioni, ap-

punto, con Tommaseo e con Manzoni, ma anche con il suo segretario Maurizio Moschini, assu-
mono un valore storico più generale. Se, infatti, l’età della Restaurazione, attraverso un certo 
romanticismo tossico, fu all’origine, in vari contesti europei, di correnti nazionalitarie, irrazio-
nali e bellicose, con possibili sviluppi di tipo razzistico, se d’altra parte il tema della nazionalità, 
della libertà nazionale italiana e perciò delle guerre d’indipendenza avrebbe aperto, come ho già 
accennato, un “caso di coscienza” nello stesso cattolicesimo italiano, tuttavia nella medesima 
Restaurazione, periodo ricco di origini e dalla natura anceps, vi fu pure un primo emergere in 
Italia, nell’ambito della cultura cattolica, grazie appunto a Rosmini a Tommaseo e a Manzoni, di 
visioni spirituali ed etico-politiche incentrate sulla pace. Si andò così delineando un’originale 
visione della pace europea, fondata sull’anti-dispotismo e sulla libertà, come pure sull’istruzione, 
sulla religione e sulla carità. 

Il Rosmini, che nel 1823 pronunciava il panegirico dello scomparso pontefice, aveva già 
dato prove del suo valore. Tra il 1819 e il 1821 aveva scritto Dell’educazione cristiana e, più o meno 
contemporaneamente, la Storia dell’Amore cavata dalle Divine Scritture, entrambe pubblicate suc-
cessivamente, in tempi diversi. Dal 1822, ritornando momentaneamente a Rovereto dopo gli anni 
universitari a Padova, egli avviava più approfonditi studi sulla Politica. Nel 1822 diede alle 
stampe il Saggio sopra la Felicità, dedicandolo all’amico Grasser, allora nominato vescovo di Tre-
viso e poi consacrato nel marzo 1823, presente Rosmini, a Venezia dal patriarca Giovanni Ladislao 
Pyrker. Nel 1823 Rosmini pubblicò poi Dell’educazione cristiana dedicandolo, con data 20 maggio, 
proprio a Pyrker. L’operetta fu conosciuta da Manzoni, che la apprezzò. Intanto Rosmini aveva 
accompagnato appunto il patriarca Pyrker, in un viaggio a Roma, dal 6 al 29 aprile 1823, e aveva 
incontrato Pio VII, il quale, esortandolo agli studi, non aveva mancato di ricordare i suoi contra-
stati rapporti con Napoleone. In quel primo soggiorno romano, Rosmini fece pure la conoscenza 
del monaco camaldolese Cappellari, il futuro Gregorio XVI, che lo introdusse alla dialettica in-
terna alla Chiesa cattolica, tra la corrente dei “politici” e quella degli “zelanti”, la quale poi aveva 
al suo interno sensibilità diverse. Ciò costituì per il Roveretano un più consapevole approfondi-
mento intellettuale e spirituale. 

Il Panegirico di Pio VII, nella versione definitiva data alle stampe, lungamente bloccata, 
come ho già accennato, dalla censura austriaca, costituì, dunque, una ponderata e chiara presen-
tazione delle idee rosminiane, approfonditesi e precisatesi nel senso che si è detto.  

Esso era largamente incentrato sullo scontro tra Pio VII e Bonaparte. Ovviamente si inse-
riva in quel mito di Pio VII, avviatosi con la “cattività napoleonica” del pontefice, prima a Savona 
e poi a Fontainebleau. Se Foscolo, ancora vivente Pio VII, aveva proiettato sulla sua figura quella 
di Gregorio VII, se le altre voci, come quelle di de Maistre o di Ventura, che si aggiunsero ormai 
in clima di Restaurazione, svilupparono ancora in chiave cattolico-ecclesiastica questa costru-
zione mitografica (che avrebbe avuto echi fino in Gioberti), Rosmini, evocando pure l’incontro 
personale avuto con il pontefice, sviluppò il suo contributo con originalità, intrecciando varie 
tematiche: l’anti-cesarismo, che prefigurava un protocattolicesimo liberale (perché la difesa dei 
sovrani legittimi si congiungeva a quella della libertà dei popoli, nel concetto di «giustizia 



28 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

pubblica»); l’affermazione della «libertà d’Italia in quanto si lega colla libertà della Chiesa»,4 con-
cludendo in una perorazione finale sui destini dell’Italia che avviava ad un’intonazione guelfa 
(più che neoguelfa) del sentimento nazionale; la visione di un ministero pontificio come in sé 
chiamato ad una missione pacifica e pacificatrice.  

L’intonazione complessiva presentava, certo, vibrazioni in continuità con il riformismo spi-
ritual-pastorale settecentesco e perfino tipiche della corrente dei “politici”, come la giustifica-
zione del potere temporale del papa, presentata come indispensabile garanzia della libertà pa-
storale necessaria al suo ministero universale. Ma non si mancava di far vedere come Pio VII, 
proprio quando era stato spogliato di ogni potere temporale, aveva fatto rifulgere l’essenziale 
profilo sacerdotale del papato. In ogni caso, l’accento prevalente del Panegirico era religioso, or-
mai in linea con le prospettive degli “zelanti”, ancorché certamente non in una chiave reaziona-
rio-restauratrice, ma mostrandosi aperto alle innovazioni e alle riforme. 

In quanto vicino allo zelantismo, il Panegirico era nitidamente e fortemente antigiurisdizio-
nalista. La critica a Napoleone era all’interno di una più generale critica ad ogni esorbitante in-
tromissione oppressiva del potere temporale sul potere spirituale, così che non meraviglia che il 
Panegirico urtasse e insospettisse la censura austriaca, per le sue ovvie implicazioni contrarie al 
neogiuseppinismo governativo. 

Ciò che maggiormente poneva le basi del successivo cattolicesimo liberale (nella misura in 
cui questa definizione si può adattare a Rosmini) non era tuttavia tanto la rivendicazione della 
libertas Ecclesiae che a sua volta rendeva necessaria la libertà d’Italia: la difesa cioè della «italica 
libertà nella quale la libertà dell’apostolica sedia è contenuta».5 Era soprattutto l’approccio anti-
cesaristico che presentava l’essenza nuova dell’Impero di Napoleone, visto come sacralizzazione 
del potere. Vi era stata, indubbiamente, una separazione tra Stato e Chiesa, preparata dall’Illu-
minismo e trionfata con la Rivoluzione francese, fino agli estremi giacobini di persecuzione scri-
stianizzatrice. Da questo punto di vista, il Concordato napoleonico, che metteva fine a tale per-
secuzione, aveva un valore positivo e fece bene Pio VII a sostenerlo. Ma poi, a partire dagli articoli 
organici del culto cattolico, Napoleone sviluppò una prospettiva di asservimento della Chiesa allo 
Stato, del Papa all’Imperatore, che mirava a utilizzare la religione per sacralizzare il potere poli-
tico. E questo, evidentemente, era il rischio più grave e più grande: pericolo anche maggiore della 
separazione laicizzatrice. 

Ma l’aspetto che, in questa sede, più vorrei sottolineare è l’emergere di un ideale di pace, 
che era in sintonia con le posizioni nuove di un Manzoni e di un Tommaseo, e che appare come 
una prima chiara affermazione, nella cultura cattolica italiana, di un embrione di pacifismo, in 
senso contemporaneo. 

In effetti, in quel fervido sodalizio milanese, che vedeva amicalmente insieme il più maturo 
Manzoni con Rosmini, in posizione centrale, e con i più giovani Tommaseo e Moschini, si decantò 
un preciso ideale di pace. 

 
4 A. ROSMINI , Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di PIO SETTIMO Pontefice Massimo , Eredi 

Soliani, Modena 1831, p. 9.  

5 ROSMINI , Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di  PIO SETTIMO Pontefice Massimo ,  cit.,  p. 116.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 29 
 

ISSN 2385-216X 

Nei primi anni della Restaurazione, prima ancora che Rosmini si stabilisse a Milano e lo 
incontrasse personalmente, Alessandro Manzoni, nella cosiddetta seconda parte delle Osserva-
zioni sulla morale cattolica – scritta nel 1819-20 ma non pubblicata –, affermava: 

 
La fratellanza universale degli uomini è una bella rivelazione del Cristianesimo. Sono diciotto secoli 

che nel bollore degli orgogli e delle avversioni nazionali san Paolo (Paul. Ad Coloss. III, 11) invitava tutti 
a rivestirsi dell’uomo nuovo, dove non è Gentile né Giudeo, circonciso e incirconciso, Barbaro e Scita, 
servo e libero, ma tutto e in tutti Cristo. La comune miseria e la comune speranza, un solo Salvatore per 
tutti, ed una patria immortale per tutti, sono idee che dovrebbero opprimere le rivalità e gli odi che, 
risguardando ai loro effetti ed alle loro cagioni, e alla durata delle vite che occupano, sarebbero ridicoli, 
se ogni traviamento di uno spirito creato ad immagine di Dio non fosse sempre un oggetto tristo e serio, 
se tutto quello che separa l’uomo dall’uomo non fosse sempre una grave sventura.6 

 
Del resto, Manzoni, nella Pentecoste, scritta tra il 1817 e il 1822 e che Rosmini conobbe nel 

febbraio 1823, appena pubblicata, mostrava come i cristiani della terra intera, «sparsi per tutti i 
liti», fossero resi «uni […] di cor» per la potente azione dello Spirito Santo, che apriva peraltro, 
per queste «genti nove», orizzonti di liberazione, culminanti nella pace: 

 
Nova franchigia annunziano  
i cieli, e genti nove;  
nove conquiste, e gloria  
vinta in più belle prove;  
nova, ai terrori immobile  
e alle lusinghe infide,  
Pace, che il mondo irride,  
ma che rapir non può. 
 
In effetti si potrebbe anche, in sede storica, irridere a questa pace, intendendola come idea-

lizzazione poetica delle linee liberticide della Santa Alleanza, cioè di una pace europea oppressiva 
e poliziesca, sostenuta dalle baionette e dal sangue. Ma sarebbe cattivo giudizio storico. Le bio-
grafie di Manzoni, di Rosmini e di Tommaseo mostrano che ben altri erano i loro ideali. 

Sempre nel 1823, dunque, dopo la morte di Pio VII, Rosmini – come si è detto – ne pronunciò 
il panegirico. Di fronte a Napoleone, il papa appariva come campione dell’ideale evangelico di 
pace. Il Bonaparte, traendo Pio VII prigioniero in Francia, aveva sperato forse «che il Vicario del 
Dio della pace mutasse in un Druido di tale, che “il Dio, nomavasi, della guerra”».7 Ma ne ottenne 
«un sacerdotale insuperabile rifiuto».8 Rosmini mostrava come nella storia i pontefici fossero 
stati artefici di pace, per la ricevuta «divina incumbenza di conciliare pace come padri alle 

 
6 A. MANZONI , Scritti  fi losofici ,  a cura di R. QUADRELLI , Rizzoli, Milano 1976, p. 309.  

7 ROSMINI , Panegirico alla Santa gloriosa Memoria di PIO SETTIMO Pontefice Massimo , cit. , p. 62.  

8 Ivi,  p. 63.  



30 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

nazioni».9 Ma soprattutto Rosmini sottolineava la risposta non violenta di Pio VII alla violenza 
dell’Imperatore, senza però che egli rinunciasse alla resistenza e cedesse servilmente a Napo-
leone: 

 
Arduo è contro l’armi difender la pace. Ma non solo pugna Pio per la pace, ma colla pace. Chè mentre 

per non venire in discordia con altra gente, cui egli abbraccia ed ama egualmente, asserisce e rafferma 
neutralità in fronte al più potente e minaccevole soldato Europeo, che di pacifico stato vorrebbe fra parti 
e inimicizie ravvolgerlo: conserva anche in questo medesimo ogni più sottil legge di amicizia generosis-
sima. 

 
Questo argomento rosminiano appare fondamentale. Il Roveretano affermava come si do-

vesse combattere per la Pace, ma soprattutto mostrava come si potesse combattere con la Pace, 
cioè con una resistenza non violenta. 

 
Si dirà: non poteva Pio VII con forza opporsi all’Imperatore [?]. Dunque non è virtù maggiore essersi 

opposto coll’animo? […] a quella sapienza, umanità, religione, non fu buona violenza contro violenza, 
giudicando prima più onesta, e di poi oltre ogni veduta umana più efficace e più breve, quella tolleranza 
e pace e amore, che contro la violenza appunto difendeva. 

 
Rosmini intendeva far comprendere come non si trattasse di ingenuità debole e impotente, 

ma di azione realistica e lungimirante. E invitava a considerare l’atteggiamento di Pio VII anche 
dal punto di vista dell’avvedutezza politica. Certo, il dominante realismo politico avrebbe consi-
gliato atteggiamenti più arrendevoli, cioè un utilitaristico e opportunistico accomodamento. Pio 
VII scelse una via diversa, quella della resistenza, fondata sul dettato evangelico, ma, tuttavia, 
rapportata ad una consapevole valutazione della possibilità o non possibilità di una opposizione 
violenta: 

 
E in questo che avrebbe detto al sommo Pio un avveduto politico? […] è vano che gli resista: s’acco-

modi con lui, così guadagna alla Chiesa tanta potenza […] tutt’altro consiglio egli seguì […] su quella sua 
risoluzione così argomento: Pio o poteva contrapporre a Napoleone forza, o non poteva. Se poteva, am-
mirabile è quella mansuetudine, che alla forza preferisce di opporre i proprj patimenti. Se nulla aveva da 
opporre, nulla che il sostenesse, questo è veracemente l’estremo della Fortezza, non lasciarsi smuover 
l’animo da onestà, ancora che di difesa ignudo e di forza.10 

 
Con questo suo comportamento di resistenza ferma ma senza violenza Pio VII fece sì, se-

condo Rosmini, «che fin d’allora s’espandesse un candido vessillo di pace, sotto cui rinnovata e 
quasi mansuefatta s’aperse già l’età nostra all’europeo riordinamento».11 E il Roveretano affer-
mava, esponendo in realtà i propri convincimenti, che con l’atteggiamento di silente resistenza, 
recandosi in Francia, era come se il papa affermasse: 

 
9 Ivi,  p. 66.  

10 Ivi,  pp. 70-72.  

11 Ivi,  p. 101.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 31 
 

ISSN 2385-216X 

 
Sarebbe desiderabile cosa che nelle contese tra principi, un Tribunale santissimo eretto fosse e ri-

conosciuto, il quale per comune consenso portasse di quelle sentenze, e per comune rettitudine sì il più 
possente e animoso, come il meno, a quel giudizio si sottomettesse. […] Recomi in Francia a rimettervi il 
sacro fuoco smarrito, e porre con ciò insieme e sacrare, io spero, la prima pietra di un nuovo edifizio in 
Europa, di un nuovo tempio, in cui i Cristiani adorino in pace il nome del Dio della pace. E non volgeranno 
di qui molti lustri, che un nuovo, ordine a cui oggi io sospiro di dover dar principio e solenne consecra-
zione, crescerà in modo inaspettato, come crescono l’opere del Signore eterno. E avvicineranno i tempi, 
di cui presso i sapienti del secolo è fino il pensiero in deriso, quando la Religione di Gesù Cristo, il Principe 
della pace, condendo una Scienza matura acciocché non corrompasi, e congiungendola colla Cristiana 
Giustizia, apporterà lo spettacolo di quel Tribunale civilissimo, evangelico da me bramato, ultimo defini-
tore de’ regali dissidj. […] E ben della guerra ogni pace è megliore.12 

 
All’interno di questo impegno del papa per «la pace di tutto il mondo» si inserivano, se-

condo Rosmini, come si è già accennato, le cure per «l’italica libertà nella quale la libertà dell’apo-
stolica sedia è contenuta».13 Vi era, certo, un’interessante e nuova nota di nazionalità e di libertà 
italiana – una intonazione che potremmo dire guelfa – ma vi era soprattutto una visione religiosa. 
E il panegirico si chiudeva richiamando, appunto, la pietà religiosa: «La quale perciò dirigendosi 
in uno scopo che stà nella Eternità, e ad esso convertendo le stesse umane passioni, genera 
nell’uomo una quiete sublime, e produce quella insigne dottrina della pace, che il grande nostro 
Pontefice, appellandosi ognora col suo titol più caro “Vicario del Dio della pace,” in tutto il 
mondo predicò e difese».14 

Chiaramente il Roveretano poneva la ricerca filosofica, che allora stava avviando vigorosa-
mente, in tale auspicata visione, lavorando, appunto, per giungere a quella «Scienza matura» 
sulla cui base si sarebbe fondata l’istituzione di quel «Tribunale civilissimo». Si trattava, in realtà, 
dell’elaborazione che avrebbe portato alla proposta del Tribunale politico, in successive opere 
rosminiane, sia pure declinata nel senso di una pacificazione interna allo Stato con una sorta di 
Corte costituzionale. Ma intanto, per questo studio, egli lesse lo scritto di Kant sulla pace perpe-
tua, i progetti di pace universale dell’abbé de Saint-Pierre e le osservazioni di Leibniz a tali pro-
getti.  

Qualche mese dopo il panegirico, il 22 dicembre 1823, Rosmini, da Rovereto, scriveva al 
Tommaseo: «Ho tracciato oggi una lettera all’ab. Mai sopra una pace fra letterati italiani. Sogni! Il 
so bene: né sempre è inutile il sognare».15 Questa lettera ad Angelo Mai non ci è rimasta. Ma se 
ne possono indovinare gli echi in alcuni appunti di Maurizio Moschini, il giovane segretario di 
Rosmini, che coabitava a Milano con lui e con Tommaseo. 

Venendo ad una considerazione dei tempi correnti, nel Saggio sull’Unità dell’educazione, pub-
blicato in quello stesso anno, 1826, e riproposto nel primo tomo degli Opuscoli filosofici nel 1827, 

 
12 Ivi,  pp. 102-103.  

13 Ivi,  p. 116.  

14 Ivi,  p. 129.  

15 A. ROSMINI , Epistolario completo , I,  Tipografia Giovanni Pane, Casale 1887, p. 495.  



32 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

Rosmini esordiva ponendo il problema della valutazione dello «spettacolo morale» che lo stato 
dell’umanità allora presentava. E notava come tra persone equilibrate e in buona fede vi fossero 
però due giudizi opposti (o estremamente negativi o invece molto positivi). Ne concludeva che 
avevano ragione entrambi e che ci fosse una vera ambiguità nella realtà sociale uscita dalla tra-
gedia delle guerre napoleoniche: 

 
Laonde egli sembra più tosto che lo spettacolo cui l’uman genere presenta nei nostri tempi, abbia 

in sé qualche cosa che il renda quasi di due viste diverse, e simile, per così dire, ad un colore cangiante 
che si mostra mutato al solo mutare dell’angolo della luce sotto cui si riguarda. E duplice veramente si 
può dire che sia lo stato presente dell’universo morale. Egli riviene pur ora da un atroce combattimento 
nel quale se le schiere della virtù hanno portato pieno trionfo, egli fu però atroce e sanguinoso; ed il suo 
aspetto è simile ad uno spaventevole campo di battaglia sul quale i gridi della vittoria s’innalzino in mezzo 
ai monti di cadaveri ed ai fiumi di sangue, e le lagrime della gioia de’ vincitori, si mescolino a quelle che 
loro spreme una compassione involontaria ed un sentimento irresistibile di fratellanza coi periti. I vinci-
tori stessi pur troppo si ritrovano indeboliti dal combattimento, e le loro file non sono piene: e solo dai 
secoli aspettar si può ai mali della guerra sostenuta un rimedio, se pur sapranno raccogliere i successori 
il frutto della vittoria. Avvi ragione adunque a spargere lacrime di dolore; ed insieme di educare in mezzo 
ad esse il ramuscello d’olivo che seminato da’ travagli e dalla costanza de’ presenti, cresce occulto alla 
pace degli avvenire, e rallegra il pensiero di quelli che rifuggendo dalle presenti sciagure, si protendono 
coll’animo loro fatto a letizia alle più ampie speranze del futuro, e par loro di vedere più sereno il cielo 
perché s’accorgono del molto allentare della tempesta.16 

 
Era incoraggiante, per Rosmini, che la voce ammonitrice del papa, che chiamava alla pace 

e alla fratellanza, ricevesse una calda e generale accoglienza: 
 
E che conforto di letizia non debbe aver portato al capo della Chiesa di Gesù Cristo il vedere che 

quando innalzando la sua voce di pace e di universale benevolenza proclamò agli uomini inaspriti tuttavia 
dalle recenti fazioni e ancor ringhiosi sui beni caduchi di questa terra universale perdono dal cielo, a 
condizione di universale perdono fra loro e di scambievole compatimento in nome del comun Redentore; 
trovò mille schiere che risposero alla sua voce colle lor voci di compunzione e di ravvedimento, ed il 
mistico corpo di Cristo, la cui prima legge è d’avere un cuor solo ed un’anima sola, si rinforzò di santi 
proponimenti, si rabbellì di nuove grazie e di nuove virtù?17 

 
E Rosmini indicava nell’educazione e nella religione cristiana, cioè nell’educazione fondata 

sul cristianesimo, una via alla pace: 
 
Ed è certamente l’educazione delle venienti generazioni uno de’ preziosi mezzi che possono mettere 

il mondo al coperto dalle estreme sciagure […]: è l’educazione quella che può cogliere i frutti della vittoria 

 
16 A. ROSMINI , Sull’unità dell’educazione. Saggio terzo ,  in ID . , Opuscoli Filosofici ,  I, Pogliani, Mi-

lano 1827, p. 216.  

17 Ivi,  p. 221.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 33 
 

ISSN 2385-216X 

e riparare le devastazioni della guerra […].18 
 
Nella prefazione al primo tomo degli Opuscoli, Rosmini inseriva la sua stessa filosofia all’in-

terno di questo paradigma cristiano di generale benevolenza sociale, fondato sulla pace, sulla 
religione, sull’educazione e sull’amore: 

 
Come tale filosofia è l’interprete della natura, così è pure l’interprete dei voti del cuore umano. Ella 

medita da una parte di unire gli uomini col Creatore, e da un’altra di unirli fra loro. Se colla prima sua 
cura si fa ministra di pace e di felicità ad ogni individuo; la seconda sua cura è di spargere l’amore fra gli 
uomini; un amore pieno e profondo; un amore universale e permanente, perché ha per guida la verità, e 
per fine la virtù. […] 

Questa egli crede che sia per divenire la tessera della grande fratellanza de’ battezzati. Guai a coloro 
che seminando l’odio fra gli uomini, raccolgono la discordia e la distruzione! che ricusano di far parte con 
quelli, che sentendosi nati all’amore, fabbricano la casa comune in sulla pietra, e vi riposano nella pace e 
nella unità!19 

 
Solo pochi anni dopo, nel 1833, Tommaseo, in un suo scritto dedicato all’educazione del 

popolo, allargava lo sguardo a nuovi possibili orizzonti, a partire dall’unità commerciale e di in-
teressi materiali, ma per evolvere verso la fine di ogni tirannide e di ogni guerra, sul fondamento 
dell’istruzione, della religione e dell’amore. Prendendo una sorta di postura profetica, egli vati-
cinava – con una forma quasi di mazzinianesimo cristiano – un’unità italiana e, insieme, un’unità 
europea, in un’era nuova di pace: 

 
Al qual fine conducevolissimi saranno i consorzi commerciali, stretti fra provincie e nazioni, con-

sorzi che si verranno formando, allorché più sane idee di commerciale utilità si verranno diffondendo tra 
gli uomini; allorché il commercio stesso sarà assoggettato alle norme d’un’educazione scientifica; allorché 
non solo i principii del diritto, come un celebre italiano inculcava, ma quelli della morale ancora si ver-
ranno nell’economia pubblica infondendo a renderla più salubre e più limpida; […] allorché gl’interessi 
materiali intrecciati da nazione a nazione stringeranno una prima materiale unità, la qual frattanto ren-
derà impossibile le diplomatiche tirannidi e le militari; […] allorché gl’interessi dell’individuo saranno sì 
visibilmente stretti con quelli del comune, e que’ del comune con gl’interessi della provincia, e della pro-
vincia con la nazione, e dell’una nazione con l’altra, che la differenza tra la forza e la debolezza non con-
sisterà più nella larghezza de’ diritti e nella licenza dei lucri, ma nella gravità de’ doveri e nella responsa-
bilità degli uffizi. 

[…] imaginiamo insomma alla pacifica milizia delle arti e delle scienze imposta quella missione in-
novatrice che fu sinora quasi unicamente concessa alla forza brutale d’un despota, alle sanguinose spade 
dello straniero invasore; e sarà lecito sperare in Europa, nel mondo l’era dell’unità e della pace. […] io 
vorrei sopra tre grandi elementi di unità principalmente insistere, dico l’istruzione, la religione e 

 
18 Ibidem.  

19 ID ., Prefazione , in ID . , Opuscoli Filosofici , I , cit.,  pp. XIII-XV .  



34 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

l’amore.20 
 
Era dunque un ideale di pace e di fraternità universale, nel quale si ricomprendevano le 

istanze di libertà, di pubblica giustizia e di carità.  

2. Maria Montessori: cardini dell’educazione alla pace 

Tra le grandi figure dell’educazione contemporanea, Maria Montessori e don Milani sono 
probabilmente le voci più chiaramente impegnate nell’educazione alla pace, un ambito che viene 
a caratterizzare fortemente le loro proposte pedagogiche. Del resto, come ho già detto, entrambe 
le figure possono essere viste, storicamente, in un alveo di riflessione sull’educazione che risale 
alle formulazioni di Rosmini circa il Metodo educativo.  

Alla base vi era, peraltro, una postura etico-spirituale che storicamente si colloca nel più 
ampio contesto della cultura cristiana e cattolica contemporanea, incontrandosi spesso con 
plessi significativi di storia della spiritualità. Per don Milani è una collocazione ovvia. Invece 
Maria Montessori non è, ancora oggi, generalmente ricordata tra le esponenti di tale cultura, ma 
ciò deriva da un persistente bias storiografico:21 ella fu personalmente cattolica, la sua pedagogia 
della libertà, sviluppata in un contesto modernista22 e che raccolse, tra gli altri, il positivo con-
senso di Luigi Sturzo (e, più tardi, di Aldo Moro), ha un innervamento spirituale molto nitido; 
ella fu indubbiamente più lontana dal sentire di alcuni papi, come Pio XI, e di alcune importanti 
figure della cultura cattolica, come padre Agostino Gemelli,23 ma fu apprezzata da altri papi, 
come Benedetto XV, Giovanni XXIII e, soprattutto, Paolo VI.24 

E non è, peraltro, da trascurare, come vedremo, la sua influenza su insigni teologi, quali 

 
20 N. TOMMASEO , Educazione del popolo , [1833], in ID . ,  Dell’Educazione. Scritti varii , Ruggia, Lu-

gano 1834, pp. 389-390, 392.  

21 Cfr. F. DE GIORGI , Rileggere Maria Montessori.  Modernismo cattolico e rinnovamento educativo ,  

in M. MONTESSORI , Dio e i l bambino e altri scritti inediti ,  a cura di F. DE GIORGI , La Scuola, Brescia 2013, 

pp. 5-104; ID . , Carità, emancipazione, educazione. Maria Montessori e i l vitalismo immanente dell’amore ,  

in A. MARIUZZO  (a cura di), Dalla compassione all’educazione. Vie emancipative comunitarie nel Novecento ,  

il  Mulino, Bologna 2022, pp. 19-35. 

22 Cfr. F. DE GIORGI , Maria Montessori  modernista , in «Annali di storia dell’educazione e delle 

istituzioni scolastiche», XVI, 2009, pp. 199 -216; ID ., La posizione di Maria Montessori  sul Peccato Ori-

ginale.  “Peccato originale” della sua pedagogia o  “reattivo teologico” originale? ,  in M. MONTESSORI , Il Pec-

cato Originale , a cura di F. DE GIORGI , Scholé, Brescia 2019, pp. 97-197.  

23 Cfr. F. DE GIORGI , Maria Montessori  tra modernisti,  antimodernisti e gesuiti ,  in «Annali di storia 

dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», XXV, 2018, pp. 27 -73. 

24 Cfr. F. DE GIORGI , Paolo VI.  Il papa del Moderno , Morcelliana, Brescia 2018 2,  pp. 504-505. 



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 35 
 

ISSN 2385-216X 

Romano Guardini, che la stimava molto: probabilmente per gli studi montessoriani sull’educa-
zione religiosa (intesa – forse si potrebbe dire – come una mistagogia, o comunque come un’edu-
cazione “attiva” liturgica).25 

L’attenzione di Maria Montessori per l’educazione alla pace le guadagnò, nel secondo do-
poguerra, la candidatura al Premio Nobel per la Pace,26 che non vinse per ragioni non legate alla 
sua persona, ma all’opportunità di un premio alla cittadina di un paese, l’Italia, che era corre-
sponsabile nello scoppio della Seconda Guerra Mondiale. 

L’impegno pedagogico-pacifista di Maria Montessori era di antica data. Già la Prima Guerra 
Mondiale aveva spinto la Dottoressa a iniziative, progetti e elaborazioni di pensiero.27 

Negli anni ’30, poi, la riflessione sulla pace si sviluppò nel contesto dei dibattiti culturali 
promossi dalla Società delle Nazioni, delle riflessioni psicopedagogiche di Pierre Bovet 28  e 
dell’impegno per la comprensione internazionale di Margarethe Rothbarth e di altre donne.29 

Gli interventi montessoriani di quegli anni, che portarono, tra l’altro, alla sua definitiva 
rottura con il Regime fascista nel 1934, configurarono una chiara prospettiva pedagogica, certo 
fondamentale in un contesto segnato dai totalitarismi e in precipizio verso la Seconda guerra 
mondiale, ma comunque significativa e rilevante in un senso più generale: si tratta, probabil-
mente, della più ampia e profonda riflessione pedagogica sulla pace, svolta con apertura “glo-
bale” (e non meramente come più limitata istruzione sugli effetti negativi della guerra). 

Nel 1932, infatti, Montessori poneva la questione della necessità di avere un esatto concetto 
di pace. Pace non è la cessazione della guerra, perché così intesa sarebbe in realtà il fine stesso 

 
25 Che era poi ciò che interessava lo stesso Guardini. Si veda infatti:  R. GUARDINI , Lo Spirito  

della Liturgia –  I  Santi Segni ,  Morcelliana, Brescia 1984. Su tali aspetti si veda l’ormai classico: M. 

BENDISCIOLI , L’ora della liturgia. Romano Guardini e i l movimento liturgico in Germania , in SEMINARIO 

ARCIVESCOVILE DI  MILANO , Miscellanea Carlo Figini ,  La Scuola Cattolica, Venegono inferiore 1964, pp. 

489-506. 

26 Cfr. C.F. CASULA , Maria Montessori:  la candidatura al premio Nobel per la pace e la proposta della 

nomina a senatore a vita e di  un assegno vitalizio.  Rivisitazioni critiche e documenti inediti , in F. FABBRI  

(a cura di),  Maria Montessori e la società del suo tempo ,  Castelvecchi, Roma 2020, pp. 243-280. 

27 Cfr. E. MORETTI , The Best Weapon for Peace: Maria Montessori,  Education, and Children’s Rights ,  

University of Wisconsin Press, Madison (WI) 2021; F. DE GIORGI , Davanti al  dramma della Guerra. Au-

toeducazione e sensibilità spirituale in Maria Montessori , in C. S INDONI  (a cura di), Itaca. In viaggio tra 

Storia,  Scuola ed Educazione. Studi in onore di Salvatore Agresta , Pensa MultiMedia, Lecce 2018, pp. 

151-160. 

28 Cfr. P. BOVET , La paix par l’école:  Travaux de la Conférence Internationale tenue à Prague du 16 

au 20 Avril 927 , Bureau International d’Éducation, Genève 1927; ID . , L’instinct combatif:  psychologie,  

éducation , Delachaux & Niestlé, Neuchatel 1917.  

29 Cfr. E. GUERRA , I l dilemma della pace. Femministe e pacifiste sulla scena internazionale,  1914 -

1939 ,  Viella, Roma 2014.  



36 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

di ogni guerra: «L’errore di chiamar pace il trionfo permanente delle finalità della guerra fa sì 
che non riconosciamo più la via della salvezza, quella che potrebbe condurci a raggiungere la 
vera pace. […] Bisogna, invece, chiarire la differenza profonda, l’opposto orientamento morale 
della guerra e della pace […]. La vera pace fa pensare al trionfo della giustizia e dell’amore tra gli 
uomini: fa pensare a un mondo migliore, ove regni l’armonia».30 A tale armonia, a tale unione 
pacificatrice si poteva giungere, secondo la Dottoressa, in due modi: o evitando e risolvendo, 
senza violenza, i conflitti, e questo era l’opera della politica; o costruendo, con uno sforzo pro-
lungato, la pace, e questo era l’opera dell’educazione.31 

Giova soffermarsi sul plesso teorico fondamentale, che sta al cuore della riflessione mon-
tessoriana.  

Più volte Montessori ribadiva quella che le appariva una contraddizione di fondo nel 
mondo contemporaneo: vi era stata un’evoluzione impressionante dell’ambiente sociale negli 
ultimi anni, con prodigiose conquiste tecniche, scientifiche e culturali, che avevano creato «un 
supermondo o, se vogliamo, una supernatura»,32 un ambiente super-naturale complesso, ma 
l’umanità non era consapevole del senso di tale trasformazione. Si generava così uno squilibrio 
tra lo sviluppo  dell’ambiente esterno, il progresso sul piano esteriore, super-naturale, e lo svi-
luppo spirituale dell’essere umano, il progresso sul piano interiore.  

Da una parte «tutto si evolve, tutto si trasforma, l’umanità produce tanto, troppo»,33 «tutti 
gli uomini sono diventati più ricchi: direi quasi che soffrono per troppa ricchezza».34 Dall’altra, 
lo sviluppo morale e spirituale dell’umanità si era ben poco elevato rispetto ai tempi primitivi, la 
personalità umana si trovava nelle stesse condizioni del passato, immutata psicologicamente nel 
carattere e nella mentalità, incapace di comprendere le responsabilità derivanti dai mezzi 
esterni, super-naturali, a sua disposizione: «e nel substrato di questa vita morale caotica, trionfa 
l’aspirazione travolgente ad arricchire, che denuncia l’esistenza di quell’irresistibile vizio chia-
mato avarizia: […] ci si illude di accumulare e di godere».35 

Il principale processo storico, realizzatosi nell’Occidente e – possiamo dire – mondializza-
tosi, era letto dunque dalla Montessori come sviluppo di una grande contraddizione: 

 
L’uomo crea la Supernatura. 
La Supernatura dell’uomo è differente dalla semplice natura. […] 

 
30 M. MONTESSORI , La pace , [1932], in EAD . ,  Educazione e pace ,  Edizioni Opera Nazionale Mon-

tessori,  Roma 2018 2 , p. 6. Cfr. Maria Montessori:  educazione e pace. Atti del Convegno Internazionale 3  

ottobre 2015 , I l leone verde, Torino 2016.  

31 Cfr. M. MONTESSORI , Per la pace , [1936], in EAD . , Educazione e pace , cit. , p. 29.  

32 M. MONTESSORI , Educate per la pace. V Conferenza ,  [1937], in EAD . , Educazione e pace , cit. , p.  

99. 

33 M. MONTESSORI , Educate per la pace ,  [1937], in EAD . , Educazione e pace , cit.,  p. 60.  

34 Ivi,  p. 57.  

35 Montessori, La pace , [1932], cit. , p. 13.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 37 
 

ISSN 2385-216X 

Perché l’uomo va oltre: egli crea l’artificiale nella natura […]. 
L’uomo, in questo sforzo, ha trasformato se stesso; soprattutto in questi ultimi tempi, qualcosa di 

nuovo è apparso in lui: la sua intelligenza si è accresciuta, ma i sentimenti che a questa dovrebbero cor-
rispondere gli fanno difetto e non possono sorgere in lui perché egli vive nell’errore. Dominato dall’odio, 
non obbedisce alle leggi della natura. Lentissimamente affiorano in lui i sentimenti superiori, come quello 
dell’unione fra l’uno e l’altro essere. L’armonia deve ancora crearsi.36 

 
La Montessori indicava, cioè, uno squilibrio che si era prodotto nel mondo contemporaneo 

e che poteva essere visto da due punti di vista: due facce della stessa medaglia. Il primo punto di 
vista era la constatazione di un grande progresso tecnologico a fronte di un lentissimo o inesi-
stente progresso morale in grado di padroneggiarlo e di guidarlo in modo non autolesionistico e 
suicidario per l’umanità. Il secondo punto di vista era che l’umanità, proprio in forza di quel 
gigantesco sviluppo tecnologico, era ormai un’unica nazione unificata, ma permanevano le logi-
che antiche e superate degli Stati, logiche ormai disfunzionali, che erano divisive e fondate sulla 
guerra. Tale duplice squilibrio era il problema centrale. 

Lo squilibrio produceva infatti un regresso morale. E Montessori caratterizzava tale caos 
morale – in cui era raro trovare una persona psichicamente sana e crescevano le nevrosi – o con 
l’immagine dell’aridità desertica o con quella delle tenebre.  

Tra le cause profonde di tale abisso di tenebre morali, Montessori indicava l’educazione 
tradizionale che, per la sua stessa natura, preparava alla guerra, all’obbedienza ai dittatori, alla 
sottomissione, induceva alla timidezza e rendeva incapaci di resistenza morale: «Uomini così 
educati non furono preparati alla conquista della verità per possederla: né alla carità verso gli 
altri uomini, per associarsi con loro in una vita migliore. L’educazione ricevuta li preparò piut-
tosto a quello che può considerarsi un episodio della vita collettiva reale: la guerra. Perché, in-
fatti, la guerra non è causata dalle armi, ma dall’uomo».37 

Non ci poteva essere la pace, dunque, perché mancava l’educazione. Si perpetuava, cioè, la 
lotta tra adulto e bambino, la tirannia dell’adulto sul bambino e tale lotta veniva chiamata edu-
cazione, ma non era altro che distorsione psicologica e spirituale. 

L’educazione corrente – familiare o scolastica – non faceva altro, secondo la Montessori, 
che far crescere la desertificazione egoistica, nel contesto tecnico-meccanico, super-naturale, 
contemporaneo, pur ricco di potenzialità. Osservava infatti la Dottoressa: «L’educazione, come 
oggi è intesa, incoraggia gli individui all’isolamento e al culto dell’interesse personale: oggi si 
insegna agli scolari a non aiutarsi l’un l’altro, a non suggerire a chi non sa, a preoccuparsi solo 
della promozione, a conquistare un premio nella competizione con i compagni. E questi poveri 
egoisti, stanchi mentalmente, come ci è dimostrato dalla psicologia sperimentale, si trovano poi 
nel mondo l’uno accanto all’altro come granelli di sabbia nel deserto: ciascuno è isolato dall’altro, 
e tutti sono sterili; se si scatena un vento potente, questi pulviscoli umani, privi di una spiritualità 

 
36 M. Montessori, L’importanza dell’educazione per la realizzazione della pace.  La Supernatura e 

la Nazione Unica ,  [1937], in Ead.,  Educazione e pace ,  cit. , pp. 147-148.  

37 MONTESSORI , La pace , [1932], cit. , p. 22.  



38 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

che li vivifichi, verranno travolti e formeranno un turbine sterminatore».38 
La creazione della Super-natura e il lentissimo sviluppo di sentimenti di armonia, atti a 

governarla per il bene, reclamavano un più vero impegno educativo, diretto all’interiorità 
umana: 

 
Occorre dunque una preparazione a questo nuovo ordine di vita: ecco la necessità dell’educazione. 
L’uomo della Supernatura non è più l’uomo della natura. Padrone di forze colossali, egli deve sa-

perle usare, servirsene, metterle in moto.39 
 
Questa necessità educativa si configurava, dunque, per la Montessori, come sviluppo di 

un’educazione impegnata a superare lo squilibrio della civiltà super-naturale, per salvare l’uma-
nità: «Questo concetto innalza l’umanità per porla al livello raggiunto dall’ambiente nel suo svi-
luppo e per eliminare lo squilibrio. L’educazione è indispensabile per salvare l’umanità, non per 
spingere innanzi il progresso materiale e tutti gli sforzi devono essere diretti alla formazione 
dell’uomo interiore, invece che a combattere l’ambiente».40 

Ciò che, dunque, stava a cuore alla Montessori era sottolineare l’urgente necessità – che 
aveva, evidentemente, una portata fondamentale per il destino dell’umanità – di trasformare 
l’educazione: «trasformare radicalmente il concetto di educazione, rendendolo pratico, speri-
mentale, scientifico».41 

Il bambino doveva essere considerato come essere umano e come cittadino, con la sua di-
gnità, i suoi diritti di vivere e di essere protetto nello svolgersi perfetto e tranquillo della sua vita 
spirituale. In tal modo l’educazione avrebbe aiutato lo sviluppo tanto dell’individualità quanto 
della società. Educazione alla pace, pertanto, non significava mera istruzione sulla pace, ma in-
novazione – spirituale e perciò intrinsecamente fraterno-pacificatrice – dell’educazione stessa: 

 
È evidente che un’educazione intesa a fondare la pace non può consistere solo nella ricerca dei 

mezzi atti a sottrarre il bambino alle suggestioni della guerra. Non sarebbe sufficiente evitare che i suoi 
giocattoli simulino le armi, o che egli studi la storia dell’umanità come una successione di imprese guer-
resche, e consideri la vittoria sui campi di battaglia come un supremo onore. E neppure sarebbe sufficiente 
inculcare nel bambino l’amore e il rispetto per tutti gli esseri viventi, e per tutte le cose che essi hanno 
costruito attraverso secoli di civiltà. 

Tutto ciò non costituirebbe che la parte scolastica di un tentativo più vasto, diretto contro la guerra 
in se stessa, parte che possiamo definire “negativa”, intesa cioè ad allontanare la minaccia di un conflitto 
imminente, più che a preparare la pace nel mondo. […] 

 
38 MONTESSORI , Educate per la pace ,  [1937], in EAD .,  Educazione e pace ,  cit., pp. 39-40. 

39 MONTESSORI , L’importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. La Supernatura e la 

Nazione Unica , [1937], cit., p. 149.  

40  M. MONTESSORI , L’importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. L’educazione 

dell’ individuo , in EAD .,  Educazione e pace , cit. , p. 157.  

41 M. MONTESSORI , Educate per la pace. II Conferenza ,  [1937], in EAD . , Educazione e pace , cit. , p. 

70. 



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 39 
 

ISSN 2385-216X 

Un’educazione capace di salvare l’umanità richiede non poco: essa include lo sviluppo spirituale 
dell’uomo, la sua valorizzazione, e la preparazione del giovane a comprendere i suoi tempi. 

Il segreto sta qui: nella possibilità per l’uomo di divenire il dominatore dell’ambiente meccanico da 
cui oggi è oppresso. […] Occorre organizzare la pace, preparandola scientificamente attraverso l’educa-
zione. 

L’educazione addita una nuova terra da conquistare: e questa terra altro non è che il mondo dello 
spirito umano.42 

 
Questo, per la Montessori, significava inaugurare una nuova epoca storica: l’epoca della 

guerra era stata ed era l’epoca dell’adulto (o, forse meglio, dell’adultismo), in cui trionfava la 
forza, per superare ed eliminare la guerra bisognava andare verso l’epoca del bambino e far 
trionfare le leggi della vita: liberare il bambino dalla tirannia socio-culturale adultista, che tur-
bava i periodi sensitivi e deformava l’embrione spirituale e perciò il delicato sviluppo della per-
sonalità.  

È il bambino – affermava Montessori – che costruisce l’adulto, è lui il padre dell’umanità, è 
il Messia della nuova epoca, il maestro della pace e dell’amore. Se il bambino avesse potuto, at-
traverso un’educazione nuova e adeguata, svilupparsi in libertà e nell’ambiente giusto, che cor-
rispondesse dal lato spirituale alle sue esigenze, egli avrebbe potuto conseguire il proprio perfe-
zionamento e avrebbe così insegnato alla società la calma, l’ordine, l’autocontrollo, la disciplina 
e l’armonia. In questo modo si sarebbe creato l’amore tra l’individuo e l’ambiente super-naturale, 
frutto del lavoro umano, e si sarebbe avuta un’elevazione dell’individuo e della società (e tale 
elevazione era propriamente il fine dell’educazione, che del resto «è uno scambio fra la natura 
umana e la Supernatura»).43 

Tale nuova epoca storica, dunque, era, da una parte, ormai matura e, dall’altra, era neces-
saria per superare realmente strutture sentimentali divisive e obsolete: «Tutta l’umanità forma 
un solo organismo, eppure essa continua a vivere in un mondo di sentimenti superati. L’umanità 
forma oggi un’unità sola: una Nazione Unica».44  

Ed è proprio questa visione – maturata peraltro in un tempo in cui non c’era ancora l’ONU 
– che fa sì che la parola della Montessori appaia ancor oggi viva e attuosa: 

 
[Gli esseri umani], continuando a considerarsi come gruppi nazionali a interessi distinti, corrono il 

rischio di distruggersi a vicenda. […] 
Tutti noi formiamo un solo organismo, una Nazione unica (N.U.). Questa nazione unica, che fu l’in-

conscia aspirazione spirituale ed anche religiosa dell’anima umana, possiamo proclamarlo con un grido 
che arrivi da un punto all’altro della terra, è finalmente raggiunta.  

[…] Non hanno più ragione di esistere le singole nazioni con i loro confini, i loro costumi, i loro 
diritti diversi. Ci saranno sempre gruppi e famiglie umane con diverse tradizioni e diverse lingue, ma non 

 
42 MONTESSORI , Educate per la pace ,  [1937], in EAD .,  Educazione e pace ,  cit., pp. 38, 40.  

43 MONTESSORI , L’importanza dell’educazione per la realizzazione della pace. La Supernatura e la 

Nazione Unica , [1937], in EAD ., Educazione e pace , cit.,  p. 148.  

44 Ivi,  p. 150.  



40 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

potranno dar luogo a nazioni nel senso tradizionale della parola: dovranno unirsi come membri di un solo 
organismo, o morire. La grande campana che chiama oggi gli uomini sotto l’unica bandiera dell’umanità 
è uno squillo di vita o di morte. Oggi tutti gli uomini sono in comunicazione tra loro; le idee serpeggiano 
e corrono per l’etere da un capo all’altro del mondo, senza conoscere frontiere; in tutto il mondo vanno 
formandosi gruppi ideali, e non è più lecito agli uomini conservare quella mentalità medioevale, che po-
teva caratterizzare i Palleschi e i Piagnoni in Italia. […] 

Oggi non ci rimangono che due vie: o elevarci all’altezza che abbiamo raggiunta, o morire per opera 
delle nostre stesse conquiste. […] 

Il nostro principale interesse deve consistere nell’educare l’umanità – l’umanità di tutte le nazioni 
– per orientarla verso destini comuni.45 

 
La prospettiva montessoriana può essere considerata utopica. Ma certamente essa poneva 

una questione insieme critica e liberatrice. Non era una visione totalmente pessimistica, nella 
quale lo sviluppo delle dinamiche “super-naturali” eccedeva e neutralizzava completamente e in 
via preventiva la libertà umana e la sua capacità di giungere alla possibilità di guidare per il bene 
la macchina super-naturale della Nazione Unica. Rimaneva, cioè, la speranza. Allo stesso tempo, 
l’analisi disincantata e realistica dei grandi processi in corso, richiamava alla responsabilità 
dell’umanità tutta. E, in fondo, la montessoriana pedagogia della libertà – con le sue ultime ri-
flessioni sull’educare per un mondo nuovo46 e sull’educazione cosmica47 – ancorava lucidamente 
i percorsi di educazione alla pace a quello che potremmo chiamare il Principio Fraternità (nel 
quale si poneva la sintesi – si potrebbe dire – tanto del Principio Speranza, con la sua forza eman-
cipatrice e liberatrice, quanto del Principio Responsabilità, con il suo indirizzo critico). 

La Montessori ne era convinta: «Se l’unità fra gli uomini – che in natura esiste di fatto – 
verrà finalmente raggiunta, lo sarà solo grazie a un’educazione che insegni ad apprezzare tutto 
ciò che è frutto della collaborazione fra gli uomini e a spogliarsi di buon grado d’ogni pregiudizio 
cosmico che sarebbe poi l’adempimento della volontà di Dio, espressa in modo concreto in tutto 
il suo creato».48 

3. Intermezzo guardiniano: uomo-non-umano e natura-non-naturale 

Romano Guardini, che si occupò anche di teoria pedagogica,49 apprezzava Maria Montessori 
e il suo Metodo. Non è azzardato supporre che egli conoscesse pure gli interventi montessoriani 

 
45 MONTESSORI , Per la Pace , ivi, pp. 30-33. 

46 Cfr. M. MONTESSORI , Educazione per un mondo nuovo , Garzanti, Milano 2016.  

47 Cfr. M. MONTESSORI , Come educare i l potenziale umano ,  Garzanti, Milano 2009.  

48 Ivi,  p. 110.  

49 Cfr. R. GUARDINI , Persona e libertà. Saggi di fondazione della teoria pedagogica ,  a cura di C.  

FEDELI , Morcelliana, Brescia 2023.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 41 
 

ISSN 2385-216X 

dedicati all’educazione alla pace, anche se non li citava. 
In ogni caso se non si può, con assoluta sicurezza, parlare di un’influenza del pensiero della 

Montessori su Guardini, si può tuttavia rilevare una profonda e sostanziale sintonia del Guardini 
post-Seconda Guerra Mondiale con le riflessioni montessoriane che si sono viste. 

Mi riferisco al volume La fine dell’epoca moderna, pubblicato nel 1950. Ma si dovrebbe richia-
mare almeno anche Il potere. Tentativo di un orientamento, uscito l’anno successivo. 

Il grande teologo italo-tedesco cercava, in questi lavori, di analizzare la nuova immagine 
del mondo che sembrava emergere nell’età contemporanea. E giungeva ai concetti di natura-
non-naturale e, prima ancora, di uomo-non-umano. Sono riflessioni accostabili a quelle della 
Montessori (anche se svolte “dopo la catastrofe”: cioè dopo la Shoa e dopo Hiroshima): 

 
Attraverso le sue conoscenze intellettuali e scientifiche l’uomo sa ora assai più di quello che può 

vedere, o semplicemente immaginare per mezzo dei suoi sensi […] Egli è capace di progettare e di realiz-
zare cose che non può più assolutamente sentire […]. 

Si trasformano perciò i suoi rapporti con la natura. Perdono la loro immediatezza, diventano indi-
retti, passano attraverso l’intermediario del calcolo e degli apparecchi. […] Non sono più oggetto di espe-
rienza, divengono obbiettivi e tecnici. 

[…] Se la responsabilità è il rispondere di ciò che si fa, il trasferirsi del singolo fatto concreto sul 
piano dell’approvazione morale, che avverrà della responsabilità, dal momento che tale processo non ha 
più forma concreta, ma si disperde nelle formule e negli apparecchi? 

Quest’uomo che vive così, noi lo chiamiamo l’“l’uomo-non-umano”.50 
 
Tale definizione non esprimeva, nella visione di Guardini, un giudizio morale, bensì desi-

gnava, come constatazione descrittiva, una struttura sempre più marcata, storicamente pro-
dotta. E ciò, peraltro, implicava una correlativa trasformazione anche dell’immagine della na-
tura, che diventava “natura-non-naturale”. Era, cioè, un dato di fatto che anche il concetto di 
“naturale” non procedeva più dalla “natura-naturale” come ciò che ha immediata evidenza e 
chiarezza: «Diviene sempre più un insieme complicato di relazioni e di funzioni che si possono 
cogliere solo per mezzo di simboli matematici, sorretta da qualche cosa che non si può più desi-
gnare in modo inequivocabile».51 

E anche Guardini individuava quella contraddizione e quello squilibrio, sui quali – come si 
è visto – si era già soffermata Maria Montessori: 

 
Un esame più attento mostra che mentre nel corso dei tempi moderni il potere su ciò che esiste, 

uomini e cose, si è accresciuto in misura immensa, la serietà della responsabilità, la chiarezza della co-
scienza, la forza del carattere non si sono mantenute al livello di quell’accrescimento. Si rileva che l’uomo 
moderno non è stato educato al retto uso della potenza; che manca anzi in buona parte la stessa consape-
volezza di un tale problema […] 

Si pensa che la materia del mondo, nel momento in cui entra nella sfera della libertà, si trovi al 
sicuro come nella sfera della natura. Come se si producesse una natura di secondo grado, a cui ci si può 

 
50 R. GUARDINI , La fine dell’epoca moderna ,  Morcelliana, Brescia 1973, pp. 69 -70. 

51 Ivi,  p. 71.  



42 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

affidare, come ci si affida alla prima natura, seppure in forma più labile e complicata. Di qui nasce una 
trascuratezza, una incoscienza nel modo di trattare ciò che esiste, che, a chi l’osservi, diviene tanto più 
incomprensibile quanto più attentamente scruta il corso dell’evoluzione culturale. E di qui procede un 
pericolo sempre più grande, materiale e spirituale, per l’uomo e per la sua opera, per i singoli e per la 
collettività.52 

 
Guardini chiamava «potenza» la capacità umana di gestire consapevolmente e responsabil-

mente il «potere», in relazione appunto a tutto il mondo di natura-non-naturale. Ed egli notava 
come non esistesse ancora un’etica dell’uso della potenza e meno ancora un’educazione a tale 
uso. Da qui il pericolo maggiore per l’umanità contemporanea: «Si ha continuamente l’impres-
sione che il mezzo con cui viene dominata la fiumana crescente dei problemi, sia in definitiva la 
violenza. E ciò significa che il cattivo uso della potenza diviene la regola. Il problema centrale 
attorno a cui dovrà aggirarsi il lavoro della cultura futura e dalla cui soluzione dipenderà non 
solo il benessere o la miseria, ma la vita o la morte, è la potenza. Non il suo aumento, ché questo 
avviene da sé, ma la via di domarla e di farne un retto uso».53 

Guardini non faceva una previsione e rimaneva, per così dire, al di qua di ogni facile otti-
mismo. Esprimeva però una chiara esigenza morale, che si sviluppava in un impegno educativo. 
Egli era convinto che l’affermazione di una tale prospettiva etico-pedagogica, anzi – prima an-
cora – la consapevolezza diffusa della necessità di tale affermazione fosse un processo molto 
lento: «È una consapevolezza che si fa strada lentamente; sapere se farà a tempo ad arrestare una 
catastrofe che colpirebbe tutta la terra e sarebbe disastro ben superiore ad una guerra, è un’altra 
questione».54 

4. Don Milani: progresso morale parallelo al progresso tecnico 

In Italia, troviamo una ripresa del motivo teorico di fondo della riflessione montessoriana 
nel filosofo cattolico Felice Balbo, attestato su un suo originale tomismo, ricco di spunti fenome-
nologici e attento ad una teoria critica della società (quasi si direbbe in sintonia con i Francofor-
tesi). Nel Frammento 2 dell’opera postuma Essere e Progresso, scritta tra il 1962 e il 1964 (anno della 
scomparsa del filosofo), leggiamo: «mi è sembrato di rilevare nell’esperienza storica del mondo 
di oggi, vissuta in diverse e tipiche situazioni di lavoro, una sconcertante contraddizione tra le 
possibilità di vita umana, immensamente cresciute e crescenti, e le capacità di realizzarle in modo 
adeguato; mentre, di fatto, si è giunti alle soglie di una possibile disintegrazione della vita umana 
stessa».55 

Ma è soprattutto l’esperienza e il pensiero di don Lorenzo Milani che vanno richiamati: 

 
52 Ivi,  pp. 81 e 84.  

53 Ivi,  p. 88.  

54 Ivi,  pp. 84-85.  

55 F. BALBO , Essere e Progresso , in ID . , Opere 1945-1964 , Boringhieri, Torino 1966, p. 633.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 43 
 

ISSN 2385-216X 

perché anche al cuore della pedagogia milaniana troviamo, in effetti, lo stretto rapporto tra edu-
cazione e pace.56 

I due nodi-chiave, concettualmente distinti anche se in sinergia, che troviamo nella Lettera 
ai cappellani militari e nella Lettera ai giudici sono: «la libertà di coscienza e la non violenza»57 e 
cioè: l’obiezione, per motivi di coscienza morale, ad un comando cattivo; il rifiuto e la condanna 
della guerra.58 Entrambi erano visti, da don Milani, da un punto di vista cristiano e da un punto 
di vista umano laico. 

La scuola di Barbiana era saldamente attestata su un ideale non solo di generale pacifismo, 
ma di esplicita condanna di ogni guerra e di anti-militarismo: «i barbianesi sono contrari alla 
bomba atomica e a tutte le istruzioni militari e paramilitari»;59 «Li abituo al pacifismo. Possono 
insegnare Gandhi a molti di voi. Conoscono Gandhi a fondo».60 

Dal punto di vista cristiano: «È troppo facile dimostrare che Gesù era contrario alla violenza 
e che per sé non accettò nemmeno la legittima difesa».61 Per un punto di vista non cristiano, don 
Milani citava appunto un pensiero di Gandhi: «Io non traccio alcuna distinzione tra coloro che 
portano le armi di distruzione e coloro che prestano servizio di Croce Rossa. Entrambi parteci-
pano alla guerra e ne promuovono la causa. Entrambi sono colpevoli del crimine della guerra».62 

 
56 Cfr. A. VISALBERGHI , Don Lorenzo Milani e l’educazione alla pace , in «Scuola e Città», XXXVIII ,  

1987, 9, pp. 369-372; A. DRAGO , Verso una teoria pedagogica dell’educazione alla pace.  Le esperienze di  

Don Milani e C.  Freinet , in «Animazione Sociale», 1990, marzo, pp. 13 -20; G. CATTI  (a cura di), Don 

Milani e la pace ,  Gruppo Abele, Torino 1988.  

57 L. MILANI , Lettera ai giudici ,  ID .,  Tutte le Opere , Mondadori, Milano 2017, t.  1, p. 940.  

58 Cfr. M. TOSCHI , Don Lorenzo Milani:  obbedienza e coscienza , in CENTRO DON MILANI-COMUNE DI 

VICCHIO , A trent’anni dalla lettera ai giudici di don Milani ,  Lef, Firenze 1998, pp. 73-114; B. BOCCHINI 

CAMAIANI , Guerra e obbedienza. Padre Ernesto Balducci e don Lorenzo Milani , in M. ISNENGHI  (a cura di), 

Gli italiani in guerra: conflitti,  identità,  memorie dal Risorgimento ai nostri giorni , vol.  V: Le armi della 

Repubblica: dalla Liberazione a oggi , a cura di N. LABANCA , Utet, Torino 2009, pp. 587-600; F. RUOZZI ,  

L’educazione alla pace nell ’ insegnamento di don Milani.  La lezione (dimenticata) per diventare «cittadini 

sovrani» ,  in F. DE GIORGI  (a cura di),  Cantieri di  pace nel Novecento. Figure, esperienze e modelli educativi  

nel secolo dei conflitti ,  il  Mulino, Bologna 2018, pp. 177 -224.  

59 MILANI , Tutte le Opere , cit. , t.  2,  p. 671.  

60 L. MILANI , Incontro con i direttori didattici , in ID ., Tutte le Opere , cit., t. 1, p. 1174. Cfr. anche 

MILANI , Tutte le Opere , cit., t. 2,  pp. 760, 838. Don Milani ebbe, come è noto, significativi legami con 

Capitini (proprio per il  suo pacifismo) e mandò i suoi ragazzi alla marcia per la pace Perugia Assisi 

(ivi, p. 830).  

61 L. MILANI , Ai cappellani militari toscani che hanno sottoscritto i l comunicato dell’11 febbraio 

1965 ,  in ID .,  Tutte le Opere , cit.,  t. 1,  p. 930.  

62 Cit. ivi, p. 959.  



44 FULVIO DE GIORGI 
 

ISSN 2385-216X 

Peraltro, il discernimento storico, dettato dalla situazione degli armamenti atomici, era 
univocamente chiaro: «ogni guerra (perfino difensiva) è oggi in sé immorale».63 

Il metodo educativo di don Milani, in questa sua dimensione di educazione alla nonviolenza 
e alla pace, richiedeva uno sguardo “prolettico”, anticipatore degli eventi, considerando con spi-
rito d’intelligenza i movimenti profondi della storia (la lapiriana «storiografia del profondo»). 

La prospettiva anticipatrice (o, se si vuole, “profetica”) di don Milani era quella che vedeva, 
nei suoi anni, un processo unitario-federativo in Europa, analogo a quello che c’era stato nell’Ot-
tocento, con il Risorgimento, tra gli antichi Stati italiani pre-unitari. E per il futuro intravedeva 
un’unità ancora più vasta, che avrebbe eliminato «finalmente ogni discriminazione e ogni divi-
sione di Patria».64 Pertanto «io ai miei ragazzi insegno che le frontiere son concetti superati».65 

Era questa, per don Milani, la via per superare lo squilibrio e il dislivello tra un grande 
progresso tecnico, che aveva portato ad armamenti micidiali, e un risicato progresso morale che 
non dava le capacità di gestire con responsabilità umana tali dispositivi. Era una constatazione e 
una preoccupazione che, come si è visto, era stata anche di Maria Montessori (come, poi, di Ro-
mano Guardini e di Felice Balbo). Era per il priore di Barbiana una visione di civiltà umana uni-
versale pacificata: «A questo patto l’umanità potrà dire di aver avuto in questo secolo un pro-
gresso morale parallelo e proporzionale al suo progresso tecnico».66 

5. Conclusioni 

L’educazione alla pace – oggi così attuale – costituisce una dimensione essenziale nel con-
testo del Metodo educativo italiano che, come ho cercato di dire, risale a Rosmini e culmina in 
Montessori e Milani. E, indubbiamente, la riflessione montessoriana appare di grande lucidità e 
attualità soprattutto se vista in una costellazione di approfondimenti che comprenda anche 
Guardini e Milani. 

Oggi siamo, in effetti, in quella che Maria Montessori chiamava Super-natura che è sia la 
struttura tecnologica, avanzata e complessa, del nostro vivere quotidiano, sia lo sviluppo di ar-
mamenti distruttivi ad alto contenuto tecnologico, sia la megamacchina del turbocapitalismo 
che punta sull’Intelligenza Artificiale. E la disumanità emerge o con il nichilismo post-moderno 
o con il tecnologismo iper-moderno: dove, tra l’altro, il primo può evolvere nell’eco-

 
63 MILANI , Tutte le Opere , cit. , t.  2,  p. 915.  

64 Ivi,  p. 937.  

65 Ivi,  p. 949.  

66 Ivi,  p. 954.  



IL METODO EDUCATIVO ITALIANO E L’EDUCAZIONE ALLA PACE 45 
 

ISSN 2385-216X 

misantropismo post-umano67 e il secondo nel superomismo algoritmico trans-umano.68 
E tuttavia l’Intelligenza Artificiale può certo muovere l’intera Super-natura per combattere 

nel modo più efficiente e distruttivo una guerra globale, ma non può costruire un mondo pacifi-
cato, una civiltà di pace per tutti i popoli.  

Per questo ci vuole l’Intelligenza, umana, umanizzata e umanistica, capace cioè di pietà e 
di buona volontà, di razionalità mediatrice e di perdono, di sentimenti giusti e di riconoscimento 
dell’umano comune: capace, vorrei dire, di carità. Ce ne rendiamo conto proprio davanti agli 
scenari tragici di guerra dei quali siamo stati e siamo tristi spettatori in questi anni di storia 
recente dell’Europa e del Medio-Oriente, per non parlare di altri scenari dimenticati. E sembra 
profilarsi un orizzonte non di pace ma di fine della guerra in un contesto di permanenti odi e di 
imposizioni imperialistiche: un orizzonte non di forza del diritto ma di diritto della forza, non 
secondo una legge di uguaglianza ma di potenza: un orizzonte destinale suicidario per l’umanità.  

Ciò ci richiede una milaniana obiezione di coscienza in difesa di un orizzonte istituzionale 
universale di diritto e di uguaglianza tra i popoli. 

E, comunque, anche al di là della costruzione istituzionale, con le sue debolezze, dell’Orga-
nizzazione delle Nazioni Unite, noi siamo in ogni caso – come ben vedeva Maria Montessori – 
un’unica Nazione umana in una fragile biosfera. Così la montessoriana prospettiva universale e 
cosmica di pace può essere ancora, per noi, nel momento storico particolare che stiamo vivendo, 
richiamo alla responsabilità e appello, realistico e lucido, senza facili ottimismi ma senza para-
lizzanti scoramenti, all’impegno per la fraternità umana e per la pace. 

E, in questo, la rosminiana “carità intellettuale” appare, più che mai, virtù necessaria. 
 
 
 

fulvio.degiorgi@unimore.it 
 

(Università degli Studi di Modena e Reggio Emilia) 

 
67 Cfr. N. BADMINGTON , Theorizing Posthumanism , in «Cultural Critique», 2003, 53, pp. 10 -27; A.  

P IERETTI  (a cura di),  I l tramonto dell’umano? La sfida delle nuove tecnologie , Morlacchi, Perugia 2016.  

68 Cfr. N. BOSTROM , A History of  Transhumanist Thought ,  in «Journal of Evolution and Technol-

ogy», XIV, 2005, 1, pp. 1-30. 


