
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 9-12 

ISSN 2385-216X 

Rosmini und das 

Bewusstsein 

Der Begriff „Bewusstsein“ tritt insbesondere seit dem 17. Jahrhundert in der Philoso-

phie hervor, doch trotz zahlreicher Studien zu diesem Thema bleibt es ein offenes Problem, mit 

dem sich Wissenschaftler verschiedener Disziplinen bis heute beschäftigen. In den letzten Jah-

ren hat sich in Italien wie auch im Rest der Welt eine breite Debatte entwickelt, die zu ver-

schiedenen Theorien und Interpretationsmodellen geführt hat, um die mit dem Bewusstsein 

verbundenen Probleme zu lösen. Die wissenschaftliche Erforschung tendiert jedoch zuneh-

mend zu einem interdisziplinären Ansatz, der in erster Linie die Philosophie einbezieht. Aus 

diesem Grund wird das Thema Bewusstsein in einer umfassenderen Reflexion über den Men-

schen und seine vielschichtige und komplexe Beschaffenheit behandelt. Der Mensch erlangt 

im Laufe seines Heranwachsens allmählich Bewusstsein über sich selbst; Die Manifestation 

seines „Selbst” (oder „Selbstbewusstseins”) wird grundlegend für das Selbstverständnis, die 

Selbstbildung und das moralische Handeln. Mit dem Begriff „Bewusstsein” werden daher alle 

Erfahrungen des Subjekts bezeichnet, deren es sich unmittelbar bewusst ist. Es handelt sich 

um eine wesentliche Frage, gerade weil die Person und die menschliche Existenz in ihrer Be-

sonderheit wieder in den Mittelpunkt gerückt werden. Man kann zwar sagen, dass auch Tiere 

ein gewisses Maß an Bewusstsein haben, das sich jedoch als instinktive Wahrnehmungsfähig-

keit äußert, die sie in der Reiz-Reaktions-Dynamik leitet. Was den Menschen von allen anderen 

Lebewesen unterscheidet, ist gerade seine Fähigkeit, über sich selbst nachzudenken und somit 

ein eigentliches Selbstbewusstsein zu haben. 

Wir haben es hier nicht mit einer Neuheit zu tun, sondern mit der Wiederentdeckung 

eines Themas, dessen Wurzeln weit in der Vergangenheit liegen. Auch wenn der Begriff „Be-

wusstsein” erst in der Neuzeit eingeführt wurde, reicht die philosophische Reflexion über die 

Fähigkeit des Menschen, sich selbst zu erkennen, weit zurück. Das Problem des Bewusstseins 

verweist auf das der Innerlichkeit, der Seele und der Subjektivität, Themen, die in unterschied-

licher Ausprägung in der gesamten Geschichte der Philosophie zu finden sind. Man denke an 

einige Autoren der christlichen Tradition, darunter insbesondere Augustinus, nach dessen 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Auffassung der Mensch in seinem Inneren Selbsterkenntnis (notitia sui) und somit Selbster-

innerung (memoria sui) besitzt. Doch trotz seines Bewusstseins kann das Subjekt keine end-

gültige Antwort auf seine innere Beschaffenheit finden, und das bekannte Zitat von Heraklit 

bestätigt sich als Wahrheit: „So weit du auch gehen magst, und selbst wenn du den ganzen 

Weg zurücklegst, wirst du niemals die Grenzen der Seele finden: so tief ist ihr Logos.“1 Es geht 

also darum, der Frage Raum zu lassen und sich von ihr leiten zu lassen. 

Zu den maßgeblichsten Stimmen, die es vermochten, das augustinisch geprägte große 

Problem erneut ins Licht zu rücken, zählt auch Antonio Rosmini, der ein altes Thema mit der 

Sprache seiner Zeitgenossen neu zu entfalten wusste. Er weist dem Bewusstsein einen zentra-

len Platz innerhalb seiner anthropologischen Überlegungen zu und, sich der Forschungen be-

wusst, die unzählige Philosophen vor ihm diesem Thema gewidmet haben, greift er auf ver-

schiedene Quellen zurück und gelingt es ihm, einen entscheidenden Beitrag zu leisten. Rosmini 

setzt sich insbesondere mit einigen großen Persönlichkeiten der idealistischen Tradition aus-

einander, wie Hegel und Fichte, deren ihm übertrieben erscheinenden Subjektivismus er ab-

lehnt, aber auch mit einigen französischen Philosophen, die sich mit der Wahrnehmung und 

dem Thema der Körperlichkeit beschäftigt haben, darunter Descartes, Condillac und Main de 

Biran, sowie mit angelsächsischen Autoren wie Thomas Reid, dem er das Verdienst zuschreibt, 

die Empfindung von der Wahrnehmung unterschieden zu haben. Er versäumt es auch nicht, 

sich mit einigen italienischen Philosophen seiner Zeit auseinanderzusetzen, wobei insbeson-

dere Pasquale Galluppi ein wichtiger Gesprächspartner ist, um zum Kern des Themas der 

Wahrnehmung des Ichs vorzudringen. In seiner Analyse der Subjektivität verwendet der Phi-

losoph aus Rovereto das Wort „Bewusstsein” immer in Bezug auf das Ergebnis einer reflexiven 

Operation, die durch den Bedeutungshintergrund des idealen Seins ermöglicht wird, von dem 

aus auch die bewusste Reflexion über das Fühlen möglich ist. Nach dem Philosophen wird jede 

sinnliche Erfahrung vom Subjekt nur dann wahrgenommen, wenn sie von einem intellektuel-

len Urteil begleitet ist; andernfalls wären wir uns ihrer nicht bewusst.  

Der rosminianische Ansatz erweist sich als äußerst aktuell, gerade weil er fähig ist, 

jenes Geflecht subjektiver und persönlicher, nicht quantifizierbarer und daher nicht messba-

rer Erfahrungen in den Blick zu nehmen, die auch im Zentrum der zeitgenössischen neurowis-

senschaftlichen Forschungen stehen. Aus diesen Gründen bietet die vorliegende Ausgabe der 

 
1 Heraklit,  45 DK. 



ROSMINI UND DAS BEWUSSTSEIN 11 
 

ISSN 2385-216X 

Rosmini Studies ihren Beitrag, indem sie mehrere Arbeiten zum Thema des Bewusstseins auf-

nimmt – sowohl aus rosminianischer Perspektive als auch im Dialog mit den Kognitionswis-

senschaften. Die vom Roveretaner Philosophen durchgeführten Analysen verweisen ihrerseits 

auf die Wurzeln eines Problems, das seit jeher von grundlegender Bedeutung ist, da – wie be-

reits erwähnt – das Thema des Bewusstseins untrennbar mit dem der Innerlichkeit und der 

Person verbunden ist, zugleich aber auch den Körper und die Identität betrifft. Das menschli-

che Subjekt ist in der Lage, sich seiner selbst und seiner Individualität bewusst zu werden, weil 

es in gewisser Weise Distanz zu sich selbst nehmen kann. Die subjektive Erfahrung der Person 

lässt sich nämlich nicht leicht abgrenzen, da sie nicht allein ihre physisch-materielle Natur 

betrifft. Das bedeutet jedoch nicht, dass die körperliche Dimension aus der Analyse ausge-

schlossen wäre, die zum Thema des Bewusstseins führt; im Gegenteil, es ist wiederum Rosmini, 

der von der menschlichen Fähigkeit spricht, sich des Lebens durch das Selbstgefühl bewusst 

zu werden: „In der ersten Wahrnehmung des Körpers erfahren wir ein Gefühl, das die Freude 

des Lebens ist, das heißt der individuellen Vereinigung eines Körpers mit uns selbst.“2 Der Kör-

per ist demnach nicht nur ein physischer Körper, sondern auch ein gelebter Körper, den man 

– in der von Edmund Husserl eingeführten phänomenologischen Terminologie – als Leib be-

zeichnen könnte, im Unterschied zum Körper. 

Auf seinem Weg des Heranwachsens erlebt der Mensch die Welt, andere Menschen und 

schließlich sich selbst, vor allem durch seine Körperlichkeit. Das Bewusstsein ist also auch Kör-

perbewusstsein: das Ich begegnet dem Nicht-Ich durch die Vermittlung des Körpers, der auch 

im Mittelpunkt der Untersuchungen der ersten Vertreter der Husserlschen Phänomenologie 

und später einiger nachfolgender Philosophen wie M. Heidegger, J.-P. Sartre, M. Merleau-Ponty 

und P. Ricoeur steht, um nur einige bedeutende Namen zu nennen. Der Mensch wird sich des 

Anderen durch eine Begegnung bewusst, die physisch, aber auch psychisch und spirituell ist, 

und in ihr/ihm kann er eine strukturelle Ähnlichkeit erkennen. Es handelt sich um das Thema 

der Einfühlung, das insbesondere dank der Phänomenologin Edith Stein formuliert wurde, 

aber dann im gesamten 20. Jahrhundert und in der aktuellen Philosophie eine große Resonanz 

fand, auch in Bezug auf einige neuere neurowissenschaftliche Entdeckungen, wie die der Spie-

gelneuronen. 

 
2 A.  ROSMINI , Nuovo Saggio sull’origine delle idee , hrsg. von G. MESSINA , ENC, 4,  Città  

Nuova, Rom 2004, p. 275.  



12 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Die Anerkennung des anderen, die Erkenntnis der Dinge und der Welt gehen der Hand-

lung voraus, die, wenn sie menschlich ist, immer von einem freien Willen bewegt wird. Damit 

eröffnet sich ein weiteres großes Thema, nämlich das des moralischen Bewusstseins. Der 

Mensch ist sich nämlich nicht nur seiner selbst bewusst, sondern auch seiner Wünsche und 

Handlungen. Die Fähigkeit zur Unterscheidung und Wahl ist nur dem Menschen eigen; sie 

kann sicherlich erlernt werden, aber sie wurzelt in dem, was wir nach Scheler als Fühlen, das 

heißt als emotionale Intuition, bezeichnen können. Es handelt sich um die ursprüngliche Fä-

higkeit, den Wert der Dinge zu erkennen und damit eine universelle und a priori gegebene 

Voraussetzung von Korrektheit und Wahrheit anzunehmen. Die anthropologische Analyse fin-

det hier eine wesentliche metaphysische Grundlage, denn die menschliche Fähigkeit, den qua-

litativen Wert der Dinge zu erkennen und ihren objektiven Sinn zu erahnen, um ihn dann als 

Entscheidungskriterium heranzuziehen, verweist auf eine Dimension, die die endliche Dimen-

sion des Menschen transzendiert und übersteigt und ihn mit dem Unendlichen in Beziehung 

setzt.  

Die Reflexion über das Bewusstsein, das auch moralisches Bewusstsein ist, verweist 

daher notwendigerweise auch auf die Beziehung zwischen Mensch und Gott. Das theologische 

Moment kann daher legitimerweise in die philosophische Reflexion einbezogen werden, was es 

ermöglicht, den Blick auf das Thema des Bewusstseins noch weiter zu erweitern. Der Mensch 

ist in der Lage, sich auf sich selbst zurückzuziehen und sich selbst äußerlich, vor allem aber 

innerlich zu erkennen, gerade dank seiner Beziehung zum anderen: ich begegne der Andersar-

tigkeit und erkenne mich als anders, wenn auch strukturell identisch. Diese Erkenntnis geht 

meinem Handeln ihm gegenüber voraus und meinem Tun, das von der Charitas geleitet sein 

kann. Diese Fähigkeit, das Menschliche zu lieben, hat ihren Ursprung jedoch nicht im Men-

schen selbst, sondern ist in seiner spirituellen Dimension verwurzelt; denn der Mensch hat 

nicht nur die Möglichkeit, den Logos, der in allen Dingen wirkt, zu erahnen, sondern auch, ihn 

„auszuüben” und somit den Weg des Guten zu wählen. In diesem Sinne umfasst der Überblick, 

der sich bei der Auseinandersetzung mit dem Thema Bewusstsein eröffnet, tatsächlich eine 

sehr breite Palette von Perspektiven, von der spezifisch anthropologischen über die psychopä-

dagogische und kognitive bis hin zur metaphysischen und dann theologischen Sichtweise auf 

den Menschen. 


