
ROSMINI STUDIES 12 (2025) 17-20 

ISSN 2385-216X 

Rosmini y la conciencia 

El término «conciencia» surge en el panorama filosófico, en particular, a partir del 

siglo XVII, pero, sigue siendo un problema abierto, a pesar de los numerosos estudios al 

respecto, sobre el que aún hoy se interrogan los estudiosos de diversas disciplinas. En los 

últimos años, tanto en Italia como en el resto del mundo, se ha desarrollado un amplio debate 

que ha dado lugar a diversas teorías y modelos interpretativos, en un intento por resolver las 

cuestiones relacionadas con la conciencia. Sin embargo, la exploración científica se inclina 

cada vez más por adoptar un enfoque interdisciplinario, que involucra en primer lugar a la 

filosofía. Por ello, el tema de la conciencia se encuentra dentro de una reflexión más amplia 

sobre el ser humano y su constitución estratificada y compleja. El ser humano, al crecer, 

adquiere gradualmente la conciencia de sí mismo; la manifestación de su «yo» (o 

autoconciencia) se vuelve fundamental para la autocomprensión, la autoformación y la acción 

moral. Por lo tanto, el término «conciencia» se refiere a todas las experiencias vividas por el 

sujeto, de las que tiene conciencia inmediata. Se trata de una cuestión esencial, precisamente 

porque se vuelve a situar en el centro a la persona y a la existencia humana en su especificidad. 

De hecho, se puede decir que incluso los animales tienen un cierto grado de conciencia, que, 

sin embargo, se configura como una capacidad instintiva de percepción que los guía en la 

dinámica estímulo-respuesta. Lo que diferencia al ser humano de todos los demás seres vivos 

es precisamente su capacidad de reflexionar sobre sí mismo y, por lo tanto, de tener conciencia 

de sí mismo. 

No se trata de una novedad, sino del redescubrimiento de un tema que tiene sus raíces 

en tiempos remotos. Si bien el término «conciencia» se introdujo en la era moderna, la reflexión 

filosófica sobre la capacidad del ser humano para conocerse a sí mismo es mucho más antigua. 

El problema de la conciencia remite al de la interioridad, el alma y la subjetividad, temas que, 

con diferentes matices, se encuentran a lo largo de toda la historia de la filosofía. Pensemos en 

algunos autores de la tradición cristiana, entre los que destaca Agustín, según el cual el ser 

humano, en su interioridad, tiene conocimiento de sí mismo (notitia sui) y, por lo tanto, 

memoria de sí mismo (memoria sui). Sin embargo, a pesar de su conciencia, el sujeto no puede 

llegar a una respuesta definitiva sobre su propia constitución interior y la conocida cita 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

heraclitea se afirma como verdad: «Por mucho que camine, y sin recorrer todo el camino, 

nunca podrá encontrar los límites del alma: tan profundo es su logos».1 Se trata, por tanto, de 

dejar espacio a la pregunta y dejarse guiar por ella. 

Entre las voces más autorizadas que han sabido volver a arrojar luz sobre la magna 

quaestio de sabor agustiniano se encuentra también la de Antonio Rosmini, que fue capaz de 

reabrir un tema antiguo utilizando el lenguaje de sus contemporáneos. Él atribuye a la 

conciencia un lugar central dentro de sus reflexiones antropológicas y, consciente de las 

investigaciones que innumerables filósofos han dedicado a este tema antes que él, recurre a 

diversas fuentes y logra aportar una contribución decisiva. Rosmini dialoga en particular con 

algunas grandes figuras de la tradición idealista, como Hegel y Fichte, de quienes rechaza lo 

que le parece un exceso de subjetivismo, pero también con algunos filósofos franceses que se 

han ocupado de la percepción y del tema de la corporeidad, entre ellos Descartes, Condillac y 

Main de Biran, y también con autores anglosajones, como Thomas Reid, a quien reconoce el 

mérito de haber distinguido la sensación de la percepción. Tampoco deja de confrontarse con 

algunos filósofos italianos de su época, y es en particular Pasquale Galluppi quien representa 

un interlocutor importante para entrar en el meollo del tema de la percepción del yo. En su 

análisis sobre la subjetividad, el filósofo de Rovereto utiliza la palabra «conciencia» 

refiriéndose siempre al resultado de una operación reflexiva, posible gracias a ese trasfondo de 

sentido que es el ser ideal, a partir del cual también es posible la reflexión consciente sobre el 

sentir. Según el Roveretano, de hecho, toda experiencia sensible es percibida por el sujeto solo 

cuando va acompañada del juicio intelectual, de lo contrario no tendríamos conciencia de ella.  

El enfoque rosminiano resulta más actual que nunca, precisamente porque sabe mirar 

hacia ese conjunto de experiencias subjetivas y personales no cuantificables, y por lo tanto no 

medibles, que también están en el centro de las investigaciones neurocientíficas 

contemporáneas. Por estas razones, el presente número de «Rosmini Studies» ofrece su 

contribución, acogiendo algunos trabajos dedicados al tema de la conciencia, según la 

perspectiva rosminiana, pero también en comparación con las ciencias cognitivas. Por otra 

parte, los análisis realizados por el Roveretano remiten a las fuentes de un problema que 

siempre ha sido fundamental porque, como se decía, el tema de la conciencia remite al de la 

interioridad y la persona, pero también concierne al problema del cuerpo y la identidad. El 

 
1 Heráclito, 45 DK.  



ROSMINI Y LA CONCIENCIA 19 
 

ISSN 2385-216X 

sujeto humano es capaz de darse cuenta de sí mismo y de su propia individualidad, porque 

puede, en cierta medida, distanciarse de sí mismo. La experiencia subjetiva de la persona, de 

hecho, no es fácilmente circunscrita, ya que no se refiere solo a su naturaleza físico-material. 

Sin embargo, esto no significa que la dimensión corporal quede excluida del análisis que 

conduce al tema de la conciencia, sino que, por el contrario, es una vez más Rosmini quien 

habla de la capacidad humana de tomar conciencia de la vida gracias al sentimiento de sí 

mismo: «en la primera percepción del cuerpo experimentamos un sentimiento, que es el placer 

de la vida o sea de la conjunción individual de un cuerpo con nosotros».2 El cuerpo, por lo tanto, 

no es solo un cuerpo físico, sino también un cuerpo vivido, que podríamos llamar Leib, 

distinguiéndolo del Körper, utilizando el lenguaje fenomenológico introducido por Edmund 

Husserl. 

En su proceso de crecimiento, el sujeto humano experimenta el mundo, a los demás 

sujetos y luego a sí mismo, ante todo a través de su propia corporeidad. La conciencia, por lo 

tanto, es también conciencia corporal: el yo se encuentra con el no yo a través de la mediación 

del cuerpo, que también es el centro de las investigaciones de los primeros exponentes de la 

escuela fenomenológica husserliana y luego de algunos filósofos posteriores, como M. 

Heidegger, J.-P. Sartre, M. Merleau-Ponty y P. Ricoeur, por citar solo algunos nombres 

significativos. El ser humano tiene conciencia del otro a través de un encuentro que es físico, 

pero también psíquico y espiritual, y en él/ella es posible reconocer una similitud estructural. 

Se trata del tema de la empatía (Einfühlung), que encuentra su formulación en particular 

gracias a la fenomenóloga Edith Stein, pero que luego tendrá una gran resonancia en todo el 

siglo XX y en la filosofía actual, también en relación con algunos descubrimientos 

neurocientíficos recientes, como lo de las neuronas espejo.  

El reconocimiento del otro, el conocimiento de las cosas y del mundo, preceden a la 

acción que, cuando es humana, siempre está movida por una voluntad libre. Se abre entonces 

otro gran tema, el de la conciencia moral. El ser humano, de hecho, no solo es consciente de sí 

mismo, sino también de sus propios deseos y acciones. La capacidad de discernimiento y de 

elección es propia solo del sujeto humano; ciertamente puede educarse, pero se arraiga en lo 

que, según Scheler, podemos llamar intuición emocional (Fühlen). Se trata de la capacidad 

 
2 A.  ROSMINI ,  Nuovo Saggio sull’origine delle idee, a cargo de G. MESSINA , vol. 4 de la 

ENC, Città  Nuova, Roma 2004, p. 275.  



20 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

original de reconocer el valor de las cosas y admitir, por tanto, un supuesto de corrección y 

verdad, universal y a priori. El análisis antropológico encuentra aquí un fundamento 

metafísico esencial, ya que la capacidad humana de reconocer el valor cualitativo de las cosas 

y de intuir su sentido objetivo, para luego asumirlo como criterio de elección, remite a una 

dimensión que trasciende y supera la dimensión finita del hombre, poniéndolo en relación con 

el infinito.  

La reflexión sobre la conciencia, que es también conciencia moral, remite 

necesariamente a la relación entre el hombre y Dios. Por lo tanto, el dato teológico puede 

incorporarse legítimamente a la reflexión filosófica, lo que permite ampliar aún más la 

perspectiva sobre el tema de la conciencia. El ser humano es capaz de repliegarse sobre sí 

mismo y de conocerse exteriormente, pero sobre todo interiormente, precisamente gracias a su 

relación con el otro: encuentro la alteridad y me reconozco diferente, aunque estructuralmente 

idéntico. Este reconocimiento precede a mi acción hacia él y a mi obrar, que puede estar guiado 

por la caridad. Sin embargo, esta capacidad de amar al ser humano no tiene su origen en el 

hombre mismo, sino que se arraiga en su dimensión espiritual; en efecto, en el ser humano 

existe no solo la posibilidad de intuir el logos que actúa en todas las cosas, sino también la de 

«ejercitarlo» y, por tanto, de elegir el camino del bien. En este sentido, la panorámica que se 

abre al abordar el tema de la conciencia comprende realmente un conjunto muy amplio de 

perspectivas, desde la específicamente antropológica hasta la psicopedagógica y cognitiva, 

pasando por la mirada metafísica y luego teológica sobre lo humano. 


