ROSMINI STUDIES 12 (2025) 17-20

El término «conciencia» surge en el panorama filosdfico, en particular, a partir del
siglo XVII, pero, sigue siendo un problema abierto, a pesar de los numerosos estudios al
respecto, sobre el que atn hoy se interrogan los estudiosos de diversas disciplinas. En los
ultimos afios, tanto en Italia como en el resto del mundo, se ha desarrollado un amplio debate
que ha dado lugar a diversas teorias y modelos interpretativos, en un intento por resolver las
cuestiones relacionadas con la conciencia. Sin embargo, la exploracion cientifica se inclina
cada vez mds por adoptar un enfoque interdisciplinario, que involucra en primer lugar a la
filosofia. Por ello, el tema de la conciencia se encuentra dentro de una reflexién mds amplia
sobre el ser humano y su constitucion estratificada y compleja. El ser humano, al crecer,
adquiere gradualmente la conciencia de si mismo; la manifestacion de su «yo» (o
autoconciencia) se vuelve fundamental para la autocomprension, la autoformacion y la accién
moral. Por lo tanto, el término «conciencia» se refiere a todas las experiencias vividas por el
sujeto, de las que tiene conciencia inmediata. Se trata de una cuestién esencial, precisamente
porque se vuelve a situar en el centro a la persona y a la existencia humana en su especificidad.
De hecho, se puede decir que incluso los animales tienen un cierto grado de conciencia, que,
sin embargo, se configura como una capacidad instintiva de percepcion que los guia en la
dindmica estimulo-respuesta. Lo que diferencia al ser humano de todos los demds seres vivos
es precisamente su capacidad de reflexionar sobre si mismoy, por lo tanto, de tener conciencia

de si mismo.

No se trata de una novedad, sino del redescubrimiento de un tema que tiene sus raices
en tiempos remotos. Si bien el término «conciencia» se introdujo en la era moderna, la reflexién
filoséfica sobre la capacidad del ser humano para conocerse a s mismo es mucho mds antigua.
El problema de la conciencia remite al de la interioridad, el alma y la subjetividad, temas que,
con diferentes matices, se encuentran a lo largo de toda la historia de la filosofia. Pensemos en
algunos autores de la tradicién cristiana, entre los que destaca Agustin, segtin el cual el ser
humano, en su interioridad, tiene conocimiento de si mismo (notitia sui) y, por lo tanto,
memoria de st mismo (memoria sui). Sin embargo, a pesar de su conciencia, el sujeto no puede

llegar a una respuesta definitiva sobre su propia constitucion interior y la conocida cita

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | EDITORIAL

heraclitea se afirma como verdad: «Por mucho que camine, y sin recorrer todo el camino,
nunca podrd encontrar los limites del alma: tan profundo es su logos».' Se trata, por tanto, de

dejar espacio a la pregunta y dejarse guiar por ella.

Entre las voces mds autorizadas que han sabido volver a arrojar luz sobre la magna
quaestio de sabor agustiniano se encuentra también la de Antonio Rosmini, que fue capaz de
reabrir un tema antiguo utilizando el lenguaje de sus contempordneos. El atribuye a la
conciencia un lugar central dentro de sus reflexiones antropoldgicas y, consciente de las
investigaciones que innumerables filésofos han dedicado a este tema antes que él, recurre a
diversas fuentes y logra aportar una contribucion decisiva. Rosmini dialoga en particular con
algunas grandes figuras de la tradicion idealista, como Hegel y Fichte, de quienes rechaza lo
que le parece un exceso de subjetivismo, pero también con algunos filésofos franceses que se
han ocupado de la percepcién y del tema de la corporeidad, entre ellos Descartes, Condillac y
Main de Biran, y también con autores anglosajones, como Thomas Reid, a quien reconoce el
mérito de haber distinguido la sensacion de la percepcién. Tampoco deja de confrontarse con
algunos fildsofos italianos de su época, y es en particular Pasquale Galluppi quien representa
un interlocutor importante para entrar en el meollo del tema de la percepcion del yo. En su
andlisis sobre la subjetividad, el filésofo de Rovereto utiliza la palabra «conciencia»
refiriéndose siempre al resultado de una operacién reflexiva, posible gracias a ese trasfondo de
sentido que es el ser ideal, a partir del cual también es posible la reflexién consciente sobre el
sentir. Segun el Roveretano, de hecho, toda experiencia sensible es percibida por el sujeto solo

cuando va acompariada del juicio intelectual, de lo contrario no tendriamos conciencia de ella.

El enfoque rosminiano resulta mds actual que nunca, precisamente porque sabe mirar
hacia ese conjunto de experiencias subjetivas y personales no cuantificables, y por lo tanto no
medibles, que también estdn en el centro de las investigaciones neurocientificas
contempordneas. Por estas razones, el presente nimero de «Rosmini Studies» ofrece su
contribucién, acogiendo algunos trabajos dedicados al tema de la conciencia, segin la
perspectiva rosminiana, pero también en comparacién con las ciencias cognitivas. Por otra
parte, los andlisis realizados por el Roveretano remiten a las fuentes de un problema que
siempre ha sido fundamental porque, como se decia, el tema de la conciencia remite al de la

interioridad y la persona, pero también concierne al problema del cuerpo y la identidad. El

"'Her4clito, 45 DK.

ISSN 2385-216X



ROSMINI Y LA CONCIENCIA | 19

sujeto humano es capaz de darse cuenta de si mismo y de su propia individualidad, porque
puede, en cierta medida, distanciarse de si mismo. La experiencia subjetiva de la persona, de
hecho, no es fdcilmente circunscrita, ya que no se refiere solo a su naturaleza fisico-material.
Sin embargo, esto no significa que la dimension corporal quede excluida del andlisis que
conduce al tema de la conciencia, sino que, por el contrario, es una vez mds Rosmini quien
habla de la capacidad humana de tomar conciencia de la vida gracias al sentimiento de si
mismo: «en la primera percepcién del cuerpo experimentamos un sentimiento, que es el placer
de lavida o sea de la conjuncién individual de un cuerpo con nosotros».” El cuerpo, por lo tanto,
no es solo un cuerpo fisico, sino también un cuerpo vivido, que podriamos llamar Leib,
distinguiéndolo del Korper, utilizando el lenguaje fenomenoldgico introducido por Edmund

Husserl.

En su proceso de crecimiento, el sujeto humano experimenta el mundo, a los demds
sujetos y luego a si mismo, ante todo a través de su propia corporeidad. La conciencia, por lo
tanto, es también conciencia corporal: el yo se encuentra con el no yo a través de la mediacion
del cuerpo, que también es el centro de las investigaciones de los primeros exponentes de la
escuela fenomenoldgica husserliana y luego de algunos fildsofos posteriores, como M.
Heidegger, ].-P. Sartre, M. Merleau-Ponty y P. Ricoeur, por citar solo algunos nombres
significativos. El ser humano tiene conciencia del otro a través de un encuentro que es fisico,
pero también psiquico y espiritual, y en él/ella es posible reconocer una similitud estructural.
Se trata del tema de la empatia (Einfithlung), que encuentra su formulacién en particular
gracias a la fenomendloga Edith Stein, pero que luego tendrd una gran resonancia en todo el
siglo XX y en la filosofia actual, también en relacion con algunos descubrimientos

neurocientificos recientes, como lo de las neuronas espejo.

El reconocimiento del otro, el conocimiento de las cosas y del mundo, preceden a la
accion que, cuando es humana, siempre estd movida por una voluntad libre. Se abre entonces
otro gran tema, el de la conciencia moral. El ser humano, de hecho, no solo es consciente de si
mismo, sino también de sus propios deseos y acciones. La capacidad de discernimiento y de
eleccion es propia solo del sujeto humano; ciertamente puede educarse, pero se arraiga en lo

que, segun Scheler, podemos llamar intuicion emocional (Fiihlen). Se trata de la capacidad

2 A. ROSMINI, Nuovo Saggio sull’origine delle idee, a cargo de G. MESSINA, vol. 4 de la

ENC, Citta Nuova, Roma 2004, p. 275.

ISSN 2385-216X



20 | EDITORIAL

original de reconocer el valor de las cosas y admitir, por tanto, un supuesto de correccion y
verdad, universal y a priori. El andlisis antropoldgico encuentra aqui un fundamento
metafisico esencial, ya que la capacidad humana de reconocer el valor cualitativo de las cosas
y de intuir su sentido objetivo, para luego asumirlo como criterio de eleccién, remite a una
dimensién que trasciende y supera la dimensién finita del hombre, poniéndolo en relacién con

el infinito.

La reflexion sobre la conciencia, que es también conciencia moral, remite
necesariamente a la relacién entre el hombre y Dios. Por lo tanto, el dato teoldgico puede
incorporarse legitimamente a la reflexién filoséfica, lo que permite ampliar ain mds la
perspectiva sobre el tema de la conciencia. El ser humano es capaz de repliegarse sobre si
mismo y de conocerse exteriormente, pero sobre todo interiormente, precisamente gracias a su
relacién con el otro: encuentro la alteridad y me reconozco diferente, aunque estructuralmente
idéntico. Este reconocimiento precede a mi accion hacia él y a mi obrar, que puede estar guiado
por la caridad. Sin embargo, esta capacidad de amar al ser humano no tiene su origen en el
hombre mismo, sino que se arraiga en su dimension espiritual; en efecto, en el ser humano
existe no solo la posibilidad de intuir el logos que actiia en todas las cosas, sino también la de
«ejercitarlo» y, por tanto, de elegir el camino del bien. En este sentido, la panordmica que se
abre al abordar el tema de la conciencia comprende realmente un conjunto muy amplio de
perspectivas, desde la especificamente antropoldgica hasta la psicopedagdgica y cognitiva,

pasando por la mirada metafisica y luego teoldgica sobre lo humano.

ISSN 2385-216X



