
8 (2021)



Registrazione presso il Tribunale di Trento 15/2014 dd. 23.12.2014 

 

RosminiStudies 
ISSN 2385-216X 

Direzione: FABRIZIO MEROI 

Comitato scientifico: 
KURT APPEL (UNIVERSITÄT WIEN) – SIMONETTA BASSI (UNIVERSITÀ DI PISA) – EUGENIO BIAGINI (UNIVERSITY 

OF CAMBRIDGE) – ANGELO BIANCHI (UNIVERSITÀ CATTOLICA DEL SACRO CUORE, MILANO) – ALBERTO BONDOLFI 

(UNIVERSITÉ DE GENÈVE) – BRIAN P. COPENHAVER (UNIVERSITY OF CALIFORNIA, LOS ANGELES) – EMANUELE 

CURZEL (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – FULVIO DE GIORGI (UNIVERSITÀ DI MODENA E REGGIO EMILIA) – MASSIMO 

DONÀ (UNIVERSITÀ VITA-SALUTE SAN RAFFAELE, MILANO) – EMMANUEL FALQUE (INSTITUT CATHOLIQUE DE 

PARIS) – CARLO FANTAPPIÈ (UNIVERSITÀ DI ROMA TRE) – EMMA FATTORINI (SAPIENZA UNIVERSITÀ DI ROMA) – 

MARTA FERRONATO (UNIVERSITÀ DI PADOVA) – HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ (KATHOLISCHE 

UNIVERSITÄT EICHSTÄTT-INGOLSTADT) – FRANCESCO GHIA (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – GUIDO GHIA (UNIVERSITÀ 

DI GENOVA) – CARLOS HOEVEL (PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATÓLICA ARGENTINA, BUENOS AIRES) – VITTORIO 

HÖSLE (UNIVERSITY OF NOTRE-DAME, INDIANA) – MARKUS KRIENKE (FACOLTÀ DI TEOLOGIA, LUGANO) – 

CHRISTIANE LIERMANN (CENTRO ITALO-TEDESCO VILLA VIGONI, MENAGGIO) – LUCIANO MALUSA (UNIVERSITÀ DI 

GENOVA) – PAOLO MARANGON (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – MILENA MARIANI (ISSR – FACOLTÀ TEOLOGICA DEL 

TRIVENETO, TRENTO) – MICHELE NICOLETTI (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – MAURO NOBILE (UNIVERSITÀ DI 

TRENTO) – PAOLO PAGANI (UNIVERSITÀ DI VENEZIA) – ALESSANDRO PALAZZO (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – 

LUCIANO PAZZAGLIA (UNIVERSITÀ CATTOLICA DEL SACRO CUORE, MILANO) – ENRICO PEROLI (UNIVERSITÀ DI 

CHIETI-PESCARA) – BRUNO PINCHARD (UNIVERSITÉ LYON 3) – NICOLA RICCI (ISSR – FACOLTÀ TEOLOGICA 

DELL’EMILIA ROMAGNA, BOLOGNA) – LUCIA RODLER (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – SILVIA SCATENA (UNIVERSITÀ DI 

MODENA E REGGIO EMILIA) – KURT SEELMANN (UNIVERSITÄT BASEL) – SAMUELE FRANCESCO TADINI (CENTRO 

INTERNAZIONALE DI STUDI ROSMINIANI, STRESA) – ANNIBALE ZAMBARBIERI (UNIVERSITÀ DI PAVIA) 

Comitato editoriale: 
STEFANIA ACHELLA (UNIVERSITÀ DI CHIETI-PESCARA) – PAOLO BONAFEDE (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – CARLO 

BRENTARI (UNIVERSITÀ DI TRENTO) – OMAR BRINO (UNIVERSITÀ DI CHIETI-PESCARA) – CARLA CANULLO 

(UNIVERSITÀ DI MACERATA) – CARLA DANANI (UNIVERSITÀ DI MACERATA) – MARCO MOSCHINI (UNIVERSITÀ DI 

PERUGIA) – CLAUDIO TUGNOLI (ACCADEMIA ROVERETANA DEGLI AGIATI – SEGRETARIO) – SILVANO ZUCAL 

(UNIVERSITÀ DI TRENTO – RESPONSABILE A NORMA DI LEGGE) 

Progettazione grafica ed editing: SAMUELE MOSER 

Contatti: redazione@centrostudirosmini.it  

I testi inviati alla rivista sono sottoposti a double blind peer review. 

Per l’invio dei testi si invitano gli Autori a seguire le indicazioni presenti nel sito 
http://rosministudies.centrostudirosmini.it  

 
La rivista «Rosmini Studies» e tutti gli articoli contenuti sono distribuiti con 
licenza Creative Commons Attribuzione - Non commerciale - Non opere derivate 

4.0 Internazionale; ogni articolo della rivista può essere scaricato, stampato, fotocopiato e 
distribuito, purché si attribuisca in maniera corretta la paternità dell’opera, non la si utilizzi per 
fini commerciali e non la si modifichi o trasformi. 

http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Sommario 
EDITORIALE   

Prospettive di filosofia della religione Pag. 1 

Perspectives of the Philosophy of Religion » 11 

Religionsphilosophische Perspektiven » 21 

Perspectives de philosophie de la religion » 33 

Perspectivas de filosofía de la religión » 43 

   

LECTIO MAGISTRALIS   

Introduzione » 53 

LETTERIO MAURO, Quando un filosofo si dà alla politica: Rosmini nel 

biennio 1848-1849 » 55 

 

ROSMINIANA   

Introduzione » 69 

FILIPPO BERGONZONI, L’artista dell’essere. Arte e bellezza nel pensiero di 

Antonio Rosmini » 71 

PAOLO SANTORI, “Un più segreto legame che non si creda”. Genovesi come 

fonte delle riflessioni economiche rosminiane » 77 

FEDERICO CROCI, La problematica del concreto. Rosmini e la filosofia 

classica tedesca » 89 



 

MARTINA GALVANI, L’anima e il sentimento di sé secondo Antonio Rosmini 

e Edith Stein Pag. 103 

FRANCESCA FIDELIBUS, La traduzione gentiliana di Rosmini » 119 

MARTINO BOZZA, Tina Manferdini e l’interpretazione ascetica del pensiero 

di Rosmini » 133 

   

FOCUS   

Introduzione » 143 

ROBERTO CELADA BALLANTI, Nello specchio dei dialoghi interreligiosi 

immaginari. Dal De pace fidei di Niccolò Cusano al Colloquium 

heptaplomeres di Jean Bodin » 145 

GIANFRANCO BONOLA, Raggiro, immanentismo e nichilismo. Temi della 

polemica antibuddhista di parte cristiana nel Giappone feudale: il 

«documento Anesaki» » 157 

GUIDO GHIA, La religione dei moderni in G.E. Lessing. La fondazione di una 

tolleranza attiva » 177 

ADRIANO FABRIS, Esperienza religiosa e dialogo fra le religioni » 195 

MARIO MICHELETTI, John Hick e l’epistemologia del pluralismo religioso » 207 

ANDREA AGUTI, Il dialogo interreligioso e la questione della verità » 219 

FRANCESCO GHIA, Quale vantaggio può trarre una filosofia del dialogo 

interreligioso dalla rilettura di Rosmini? » 233 

   

HORS DE LA PAGE   

Introduzione » 247 

ROBERTO CELADA BALLANTI-MASSIMO CACCIARI, Concordia discors. Il 

dialogo interreligioso nello spazio della filosofia. Conversazione tra 

Roberto Celada Ballanti e Massimo Cacciari » 249 

  



 

SPAZIO APERTO   

Introduzione Pag. 261 

GLORIA DELL’EVA, Metafora e parabola: Paul Ricoeur interprete virtuale 

della prassi estetica kierkegaardiana » 263 

TIZIANA FAITINI, Identità, lavoro e supporti sociali dell’individualità. 

Rileggendo Robert Castel » 275 

   

EXCURSUS   

Introduzione » 287 

CORRADO GIARRATANA, Lodovico Antonio Muratori: un esempio di filosofia 

civile nell’Europa settecentesca » 289 

PIERRE GIRARD, «Dove non si conosce il viver civile». Nature et histoire 

dans les Lettere accademiche d’Antonio Genovesi » 303 

ANDREA LAMBERTI, Oltre Genovesi: la filosofia civile da programma 

politico a scienza positiva » 319 

   

PANORAMI 
  

Introduzione » 331 

LUCIA RODLER, Paolo Perez e una lettura rosminiana della Commedia 

dantesca » 333 

 
  

OVERTIME 
  

Introduzione » 347 

SERGIO BENVENUTI, I Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini di 

Sergio Benvenuti » 349 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 1-10 

ISSN 2385-216X 

Prospettive di filosofia 

della religione 

«Non preoccupatevi, non perderete la religione dei vostri padri. La pura ragione non 

mina la religione, quanto piuttosto le sue distorsioni. Perderete i pregiudizi e conserverete la 

religione. Quanto più l’accosterete alla luce della ragione, tanto più avrà un fondamento dure-

vole e saldo nel futuro. Poiché l’intelletto è compatibile con la religione, essa diverrà santa e un 

bisogno del genere umano. Se però vi metterete in conflitto con essa, più saggiamente la poste-

rità – grazie ai suoi graduali progressi, che con tutto il vostro potere usurpatorio non potete 

ostacolare – un giorno guarderà ai vostri nomi con il disprezzo con cui essa bolla oggi i nomi 

dei Torquemada, degli Embser e di tutti i pretacci [Pfaffen] che un tempo esercitarono il vostro 

ruolo».1 

È il 1788, all’indomani del famigerato «Editto di religione» del Kultusminister prus-

siano Johann Christoph von Wöllner – che, come è noto, era destinato a mettere in ambasce un 

non esattamente intrepido Immanuel Kant –, quando Andreas Riem pubblica lo scritterello 

polemico ‘Über Aufklärung’, ora disponibile in italiano in una pregevole edizione a cura di 

Hagar Spano. In esso, Riem – che l’anno prima, a sei  anni dalla morte di Gotthold Ephraim 

Lessing, aveva dato alle stampe, con lo pseudonimo di Christoph August Schmidt, una rasse-

                              
1 A.  R IEM , Sull ’i l luminismo. Se sia,  o  possa divenire,  pericoloso per lo Stato, per la re-

l igione o in generale.  Una parola per governanti ,  uomini politici  e preti ,  di  cui far tesoro , a 

cura di H. SPANO ,  prefazione di D. KEMPER , Rubbettino, Soveria Mannelli 2020, p. 44.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 EDITORIALE 
 

ISSN 2385-216X 

gna, dal ‘Nachlaß’ del filosofo e drammaturgo sassone, di frammenti ancora inediti di Her-

mann Samuel Reimarus –2 offre, nella forma peculiare di uno ‘Streitschrift’, di uno scritto po-

lemico d’occasione,  una sorta di ‘Plädoyer’, di arringa difensiva in favore delle prerogative 

dell’illuminismo contro tutti i proditori attacchi orditi ai suoi danni. Si tratta, dunque, in tutto 

e per tutto, di un capitolo di quello che, con riferimento in particolare all’orientalista ed esegeta 

storico-critico Johann Gottfried Eichhorn, è stato efficacemente definito l’«Illuminismo dimen-

ticato»;3 una meta-riflessione dell’Illuminismo su stesso (‘Aufklärung über Aufklärung’), sui 

valori e i limiti di una temperie storica che ambisce, nel contempo, a presentarsi anche come 

categoria dello spirito.  

Da qui, la sottolineatura vibrante e l’appello appassionato per una ‘Religion nach der 

Aufklärung’, una ‘religione secondo l’Illuminismo’, al cui centro collocare, per dirla con Dil-

they, un «idealismo della libertà» fondato sulla celebre distinzione ermeneutica, portata a 

onore da Lessing, ma a ben vedere presente anche nel ‘Catechismo dell’ortolano’ di Voltaire, 

tra la ‘religione di Cristo’, ossia quella religione che Gesù Cristo, in quanto uomo, riconobbe e 

professò, e che ogni donna e ogni uomo può, in linea generale, avere in comune con lui, e la 

‘religione cristiana’, ossia quella religione che accoglie come verità dogmatica che Gesù sia 

stato più che uomo, appunto il Cristo, e dunque ne fa, alla luce di questa irrinunciabile pre-

messa, oggetto della propria venerazione.  

Una distinzione ermeneutica la cui portata metodologica può invero essere estesa an-

che al di fuori dei confini del cristianesimo e applicata a ogni fondatore di religione.4 

 

                              
2 Cfr. C.A.  SCHMIDT (ed.),  Übrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbüttischen Frag-

mentisten. Ein Nachlaß von Gotthold Ephraim Lessing , reprint Ausgabe 1787, Wentworth 

Press, Marrickville NSW 2018, su cui si veda l’ introduzione di Fausto Parente a H.S. 

REIMARUS , I frammenti del l ’Anonimo di Wolfenbüttel pubblicati  da G.E. Lessing ,  a cura di F. 

PARENTE , Bibliopolis,  Napoli 1977, p. 59.  

3 Cfr. G.  D’ALESSANDRO , L’il luminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752 -

1827) e i l  suo tempo ,  Liguori, Napoli 2000.  

4 Cfr. G.  GHIA , Destino del l ’uomo e religione secondo l ’Il luminismo , Le Lettere, Fi-

renze 2020.  



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE 3 
 

ISSN 2385-216X 

Il rapporto della religione con l’Illuminismo (inteso dunque come categoria dello spi-

rito) non può che presentarsi come un problema essenzialmente aperto. Da un lato, si tratta, 

ovviamente, di fare storiograficamente i conti con la diffidenza dell’Illuminismo nei confronti 

della religione dogmaticamente statuita e istituzionalizzata, vista spesso come una delle prin-

cipali artefici del permanere dell’uomo nel suo colpevole ‘stato di minorità’;5 dall’altro lato, si 

tratta però di fare storiograficamente i conti anche con la diffidenza della religione dogmati-

camente statuita e istituzionalizzata nei confronti di una temperie di pensiero che sembra, non 

senza ‘pelagiana’ tracotanza, voler confidare unicamente sulle forze umane.6 

In realtà, si tratta (come appare evidente) di una reciproca diffidenza che ha cono-

sciuto – e conosce – molteplici tentativi di avvicinamento; tra tutti, l’esempio forse più para-

digmatico permane quello del rapporto, a distanza, tra Friedrich Schleiermacher e Wilhelm 

von Humboldt.7 È infatti al secondo che il primo, con tutta probabilità, pensa come prototipo 

dei «Gebildeten unter den Verächtern der Religion» a cui, come è noto, sono indirizzati i suoi 

celebri ‘Discorsi’ del 1799; un von Humboldt, tuttavia, che se pure, in un proprio sonetto del 

1815, confessava, non senza un certo compiacimento per la propria «gewählte Einsamkeit» 

(«solitudine eletta»), di essere «ein armer heidnischer Mann / Der die Kirchen nicht leiden 

kann» («Un pover’uomo pagano che non può soffrir le Chiese»), doveva comunque riconoscere 

la presenza in se stesso della «nostalgia per qualche cosa di irraggiungibile», l’attrazione verso 

un «Infinito che mai può essere posseduto e afferrato»,8 con ciò aderendo a quella concezione 

della ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconcepibilità, ovvero inafferrabilità, di Dio) che è, come noto, 

uno dei ‘topoi’ filosofico-religiosi della ‘Goethezeit’. Ancor più, la per molti aspetti insospettata 

vicinanza tra Schleiermacher e Humboldt si dà però a vedere quando quest’ultimo, nel cuore 

                              
5 Cfr. V.  MATHIEU ,  L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini ,  in P.  PELLEGRINO  

(ed.), Rosmini e l ’Il luminismo. Atti  del XXI Corso della «Cattedra Rosmini », Sodalitas-Spes,  

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.  

6 Cfr.  E.  TROELTSCH ,  Il  significato della storicità di  Gesù per la fede , in ID .,  Religione 

Storia Metafisica ,  a cura di S. SORRENTINO , Libreria Dante & Descartes, Napoli 1997, pp. 

347-385.    

7 Cfr. G.  MORETTO , Umanità e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt ,  

in  ID . ,  Filosofia e religione nell ’età di  Goethe ,  Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155 -193.  

8 W.  V .  HUMBOLDT , Briefe an Johanna Motherby , Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.  



4 EDITORIALE 
 

ISSN 2385-216X 

di una trattazione sul rapporto tra religione e poesia, perviene ad affermare che «tutte le 

grandi tragedie dell’antichità e dell’età moderna si fondano sulla concezione della dipendenza 

dell’uomo finito da una potenza infinita»,9 echeggiando in tal maniera la nozione della ‘schle-

chhtinnige Abhängigkeit’ (‘dipendenza assoluta’) resa dallo Schleiermacher della ‘Glau-

benslehre’ motivo originario della nascita della religione. 10 

*** 

Ora, come si sa, la nozione schleiermacheriana di ‘dipendenza assoluta’ era destinata 

a incontrare l’ironia tanto facile quanto banale (con l’ausilio del celebre ‘argumentum e cane’) 

dello Hegel della ‘Vorrede’ alla Filosofia della religione di Hinrichs, tutta incentrata sull’anti-

tesi tra l’attingimento ‘animale’ del divino, tipico dell’«uomo naturale», e l’attingimento ‘pneu-

matico’ della rivelazione, tipico invece dell’«uomo spirituale».11 Una tale distinzione, per la sua 

universalità idealtipica, era evidentemente orientata ad affermarsi anche come una chiave 

ermeneutica per intendere l’impostazione generale di volta in volta data al problema di una 

filosofia della religione: deve cioè la filosofia della religione esaminare le possibilità di una co-

noscibilità oggettivabile del divino, ossia produrre un sapere, precedendo (come nel caso di un 

Tommaso d’Aquino) o superando (come nel caso di uno Hegel) la teologia? Oppure, seguendo 

le seduzioni della teologia negativa, deve muovere dall’assunto della inconoscibilità e ‘inaffer-

rabilità’ dell’idea di Dio e disporsi a seguire la germinatività dell’intuizione e del senso religioso 

nel più profondo dell’animo individuale (questo è per esempio il caso dell’apriori religioso e del 

‘pensiero religioso liberale’ dei vari Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher e 

                              
9 ID ., Über das Verhältnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung , in 

Gesammelte Schriften ,  hrsg. v. C. BRANDES , Ausgabe der Preußischer Akademie de r Wis-

senschaften, Berlin 1841-52, Bd. VII , p. 658.  

10 Cfr. G.  SCHOLTZ , Religione come dipendenza. La genesi  di  un concetto fondamentale 

della fi losofia della religione , in D.  VENTURELLI ,  R.  CELADA BALLANTI ,  G.  CUNICO  (eds.),  Etica,  

Religione e Storia.  Studi in memoria di  Giovanni Moretto , I l melangolo, Genova 2007, pp. 93 -

114.  

11 Cfr. G.W.F.  HEGEL ,  Prefazione alla Filosofia della rel igione di  Hinrichs , a cura di S. 

SORRENTINO , Morano, Napoli 1975, pp. 42 -43.   



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE 5 
 

ISSN 2385-216X 

Troeltsch)?12 Oppure, ancora, deve riconoscere, come decretato da un Karl Barth, la tracotanza 

antropomorfica insita nella volontà filosofica di riflettere sulla religione che sostituirebbe, alla 

realtà divina presentataci dalla rivelazione, un’immagine (‘Bild’) di Dio costruita a nostro uso 

e consumo, così che, in luogo del ‘Gottesdienst’ (‘servizio divino’) a cui si è introdotti dalla fede, 

la religione introdurrebbe piuttosto a un ‘Götzendienst’ (‘servizio idolatrico’)?13  

Antonio Rosmini, che, pur a fronte della multiformità eclettica della sua produzione, 

non si può certo affermare abbia fornito un contributo esplicito alla fondazione di una filosofia 

della religione (essendo la sua, piuttosto, una filosofia cristiana innervata da un pregnante 

sintesismo ontologico-trinitario), rappresenta comunque un caso sintomatico di come le tre 

succitate tendenze possano – ancorché non senza incontrare aporetiche problematicità – paci-

ficamente convivere all’interno di una prospettiva unitaria. Alla conoscibilità oggettivabile del 

divino in grado di produrre un sapere, Rosmini ha atteso, principalmente, con il grande pro-

getto della ‘Teosofia’ – progetto incompiuto, e quindi, come tale, vero e proprio ‘Lebenswerk’ –

; in quel saggio singolarissimo che è ‘Del divino nella natura’ il Roveretano si è accostato all’idea 

di un ‘apriori religioso’, ossia all’universale riconoscimento, nell’essere ideale, di qualche cosa 

di immediatamente divino, quale che sia il nome (Dio, JHWH, Allah ecc.) con cui un tale pre-

sentimento del divino si sia poi, storicamente, oggettivato; nella ‘Teodicea’, infine, Rosmini non 

ha mancato di enfatizzare, in ciò buon anticipatore di un Barth, l’infinita distanza qualitativa 

tra l’uomo e Dio, una distanza, tuttavia, destinata non a tradursi in quietistico fatalismo, ma 

a reclamare, a parte hominis, una concentrazione inesausta degli sforzi etici intramondani.   

*** 

In generale, nella citata antitesi tra l’intuizione apriorica dell’uomo ‘naturale’ e la co-

noscenza, mediata dalla rivelazione, dell’uomo ‘spirituale’, si può cogliere, sotto traccia, la pre-

senza anche di un’altra, ben più radicale antitesi: quella cioè tra un’impostazione vòlta a ve-

dere nell’intuizione del religioso un ‘prius’, sia nell’accezione temporale sia in quella sostan-

ziale, rispetto alle storicizzazioni delle dogmatiche e delle forme rivelate, e un’impostazione che 

pone invece nella canonizzazione scritturistica e dogmatica della rivelazione e della fede il 

                              
12 Cfr. R.  CELADA BALLANTI , Pensiero religioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive , 

Morcelliana, Brescia 2009.  

13 Cfr. K.  BARTH,  Die Kirchliche Dogmatik , I/2, TVZ, Zürich 1938, p. 329.  



6 EDITORIALE 
 

ISSN 2385-216X 

punto di partenza di ogni riflessione sul divino. Si tratta dell’antitesi sintetizzata da Karl Ja-

spers, nel celebre dibattito con Bultmann sulla demitizzazione, con la coppia concettuale ‘Li-

beralität/Orthodoxie’: «L’elemento di divisione per eccellenza tra ‘Liberalität’ e ortodossia con-

cerne la posizione circa l’idea di rivelazione. Che Dio sia localizzato nello spazio e nel tempo, 

una sola volta o in una sequenza di atti, che si sia manifestato qui e ora direttamente, rappre-

senta una fede che fissa Dio in una oggettività nel mondo. […] La ‘Liberalität’ non crede a una 

simile rivelazione».14  

Quale che sia la posizione che si voglia assumere in questa antitesi, resta incontrover-

tibile che, per la molteplicità di problematiche, prospettive, principi risolutivi e metodi che la 

caratterizza, molto difficilmente si potrebbe intendere, oggi, la filosofia della religione come un 

campo univoco, presentandosi essa, piuttosto, come una ‘disciplina in frammenti’, terreno di 

incontri (e talora anche scontri) dialettici – e, proprio e anche per questo, produttiva.15  

Si può tuttavia tentare, seguendo una feconda indicazione di Walter Jaeschke,16 di enu-

cleare, ‘via negationis’, almeno quattro àmbiti in cui la filosofia della religione, ‘iuxta naturam 

suam’, non si esaurisce, evidenziando così l’inesauribilità, potenzialmente infinita, di questa 

disciplina. 

Vediamo brevemente, nel dettaglio, questi quattro ambiti. 

1) Innanzitutto, la filosofia della religione non si esaurisce in una filosofia religiosa, 

dato che non si basa su convinzioni confessionali (quindi non è filosofia ‘cristiana’, 

‘ebraica’, ‘islamica’, ecc.), ma è piuttosto quella forma di interrogazione filosofica il 

cui oggetto è, appunto, la religione come dimensione universale. 

2) In secondo luogo, la filosofia della religione non si esaurisce in una teologia filosofica, 

perché il suo oggetto non è ‘Dio’, foss’anche il ‘Dio dei filosofi’, ma, se mai, lo ‘spazio’ 

                              
14 K.  JASPERS ,  R.  BULTMANN , Il  problema della demitizzazione , a cura di R. CELADA BAL-

LANTI , Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.  

15 Cfr. R.  SCHAEFFLER , Fenomenologia della religione , tr. it. di A. LOFFI , Morcelliana, 

Brescia 2020.  

16 Cfr. W.  JAESCHKE ,  a.v. «Religionsphilosophie» ,  in J.  R ITTER ,  K.  GRÜNDER  (eds.) , Hi-

storisches Wörterbuch der Philosophie ,  Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.   



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE 7 
 

ISSN 2385-216X 

da quella figura di Dio (eventualmente) abitato, ovvero ‘la religione in sé’: «certo, a 

determinate condizioni sistematiche», come sottolinea Walter Jaeschke, «filosofia 

della religione e teologia filosofica possono reciprocamente avvicinarsi fino al punto 

che la stessa filosofia della religione diventa un ambito particolare della teologia fi-

losofica – come, per esempio, nel sistema di Hegel. Si tratta, però, di un caso limite 

che non può cancellare la differenza di principio che c’è tra una forma di interroga-

zione filosofica orientata all’idea di Dio e una orientata alla religione. Questi due 

oggetti sono differenti e da essi conseguono anche problemi metodologici assoluta-

mente diversi per le due discipline a loro dedicate. Così, per esempio, il problema 

dell’accesso al rispettivo oggetto si presenta, per la teologia filosofica, in modo total-

mente diverso da come si presenta per la filosofia della religione – con tutte le con-

seguenze che ne derivano».17 Ora, in un’epoca in cui, soprattutto nella temperie filo-

sofico-analitica, l’investigazione sulla plausibilità razionale del teismo, magari de-

purato – sotto le forme di una rinnovata teologia razionale o di un altrettanto rin-

novato teismo speculativo – da qualsivoglia riferimento confessionale, sembra in-

contrare una congiuntura particolarmente favorevole e foriera di sviluppi filosofi-

camente rilevanti e promettenti,18 non c’è dubbio che un’affermazione come questa 

di Jaeschke potrebbe suscitare più di un’obiezione o di una perplessità. Nondimeno, 

ci pare che quanto in essa contenuto come monito per una concentrazione della fi-

losofia della religione sul suo oggetto, sulla sua ‘res’, ossia sul ‘religioso’ in quanto 

tale, possa utilmente essere preso in considerazione come ‘idea regolativa’. 

                              
17 W.  JAESCHKE , Filosofia del la religione. Una disciplina in frammenti , in F.  GHIA ,  G.  

GHIA  (eds.),  Pensiero religioso liberale.  Temi e prospettive ,  «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp. 

859-875: p. 860. Naturalmente, l’allusione di Jaeschke alla filosofia della religione he-

geliana come «teologia filosofica» si legittima per il far culminare  da parte del filosofo 

di Stoccarda l’evoluzione delle singole religioni storiche nel concetto del Dio cristiano 

che, nella circuminsessione ipostatica della «trinità immanente», rappresenta al 

sommo grado ciò che per lui è la religione in sé, ossia «autocoscienza dello spirito» 

(Selbstbewußtsein des Geistes ).   

18 Cfr. A.  AGUTI , Morale e religione. Per una visione teistic a , Morcelliana, Brescia 

2021. Dello stesso, si veda anche Filosofia della religione. Storia,  temi, problemi , La Scuola, 

Brescia 2014.  



8 EDITORIALE 
 

ISSN 2385-216X 

3) In terzo luogo, la filosofia della religione non è una teologia, né si esaurisce in essa, 

nella misura in cui quest’ultima non si percepisca come una forma peculiare di in-

terrogazione filosofica, ma piuttosto come esplicazione ed esposizione scientifica dei 

testi, del concetto dottrinale, della storia, delle forme istituzionali e della prassi cul-

tuale di una religione particolare e storica, codificata in dogmi, riti e liturgie. 

4) Infine, la filosofia della religione non si esaurisce in una scienza empirica delle reli-

gioni, né intesa come fenomenologia della religione, né come storia delle religioni, in 

quanto da esse si differenzia in maniera sostanziale per il metodo: diversamente 

dalla fenomenologia della religione, la filosofia della religione, infatti, non mira a 

una presentazione complessiva e adeguata del quadro fenomenologico del religioso 

e, diversamente dalla storia delle religioni, non mira alla descrizione, storiografica-

mente conforme, di una religione o, tendenzialmente, della totalità delle religioni. La 

filosofia della religione ha certamente l’onere di prendere estremamente sul serio la 

conoscenza acquisita per queste vie, tuttavia, in quanto filosofia, ha nel contempo 

anche il dovere di far sempre emergere, come elemento previo rispetto alla ricerca 

empirica, che cosa la religione è, ovvero quale ne sia l’essenza.   

*** 

Dal quadro fin qui delineato, emerge – ci pare – con chiarezza che, pur a fronte della 

multivocità prospettica della sua conformazione, la filosofia della religione reclama con forza 

una sua autonomia, specificità e peculiarità rispetto alle varie ‘filosofie speciali’; una autono-

mia che non può non tradursi nel fecondo, e per essa irrinunciabile, intreccio tra teoresi e sto-

ria, ovvero nella già evocata tensione irriducibile tra la dimensione regolativa (e non mai co-

stitutiva) implicita in una delineazione sull’essenza della religione e la dimensione storico-pra-

tica che non può non muovere, per la determinazione dell’essenza, dall’analisi e dal confronto 

con le forme di manifestazione del religioso fattualmente esistenti e attive. Da ciò, l’importanza 

non solo sociologicamente rilevante, ma anche e soprattutto filosoficamente decisiva, della evi-

denziazione del nesso tra filosofia della religione e dialogo interreligioso, alla cui localizzazione 

storico-concettuale è dedicato il ‘Focus’ di questo numero di «Rosmini Studies», raccogliendo, 

opportunamente rielaborati e integrati, alcuni dei contributi presentati al convegno della As-

sociazione Italiana di Filosofia della Religione tenutosi a Genova nel 2019. 



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE 9 
 

ISSN 2385-216X 

Occorre notare che il panorama filosofico italiano ha rappresentato, in modo partico-

lare nel XX secolo, uno scenario particolarmente favorevole per la sistematizzazione della filo-

sofia della religione in quanto disciplina autonoma,19 come si può cogliere, anche ‘ad oculos’, 

passando velocemente in rassegna, e senza pretesa alcuna di completezza, alcune tra le diverse 

vie tracciate dalle varie ‘scuole’: dalla scuola ‘genovese’ (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto), 

caratterizzata da un marcato impianto trascendentale vòlto a delineare, attraverso la figura 

di un ‘apriori religioso’, i tratti di un ‘pensiero religioso liberale’, alla scuola ‘urbinate’ (Italo 

Mancini), che oppone alla pretesa di esaustività della filosofia religiosa la fondazione di una 

epistemologia teologica basata sulla nozione di ‘apriori divino’; dalla scuola ‘bolognese’ (Teo-

dorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), che, con accentuata ispirazione ‘neo-bonaventu-

riana’, enfatizza il campo di tensione dialetticamente fecondo tra la religione come fenomeno 

universalmente umano e la fede cristiana ontologicamente interpretata, alla scuola ‘pisana’ 

(Antonio Carlini, Vittorio Sainati) che, muovendo da una reinterpretazione dei motivi ispira-

tori della metafisica classica, elabora, ermeneuticamente, una ‘critica della ragione teologica’; 

dalla scuola ‘torinese’ (Luigi Pareyson), che prospetta un’ermeneutica del religioso come onto-

logia della libertà al cospetto della scandalo del male e della sofferenza, alla scuola ‘romana’ 

(Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), che, a partire da un’analisi esistenzialistica e fenome-

nologica, si sforza di delineare la valenza incoercibilmente storica della filosofia della religione 

come disciplina a sé stante. 

In conclusione, non si può non notare come la valenza pluriprospettivistica dei vari e 

singoli accostamenti filosofici alla problematica del religioso vada dunque di pari passo con il 

pluriprospettivismo valoriale e culturale che connota sempre più, e in maniera eminente, la 

contemporanea ‘società del disincanto’.20 Infatti, come ha opportunamente rilevato Gunter 

Scholtz, «le moderne scienze dello spirito non sono in alcun modo disgiungibili da una cultura 

pluralistica e dalla consapevolezza della multiformità delle culture, anzi esse hanno in ciò il 

loro fondamento ed esigono un tale pluralismo. E questo non è una loro macchia, ma un loro 

pregio: esse lavorano contro l’ottusità di chi ritiene che non si possa o non si debba valicare i 

                              
19 Cfr. O.  BRINO , Autocoscienza e invocazione. Confronti  fi losofico -religiosi  nell ’Italia 

del Novecento ,  Università degli Studi di Trento, Trento 2020.  

20 Cfr. F.W.  GRAF ,  Die Wiederkehr der Götter.  Religion in der modernen Kultur , Beck, 

München 20072.  



10 EDITORIALE 
 

ISSN 2385-216X 

confini delle proprie modalità concettuali. Il confronto e la contrapposizione con ciò che è 

estraneo non implicano in prima battuta la relativizzazione delle norme vigenti, ma seguono 

anche loro una norma etica. E nel riconoscimento del pluralismo sono implicite delle norme. In 

alcun modo il pluralismo significa “anything goes”».21  

 

(f.g.) 

                              
21  G.  SCHOLTZ , Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbedürfnis.  Zu 

Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11 -

12.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 11-20 

ISSN 2385-216X 

Perspectives of the 

philosophy of Religion 

“Don’t worry, you will not lose the religion of your fathers. Pure reason does not un-

dermine religion, but rather its distortions. You will lose your prejudices and keep religion. 

The more you approach it in the light of reason, the more it will have a lasting and solid foun-

dation in the future. Since intellect is compatible with religion, it will become holy and a need 

of mankind. But if you go into conflict with it, posterity more wisely – thanks to its gradual 

progress, which with all your usurpatory power you are unable to hinder – will one day look 

at your names with the same contempt with which today it dubs the names of the Torquemada, 

the Embser and all the ‘Pfaffen’ who, once upon a time, exercised your role.”1 

It is 1788, in the aftermath of the infamous ‘Edict of Religion’ of the Prussian Minister 

of Culture, Johann Christoph von Wöllner – which, as is well known, was destined to put a not 

exactly intrepid Immanuel Kant in ambush – when Andreas Riem publishes his polemical little 

writing ‘Über Aufklärung,’ now available in a valuable Italian version, edited by Hagar Spano.2 

In it, Riem – who the year before, six years after the death of Gotthold Ephraim Lessing, had 

published, under the pseudonym Christoph August Schmidt, a review, from the ‘Nachlaß’ of 

the Saxon philosopher and playwright of as yet unpublished fragments of Hermann Samuel 

                              
1 A.  R IEM , Über Aufklärung. Ob sie dem Staate –  der Religion –  oder überhaupt gefähr-

lich sey,  oder seyn könne? Ein Wort zur Beherzigung für Regenten , Staatsmänner und Prie-

ster, Berlin 1788, 19–20. 

2 ID ., Sull ’ il luminismo. Se sia,  o possa divenire,  pericoloso per lo Stato, per la religione 

o in generale.  Una parola per governanti ,  uomini politici  e preti ,  di  cui far tesoro ,  edited by 

H. SPANO ,  Preface by D. KEMPER , Rubbettino, Soveria Mannelli 2020  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Reimarus –3 offers, in the peculiar form of a ‘Streitschrift,’ a one-off polemic writing, a sort of 

‘Plädoyer,’ a defensive speech in favour of the prerogatives of the Enlightenment against all 

the treacherous attacks against it. It is therefore, in all respects, a chapter of that which, with 

particular reference to the orientalist and historical-critical exegete Johann Gottfried Eich-

horn, has been effectively defined as the “Forgotten Enlightenment,”4 a meta-reflection of the 

Enlightenment on itself (‘Aufklärung über Aufklärung’), on the values and limits of a historical 

climate, which, at the same time, aspires to present itself as a category of the spirit. 

Hence the vibrant emphasis and the passionate appeal for a ‘Religion nach der Aufklä-

rung,’ a ‘religion according to the Enlightenment,’ at the centre of which to place, in the words 

of Dilthey, an ‘idealism of freedom’ based on the famous hermeneutic distinction, brought to 

honour by Lessing, but, on closer inspection, also present in Voltaire’s ‘Catechism of the Gar-

dener,’ within the ‘religion of Christ.’ In other words, the religion that Jesus Christ, as a man, 

recognised and professed, and that every woman and every man can, generally speaking, have 

in common with Him, and the ‘Christian religion,’ that is, the religion that accepts, as dogmatic 

truth, that Jesus was more than just a man. Indeed, he was Christ, which therefore makes Him, 

in the light of this inalienable premise, the object of His own veneration. 

The methodological scope of this hermeneutic distinction can indeed be extended be-

yond the confines of Christianity and applied to every founder of religion.5 

*** 

The relationship of religion with the Enlightenment (intended, therefore, as a category 

of the spirit) has no choice but to present itself as an essentially open problem. On the one 

                              
3 Cfr. C.A.  SCHMIDT (ed.),  Übrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbüttischen Frag-

mentisten. Ein Nachlaß von Got thold Ephraim Lessing , reprint Ausgabe 1787, Wentworth 

Press, Marrickville NSW 2018, in which we see the introduction by Fausto Parente to 

H.S. REIMARUS , I frammenti dell ’Anonimo di Wolfenbüttel pubblicati  da G.E. Lessing , edited 

by F. PARENTE , Bibliopolis, Naples 1977, p. 59.  

4 Cfr. G.  D’ALESSANDRO , L’il luminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752 -

1827) e i l  suo tempo ,  Liguori, Naples 2000.  

5 Cfr. G.  GHIA , Destino dell ’uomo e religione secondo l ’Il luminismo , Le Lettere, Flo-

rence 2020.  



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION 13 
 

ISSN 2385-216X 

hand, it is obviously a question of dealing historiographically with the distrust of the Enlight-

enment towards dogmatically established and institutionalised religion, often seen as one of 

the main architects of man’s persistence in his guilty ‘state of minority.’6 On the other hand, 

however, it is a question of dealing historiographically with the mistrust of the dogmatically 

established and institutionalised religion towards a climate of thought that seems, not without 

‘Pelagian’ arrogance, to want to rely solely on human strength.7 

In reality, it is a question, (as is evident), of a mutual distrust that has seen – and still 

sees – many attempts to get closer; among them all, perhaps the most paradigmatic example 

remains that of the relationship, albeit at a distance, between Friedrich Schleiermacher and 

Wilhelm von Humboldt.8 It is in fact to the latter that, in all probability, the former thinks of 

the prototype of the “Gebildeten unter den Verächtern der Religion” to which, as we know, his 

famous ‘Discourses’ of 1799 are addressed; a certain von Humboldt, however, who – even if, in 

his own sonnet of 1815, confessed, – and not without a degree of satisfaction, with his own 

“gewählte Einsamkeit” (“chosen solitude”), that he was “ein armer heidnischer Mann Der die 

Kirchen nicht leiden kann” (“A poor pagan man who cannot suffer the Churches”) - still had 

to recognise the presence in himself of the “nostalgia for something unattainable,” the attrac-

tion towards an “Infinity that can never be possessed and grasped.”9 He was thereby adhering 

to that conception of the ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconceivability, or elusiveness, of God) 

which is, as is well known, one of the philosophical-religious ‘topoi’ of the ‘Goethezeit.’ Even 

more so, however, the unsuspected closeness between Schleiermacher and Humboldt in many 

respects is revealed when the latter, in the heart of a discussion on the relationship between 

religion and poetry, affirms that “all the great tragedies of antiquity and modern age are based 

                              
6 Cfr. V.  MATHIEU ,  L’idea dell ’Il luminismo in Kant e in Rosmini , in P.  PELLEGRINO  (ed.),  

Rosmini e l’Illuminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas -Spes, 

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92. 

7 Cfr.  E.  TROELTSCH , Il  significato della storicità di  Gesù per la fede , in ID . , Religione 

Storia Metafisica ,  edited by S. SORRENTINO , Libreria Dante & Descartes, Naples 1997, pp. 

347-385. 

8 Cfr. G.  MORETTO , Umanità e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt ,  

in  ID . ,  Filosofia e religione nell ’età di  Goethe ,  Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155 -193.  

9 W.  V .  HUMBOLDT , Briefe an Johanna Motherby , Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.  



14 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

on the conception of the dependence of the finite man on an infinite power.”10 He is thus echo-

ing the notion of the ‘schlechhtinnige Abhängigkeit’ (‘absolute dependence’) rendered by the 

Schleiermacher of the ‘Glaubenslehre,’ the original reason for the birth of religion. 11 

*** 

Now, as we know, the Schleiermacherian notion of ‘absolute dependence’ was destined 

to be met with both simple and banal irony, (with the help of the famous ‘argumentum e cane’) 

of Hegel's ‘Vorrede’ to Hinrichs’ Philosophy of Religion, all centred on the antithesis between 

the ‘animal’ tapping of the divine, typical of the “natural man,” and the ‘pneumatic’ tapping 

of revelation, typical instead of the “spiritual man.”12 Such a distinction, due to its ideal-typi-

cal universality, was also evidently aimed at affirming itself as a hermeneutic key to under-

standing the general approach given each time to the problem of a philosophy of religion: in 

other words, must the philosophy of religion examine the possibilities of an objective knowa-

bility of the divine, that is, to produce knowledge, preceding (as in the case of Thomas Aquinas) 

or surpassing (as in the case of Hegel) theology? Or, by following the seductions of negative 

theology, must it start from the assumption of the unknowability and ‘elusiveness’ of the idea 

of God and be ready to follow the germination of intuition and the religious sense in the depths 

of the individual soul (this, for example, is the case of those who are religious a priori and the 

                              
10 ID .,  Über das Verhältnis der Religion und der Poesie zu der si ttlichen Bildung , in 

Gesammelte Schriften , hrsg. v. C. BRANDES , Ausgabe der Preußischer Akademie de r Wis-

senschaften, Berlin 1841-52, Bd. VII , p. 658.  

11 Cfr. G.  SCHOLTZ , Religione come dipendenza. La genesi  di  un concetto fondamentale 

della fi losofia della religione , in D.  VENTURELLI ,  R.  CELADA BALLANTI ,  G.  CUNICO  (eds.),  Etica,  

Religione e Storia.  Studi in memoria di  Giovanni Moretto , I l melangolo, Genoa 2007, pp. 93 -

114. 

12 Cfr. G.W.F.  HEGEL ,  Preface to Hinrichs ’  “Religion in Its Internal Relationship to  Sys-

tematic Knowledge”,  in Hegel,  Hinrichs,  and Schleiermacher on Feeling and Reason in Religion. 

The Texts of their 1821-22 debate , edited by E.  VON DER LUFT ,  Mellen Press, Lewiston-New 

York-Lampeter 1984, p. 122-124. 



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION 15 
 

ISSN 2385-216X 

‘liberal religious thought’ of those such as Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleierma-

cher and Troeltsch)?13 Or, indeed, must we recognise, as decreed by Karl Barth, the anthropo-

morphic arrogance inherent in the philosophical will to reflect on religion which would re-

place, for the divine reality presented to us by revelation, an image (‘Bild’) of God, constructed 

for our use and consumption, so that instead of the ‘Gottesdienst’ (‘divine service’) to which 

one is introduced by faith, religion would rather introduce a ‘Götzendienst’ (‘idolatrous ser-

vice’)?14  

Antonio Rosmini, despite the eclectic multiformity of his production, certainly cannot 

be said to have made an explicit contribution to the foundation of a philosophy of religion, (his 

being, rather, a Christian philosophy innervated by a pregnant ontological-Trinitarian syn-

thesis). He does, however, represent a symptomatic case of how the three aforementioned 

tendencies can – although not without encountering aporetic problems – peacefully coexist 

within a unitary perspective. Rosmini expected the objective knowability of the divine to be 

capable of producing knowledge, mainly with his great project of ‘'Theosophy’ – an unfinished 

project, and therefore, as such, a real ‘Lebenswerk’ –; in that very singular essay entitled ‘Of 

the divine in nature,’ the Roveretan approached the idea of ‘religious a priori,’ in other words, 

the universal recognition, in the ideal being, of something immediately divine, whatever the 

name (God, JHWH, Allah etc.) with whom such a presentiment of the divine was then, histori-

cally, objectified; and finally, in the ‘Theodicy,’ Rosmini did not fail to emphasise, in this fore-

runner to Barth, the infinite qualitative distance between man and God, a distance, however, 

destined not to translate into quietistic fatalism, but to reclaim a parte hominis, an inexhaust-

ible concentration of worldly ethical efforts. 

*** 

In general, in the aforementioned antithesis between the a priori intuition of the ‘nat-

ural’ man and the knowledge, mediated by revelation, of the ‘spiritual’ man, one can grasp, 

and trace, the presence of another, much more radical antithesis: that is, between an approach 

aimed at seeing in the intuition of the religious a ‘prius,’ both in the temporal and substantial 

                              
13 Cfr. R. CELADA BALLANTI , Pensiero religioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive ,  

Morcelliana, Brescia 2009.  

14 Cfr. K.  BARTH,  Church Dogmatics , I .2,  T. & T. Clark, Edinburgh/Scotland 1963.  



16 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

sense, with respect to the historicisations of dogmatics and revealed forms, and an approach 

that instead places the starting point for any reflection on the divine in the scriptural canoni-

sation and dogmatic of revelation and faith. This is the antithesis synthesised by Karl Jaspers 

in the famous debate with Bultmann on demythisation, with the conceptual couple ‘Liberali-

tät/Orthodoxie’: “The dividing element par excellence between ‘Liberalität’ and orthodoxy 

concerns one’s position on the idea of revelation. Whether God is localised in space and time, 

just once or in a sequence of acts, manifested here and now directly, represents a faith that 

fixes God in an objectivity in the world. [...] ‘Liberalität’ does not believe in such a revelation.”15  

Whatever position one wants to assume in this antithesis, it remains incontrovertible 

that, due to the multiplicity of problems, perspectives, resolutive principles and methods that 

characterise it, it is very difficult to understand, today, the philosophy of religion as a univocal 

field. Rather, it presents itself as a ‘discipline in fragments,’ a terrain of dialectical encounters 

(and sometimes even clashes) – and, precisely and for this reason, productive.16  

One can, however, try, by following a fruitful indication by Walter Jaeschke,17 to focus, 

‘via negationis’, on at least four areas in which the philosophy of religion, 'iuxta naturam 

suam', does not end, thus highlighting the potentially infinite inexhaustibility of this disci-

pline. 

Let us look briefly, at the details of these four areas: 

1 First of all, the philosophy of religion is not simply a religious philosophy, since it is 

not based on confessional convictions (therefore it is not ‘Christian,’ ‘Jewish,’ ‘Is-

lamic’ philosophy, etc.), but rather it is that form of questioning philosophy, the ob-

ject of which is, in fact, religion as a universal dimension. 

                              
15 K.  JASPERS ,  R.  BULTMANN , I l  problema della demitizzazione , edited by R. CELADA BAL-

LANTI , Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.  

16 Cfr. R. SCHAEFFLER , Phänomenologie der Religion. Grundzüge ihrer Fragestellungen , 

Alber Freiburg/München 2017.  

17 Cfr. W.  JAESCHKE , a.v. «Religionsphilosophie» ,  in J.  R ITTER ,  K.  GRÜNDER  (eds.), Hi-

storisches Wörterbuch der Philosophie ,  Bd. 8, Schwabe, Basel  1992, coll. 748-763.   



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION 17 
 

ISSN 2385-216X 

2 Secondly, the philosophy of religion is not only about a philosophical theology, be-

cause its object is not ‘God,’ even if it were the ‘God of the philosophers.’ But, if any-

thing, the ‘space’ from that figure of a (possibly) inhabited God, or indeed, ‘religion 

in itself’: “certainly, under certain systematic conditions,” as Walter Jaeschke points 

out, “the philosophy of religion and philosophical theology can come together to the 

point that the philosophy of religion itself becomes a particular field of philosophical 

theology – as, for example, in Hegel’s system. This, however, is an extreme case that 

cannot erase the difference in principle that exists between a form of philosophical 

questioning oriented to the idea of God and one oriented to religion. These two ob-

jects are different and from them completely different methodological problems also 

derive for the two disciplines dedicated to them. Thus, for example, the problem of 

access to the respective object presents itself, for philosophical theology, in a totally 

different way from the way in which it presents itself for the philosophy of religion 

- with all the ensuing consequences.”18 Now, in an era in which, especially in the 

philosophical-analytical climate, the investigation into the rational plausibility of 

theism, possibly somewhat purified – under the forms of a renewed rational theology 

or an equally renewed speculative theism – of any confessional reference, seems to 

encounter a particularly favourable conjuncture and to herald philosophically rele-

vant and promising developments.19 There is no doubt that a statement such as this 

by Jaeschke might arouse more than one objection or perplexity. Nonetheless, it 

seems to us that what it contains as a warning for a concentration of the philosophy 

                              
18 W.  JAESCHKE , Filosofia del la religione. Una disciplina in frammenti , in F.  GHIA ,  G.  

GHIA  (eds.),  Pensiero religioso liberale.  Temi e prospettive ,  «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp. 

859-875: p. 860. Naturally, Jaeschke’s allusion to the Hegelian philosophy of reli gion as 

“philosophical theology”  is legitimised by the culmination of the evolution of the in-

dividual historical religions by the philosopher of Stuttgart in the concept of the Chris-

tian God who, in the hypostatic circuminsession of the “immanent trinity,” represents 

to the highest degree what religion in itself is for him, that is,  “self -awareness of the 

spirit” (Selbstbewußtsein des Geistes).  

19 Cfr. A.  AGUTI , Morale e religione. Per una visione teistica , Morcelliana, Brescia 

2021. From the same, see also Filosofia della religione. Storia,  temi, problemi , La Scuola, 

Brescia 2014.  



18 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

of religion on its object, on its ‘res’, that is, on the ‘religious’ as such, might usefully 

be taken into consideration as a ‘regulatory idea.’ 

3 Thirdly, the philosophy of religion is not a theology, nor is it exhausted in it, insofar 

as the latter is not perceived as a peculiar form of philosophical questioning, but 

rather as a scientific explanation and exposition of the texts, of the doctrinal con-

cept, of the history, of the institutional forms and of the cultic practice of a particu-

lar and historical religion, codified in dogmas, rites and liturgies.  

4 Finally, the philosophy of religion is not merely an empirical science of religions, 

neither is it intended as a phenomenology of religion, nor as a history of religions, 

as it differs substantially from them by the very nature of its method: unlike the 

phenomenology of religion, the philosophy of religion, does not in fact aim at an 

overall and adequate presentation of the phenomenological framework of the reli-

gious. And, unlike the history of religions, neither does it aim at the historiograph-

ically consistent description of a religion or, basically, of the totality of religions. The 

philosophy of religion certainly has the onerous task of taking the knowledge ac-

quired in these ways extremely seriously. However, as a philosophy, it also has the 

duty to always simultaneously bring out, as an element prior to empirical research, 

what religion it is, or what its essence is. 

*** 

From the picture outlined so far, it appears – we think – with clarity that, even in the 

face of the perspective multi-vocality of its conformation, the philosophy of religion strongly 

claims its autonomy, specificity and peculiarity with respect to the various ‘special philoso-

phies:’ an autonomy that cannot fail to translate into the fruitful. And, indispensable for this 

autonomy is the intertwining between theory and history, or in the already mentioned irre-

ducible tension between the regulatory (and never constitutive) dimension implicit in a delin-

eation on the essence of religion and the historical dimension – a practice that cannot fail to 

move, for the determination of its essence, from the analysis and comparison with the actual 

and active forms of manifestation of the religious. Hence, the importance not only sociologi-

cally relevant, but also and above all philosophically decisive, of highlighting the connection 

between philosophy of religion and interreligious dialogue, to whose historical-conceptual lo-

calisation the ‘Focus’ of this issue of “Rosmini Studies” is dedicated, collecting, appropriately 



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION 19 
 

ISSN 2385-216X 

reworked and integrated, some of the contributions presented at the conference of the Italian 

Association of Philosophy of Religion held in Genoa in 2019. 

It should be noted that the Italian philosophical panorama represented, especially in 

the twentieth century, a particularly favourable scenario for the systematisation of the phi-

losophy of religion as an autonomous discipline,20 as can be seen, even ‘ad oculos,’ by quickly 

reviewing, and without any pretence of completeness, some of the different paths traced by 

the various ‘schools’: from the ‘Genoese’ school (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto), char-

acterised by a marked transcendental structure aimed at delineating, through the figure of a 

‘religious a priori,’ the traits of a ‘liberal religious thought,’ to the ‘Urbino’ school (Italo 

Mancini), which opposes the claim of the exhaustiveness of religious philosophy with the foun-

dation of a theological epistemology based on the notion of ‘divine a priori.’ Then there is the 

‘Bolognese’ school (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), which, with accentuated 

‘neo-Bonaventurian’ inspiration, emphasises the dialectically fertile field of tension between 

religion as a universally human phenomenon and the ontologically interpreted Christian faith, 

while in the Pisan school (Antonio Carlini, Vittorio Sainati) which, starting from a reinterpre-

tation of the inspiring motifs of classical metaphysics, hermeneutically elaborates a ‘critique 

of theological reason.’ And finally, the ‘Turin’ school (Luigi Pareyson), which proposes a her-

meneutic of the religious as an ontology of freedom in the face of the scandal of evil and suf-

fering, to the ‘Roman’ school (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), which, starting from an 

existentialistic and phenomenological analysis, endeavours to delineate the incoercible histor-

ical value of the philosophy of religion as a discipline in its own right. 

In conclusion, one cannot fail to notice how the multi-perspective value of the various 

and individual philosophical approaches to the problem of the religious therefore goes hand in 

hand with the multi-perspectivism of values and culture that increasingly, and eminently con-

notes, the contemporary ‘society of disenchantment.’ 21  In fact, as Gunter Scholtz rightly 

pointed out, “the modern sciences of the spirit are in no way separable from a pluralistic cul-

ture and from the awareness of the multiformity of cultures. On the contrary, they have their 

                              
20 Cfr. O.  BRINO , Autocoscienza e invocazione. Confronti  fi losofico -religiosi  nell ’Italia 

del Novecento ,  Trento University, Trento 2020.  

21 Cfr. F.W.  GRAF , Die Wiederkehr der Götter.  Religion in der modernen Kultur , Beck, 

Munich 20072 .  



20 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

foundation in this and require such pluralism. And this is not to their detriment, but indeed, 

to their merit: they work against the obtuseness of those who believe that one cannot or should 

not cross the boundaries of their own conceptual modalities. The comparison and contrast with 

what is extraneous does not imply in the first instance the relativisation of the current norms, 

but also follows an ethical norm. And norms are implicit in the recognition of pluralism. In no 

way does pluralism mean ‘anything goes’.”22  

 

(f.g.) 

                              
22  G.  SCHOLTZ , Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbedürfnis.  Zu 

Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11 -

12.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 21-31 

ISSN 2385-216X 

Religionsphilosophische 

Perspektiven 
„Die Religion eurer Väter werdet ihr nicht verliehren; darum seyd unbesorgt. Die reine 

Vernunft untergräbt nicht die Religion, sondern ihre Auswüchse. Ihr werdet Vorurtheile ver-

liehren, und die Religion behalten. Sie wird, je mehr ihr sie dem Lichte der Vernunft nähert, so 

viel dauerhafter und fester für die Zukunft gegründet. Sie wird, da der Verstand ihr beypflich-

tet, keine Anfälle von ihm befürchten dürfen, und wenn er ihre Stütze ist, dem Menschenge-

schlechte Bedürfniß, und heilig werden. Setzet ihr euch aber derselben entgegen; so wird die 

klügere Nachwelt, durch die allmählige Fortschritte derselben, die ihr mit aller eurer usurpir-

ten Macht nicht hindern könnet, auf eure Namen einstens mit der Verachtung herabsehen, 

womit sie die Namen der Torquemadas, der Embser, und aller Pfaffen brandmarkt, die einstens 

eure Rolle spielten.“1 

1788: Am Vorabend des berüchtigten Religionsedikts des preußischen Kultusministers 

Johann Christoph von Wöllner – das bekanntlich einen nicht wirklich furchtlosen Immanuel 

Kant in einige Bedrängnis bringen sollte –, publiziert Andreas Riem die polemische kleine 

Schrift Über Aufklärung (die jetzt auch auf Italienisch zur Verfügung steht in einer wertvollen, 

von Hagar Spano herausgegebenen Edition). 2 In ihr bietet Riem – der im Jahr zuvor, sechs 

Jahre nach dem Tod von Gotthold Ephraim Lessing, unter dem Pseudonym Christoph August 

Schmidt aus dem Nachlass des sächsischen Philosophen und Dramaturgen eine Sammlung von 

                              
1 A. R IEM , Über Aufklärung. Ob sie dem Staate –  der Religion –  oder überhaupt gefähr-

lich sey, oder seyn könne? Ein Wort zur Beherzigung für Regenten, Staatsmänner und Priester ,  

Berlin 1788, 19–20. 

2 DERS . , Sull ’ il luminismo. Se sia,  o possa divenire,  pericoloso per lo Stato, per la reli-

gione o in generale.  Una parola per governanti ,  uomini politici  e preti ,  di  cui far tesoro , hrsg. 

von H. SPANO ,  Vorwort von D. KEMPER , Soveria Mannelli: Rubbettino 2020  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

noch unveröffentlichten Fragmenten von Hermann Samuel Reimarus zum Druck gegeben 

hatte3 – in der charakteristischen Form einer „Streitschrift“ eine Art Plädoyer zugunsten des 

höheren Rechts der Aufklärung gegenüber all den hinterhältigen Angriffen, die gegen sie ins 

Werk gesetzt wurden. Es handelt sich also, aufs Ganze gesehen, um ein Kapitel dessen, was 

man – mit Bezugnahme insbesondere auf den Orientalisten und historisch-kritischen Exegeten 

Johann Gottfried Eichhorn – wirkungsvoll als die „vergessene Aufklärung“4 bezeichnet hat: 

eine Meta-Reflexion der Aufklärung über sich selbst („Aufklärung über Aufklärung“), über die 

Vorzüge und die Grenzen einer historischen Großwetterlage, die sich gleichzeitig auch als Ka-

tegorie des Geistes zu präsentieren strebt. 

Von daher also die energische Betonung und der leidenschaftliche Ruf nach einer „Re-

ligion gemäß bzw. nach der Aufklärung“, in deren Mittelpunkt, um es mit Dilthey zu sagen, 

ein „Idealismus der Freiheit“ stehen soll, der sich wiederum gründet auf die – von Lessing zu 

Ehren gebrachte, aber bei Licht besehen auch in Voltaires „Katechismus des Gärtners“ zu fin-

dende – berühmte hermeneutische Unterscheidung zwischen der „Religion Christi“, also der-

jenigen Religion, die Jesus Christus als Mensch sich zu eigen gemacht und bekannt hat und die 

jeder Mensch in ihren wesentlichen Zügen mit ihm gemeinsam haben kann, und der „christli-

chen Religion“, also derjenigen Religion, die als dogmatische Wahrheit annimmt, dass Jesus 

mehr gewesen sei als ein Mensch, nämlich der Christus, und die ihn deshalb im Lichte dieser 

unverzichtbaren Voraussetzung zum Gegenstand ihrer Verehrung macht. 

Diese hermeneutische Unterscheidung kann jedoch in ihrer methodologischen Trag-

weite auch über die Grenzen des Christentums hinaus erweitert und auf jeglichen Religions-

gründer angewandt werden.5 

                              
3 Vgl. C.A. SCHMIDT  (Hrsg.), Übrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbüttischen 

Fragmentisten. Ein Nachlaß von Gotthold Ephraim Lessing , Nachdruck der Ausgabe von 

1787, Marrickville (New South Wales): Wentworth Press 2018; vgl. dazu die Einf ührung 

von Fausto Parente zu H.S. REIMARUS , I  frammenti dell ’Anonimo di Wolfenbüttel pubblicati  

da G.  E.  Lessing , hrsg. von F. PARENTE , Napoli: Bibliopolis 1977, 59.  

4 Vgl.  G.  D’ALESSANDRO , L’il luminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752 –

1827) e i l  suo tempo ,  Napoli : Liguori 2000. 

5 Vgl.  G.  GHIA ,  Destino dell ’uomo e religione secondo l ’Il luminismo , Firenze: Le Let-

tere 2020. 



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN 23 
 

ISSN 2385-216X 

*** 

Das Verhältnis der Religion zur Aufklärung (hier also verstanden als Kategorie des 

Geistes) kann sich nur als ein wesenhaft offenes Problem darstellen. Auf der einen Seite geht 

es natürlich darum, sich mit dem Misstrauen der Aufklärung gegenüber der dogmatisch ver-

fassten und institutionalisierten Religion, die oft als einer der hauptsächlichen Faktoren dafür 

angesehen wird, dass der Mensch in seinem schuldhaften „Zustand der Unmündigkeit“ bleibt, 

historiografisch auseinanderzusetzen;6 auf der anderen Seite geht es jedoch auch darum, sich 

historiografisch mit dem Misstrauen der dogmatisch verfassten und institutionalisierten Re-

ligion gegenüber einer denkerischen Atmosphäre auseinanderzusetzen, die ihr Vertrauen, 

nicht ohne „pelagianische“ Überheblichkeit, einzig und allein auf die Kräfte des Menschen zu 

setzen scheint.7 

Eigentlich handelt es sich dabei (wie es offensichtlich zu sein scheint) um ein gegen-

seitiges Misstrauen, das zahlreiche Ausgleichsversuche erfahren hat (und erfährt). Unter all 

diesen bleibt das vielleicht am meisten paradigmatische Beispiel das des Verhältnisses im Ab-

stand zwischen Friedrich Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt.8 Ersterer denkt nämlich 

aller Wahrscheinlichkeit nach an den Letzteren als den Prototypen der „Gebildeten unter den 

Verächtern der Religion“, an die bekanntlich seine berühmten Reden von 1799 gerichtet sind: 

allerdings an einen von Humboldt, der, auch wenn er in einem Sonett von 1815, nicht ohne ein 

gewisses Behagen an seiner „gewählten Einsamkeit“, bekannte, er sei „ein armer heidnischer 

Mann / Der die Kirchen nicht leiden kann“, dennoch anerkennen musste, dass es in ihm eine 

„Sehnsucht nach etwas Unerreichbarem“ gab, das Angezogenwerden durch ein „Unendli-

ches“, „das nie besessen und nie gefaßt werden kann“,9 und der damit auch jener Auffassung 

                              
6 Vgl.  V.  MATHIEU ,  L’idea dell ’Il luminismo in Kant e in Rosmini , in P.  PELLEGRINO  

(Hrsg.),  Rosmini e l ’Il luminismo. Atti  del XXI Corso della “Cattedra Rosmini” , Stresa/Milazzo: 

Sodalitas-Spes 1988, 81–92. 

7 Vgl. E.  TROELTSCH ,  Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu für den Glauben , Tübin-

gen: Mohr 1911.  

8 Vgl.  G.  MORETTO , Umanità e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt ,  

in:  DERS .,  Filosofia e religione nell ’età di  Goethe , Brescia: Morcelliana 1997, 155–193. 

9 W.  V .  HUMBOLDT , Briefe an Johanna Motherby , Leipzig: Brockhaus 1893,  54. 



24 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

der „Unbegreiflichkeit Gottes“ anhing, die bekanntlich zu den philosophisch-religiösen „To-

poi“ der Goethezeit gehört. Und noch mehr kommt die in vielerlei Hinsicht unvermutete Nähe 

zwischen Schleiermacher und Humboldt zum Vorschein, wenn dieser im Kern einer Abhand-

lung über den Zusammenhang von Religion und Dichtung zu der Feststellung gelangt: „Alle 

grossen Trauerspiele des Alterthums und der neueren Zeit beruhen auf der Vorstellung der 

Abhängigkeit des endlichen Menschen von einer unendlichen Macht“10 und so dem Begriff der 

„schlechthinnigen Abhängigkeit“, der für den Schleiermacher der Glaubenslehre das ur-

sprüngliche Motiv für die Entstehung der Religion ist, ein Echo verschafft.11 

*** 

Nun war, wie man weiß, der Schleiermacher’sche Begriff der „schlechthinnigen Ab-

hängigkeit“ dazu bestimmt, auf die ebenso wohlfeile wie banale Ironie Hegels (mithilfe des 

berühmten „argumentum e cane“) in der Vorrede zur Religionsphilosophie von Hinrichs zu 

treffen, in deren Zentrum die Antithese steht zwischen dem „animalischen“ Zugang zum Gött-

lichen, wie es für den „natürlichen Menschen“ typisch ist, und dem „pneumatischen“ Zugang 

der Offenbarung, die ihrerseits für den „geistlichen Menschen“ typisch ist.12 Eine solche Un-

terscheidung hatte durch ihre idealtypische Universalität natürlich die Tendenz, sich auch als 

hermeneutischer Schlüssel durchzusetzen für das Verständnis des allgemeinen Ansatzes, der 

für das Problem einer Philosophie der Religion jeweils gewählt wurde: Soll die Philosophie der 

Religion also die Möglichkeiten einer objektivierbaren Erkennbarkeit prüfen, mit anderen 

Worten: ein Wissen hervorbringen, das der Theologie vorausgeht (wie etwa bei Thomas von 

                              
10 DERS . , Über das Verhältnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung , in: 

Gesammelte Schriften , hrsg. von C. BRANDES , Ausgabe der Preußischen Akademie der Wissen-

schaften , Berlin 1841–52, Bd. 7,  656–660, hier 658. 

11 Vgl. G.  SCHOLTZ , Religione come dipendenza. La genesi  di  un concetto fondamentale 

della fi losofia della religione , in: D.  VENTURELLI /  R.  CELADA BALLANTI /  G.  CUNICO  (Hrsg.) ,  

Etica, Religione e Storia.  Studi in memoria di  Giovanni Moretto , Genova: Il  melangolo 2007,  

93–114. 

12 Vgl. G. W. F. HEGEL , Vorrede zu Hinrichs’ Religionsphilosophie , in: DERS ., Werke in 

zwanzig Bänden  (Red. E. MOLDENHAUER  und K. M. MICHEL),  Bd. 11: Berliner Schriften 1818–

1831, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1970, 42–67, hier 57–58. 



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN 25 
 

ISSN 2385-216X 

Aquin) oder darüber hinausgeht (wie etwa bei Hegel)? Oder soll sie, den Verlockungen der ne-

gativen Theologie folgend, von der Annahme der Unerkennbarkeit und „Unbegreiflichkeit“ der 

Idee Gottes ausgehen und dem keimhaften Charakter der Intuition und des Sinnes für das Re-

ligiöse im tiefsten Inneren des individuellen Geistes nachgehen (wie beispielsweise im Falle des 

religiösen Apriori und des „liberalen religiösen Denkens“ bei Autoren wie Nikolaus von Kues, 

Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher und Troeltsch)?13 Oder soll sie, noch einmal an-

ders, wie es Karl Barth dekretiert, die anthropomorphe Überheblichkeit erkennen, die im phi-

losophischen Willen zum Nachdenken über die Religion liegt, eine Überheblichkeit, welche die 

göttliche Wirklichkeit, die uns durch die Offenbarung vor Augen gestellt wird, durch ein „Bild“ 

von Gott ersetze, das gemäß unseren Zwecken und Bedürfnissen konstruiert sei, sodass die 

Religion anstelle des „Gottesdienstes“, zu dem der Glaube angeleitet habe, vielmehr zu einem 

„Götzendienst“ anleite?14 

Antonio Rosmini, von dem man, auch angesichts der eklektischen Vielgestaltigkeit sei-

nes literarischen Werkes, sicher nicht sagen kann, dass er einen ausdrücklichen Beitrag zur 

Grundlegung einer Religionsphilosophie geleistet hätte (denn seine Philosophie ist ja eher eine 

christliche, die durch eine prägnante Tendenz zu einer Synthese zwischen dem Ontologischen 

und dem Trinitarischen geprägt ist), ist dennoch ein symptomatisches Beispiel dafür, wie die 

drei angeführten Tendenzen – wenn auch nicht ohne in aporetische Problemkonstellationen 

zu geraten – innerhalb einer einheitlichen Perspektive friedlich koexistieren können. Um die 

objektivierbare Erkennbarkeit des Göttlichen, die ein Wissen ermöglicht, hat sich Rosmini vor 

allem in dem großen Projekt der Teosofia [Theosophie] bemüht – einem unvollendeten Projekt, 

das also als solches im strengen Sinne ein „Lebenswerk“ ist; in dem ganz einzigartigen Essay 

Del divino nella natura [Vom Göttlichen in der Natur] hat der Roveretaner sich der Idee eines 

„religiösen Apriori“ angenähert, mit anderen Worten dem universalen Erkennen von etwas 

unmittelbar Göttlichem im idealen Sein, wie auch immer der Name (Gott, JHWH, Allah usw.) 

lauten mag, durch den eine solche Ahnung sich dann geschichtlich objektiviert hat; in der 

Teodicea [Theodizee] schließlich hat Rosmini es nicht versäumt – insofern ein echter Vorläufer 

                              
13 Vgl.  R. CELADA BALLANTI , Pensiero religioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive ,  

Brescia: Morcelliana 2009. 

14 Vgl.  K.  BARTH,  Die Kirchliche Dogmatik ,  Bd. I/2, Zollikon/Zürich: Evangelischer 

Verlag 1938,  329. 



26 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Barths –, die unendliche qualitative Distanz zwischen dem Menschen und Gott zu betonen, eine 

Distanz allerdings, die nicht dazu bestimmt ist, in einen quietistischen Fatalismus zu münden, 

sondern dazu, a parte hominis zu einer unablässigen Konzentration auf das ethische Bemühen 

in der Welt aufzurufen. 

*** 

Ganz im Allgemeinen kann man in der zitierten Antithese zwischen der apriorischen 

Einsicht des „natürlichen“ Menschen und der durch die Offenbarung vermittelten Erkenntnis 

des „geistlichen“ Menschen gewissermaßen zwischen den Zeilen noch eine weitere und noch 

viel radikalere Antithese erkennen: nämlich die zwischen einem Ansatz, der dazu tendiert, in 

der Intuition des Religiösen ein „Prius“ – sei es im zeitlichen, sei es substanziellen Sinne – zu 

sehen gegenüber den Vergeschichtlichungen der Dogmatiken und der offenbarten Gestalten, 

und einem Ansatz, der stattdessen in der Kanonisierung der Offenbarung in heiligen Schriften 

und dogmatischen Festlegungen den Ausgangspunkt für jedwedes Nachdenken über das Gött-

liche sieht. Es handelt sich dabei um die Antithese, die Karl Jaspers in der berühmten Debatte 

mit Bultmann über die Entmythologisierung mit dem Begriffspaar „Liberalität – Orthodoxie“ 

auf den Punkt gebracht hat: „Das schlechthin Trennende zwischen Liberalität und Orthodoxie 

ist die Stellung zum Offenbarungsgedanken. Daß Gott sich lokalisiert an Ort und Zeit, einmalig 

oder in einer Folge von Akten, sich hier und nur hier direkt offenbart habe, ist ein Glaube, der 

in der Welt Gott zu einem Objektiven befestigt. […] Diese Offenbarung wird in der Liberalität 

nicht geglaubt.“15 

Welche auch immer die Position sei, die man in dieser Antithese beziehen will – es 

bleibt unbestreitbar, dass man wegen der Vielfalt an Problematiken, Perspektiven, Lösungs-

prinzipien und Methoden, durch die sie geprägt wird, große Schwierigkeiten hätte, die heutige 

Religionsphilosophie als ein einheitliches Feld aufzufassen; denn sie stellt sich vielmehr als eine 

                              
15 K. JASPERS , Wahrheit und Unheil  der Bultmannschen Entmythologisierung , in: K. JA-

SPERS  / R. BULTMANN , Die Frage der Entmythologisierung , München: Piper 1954, 5–55, hier 

41. 



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN 27 
 

ISSN 2385-216X 

„Disziplin in Fragmenten“ dar, als ein Raum für dialektische Begegnungen (und bisweilen 

auch Auseinandersetzungen) – und gerade auch deswegen als eine produktive Disziplin.16 

Man kann dennoch, einer fruchtbaren Anregung von Walter Jaeschke folgend,17 via 

negationis mindestens vier Bereiche namhaft machen, in die die Religionsphilosophie sich 

iuxta naturam suam nicht auflösen lässt – dadurch zugleich die potenziell unendliche „Uner-

schöpflichkeit“ dieser Disziplin unter Beweis stellend. 

Werfen wir kurz im Detail einen Blick auf diese vier Bereiche. 

1. Zuallererst lässt sich die Religionsphilosophie nicht auflösen in eine religiöse Philo-

sophie, da sie sich nicht auf konfessionelle Überzeugungen gründet (also keine 

„christliche“, „jüdische“, „islamische“ usw. Philosophie ist), sondern vielmehr die-

jenige Form philosophischen Fragens ist, deren Gegenstand eben die Religion als 

universale Dimension ist. 

2. Zweitens lässt sich die Religionsphilosophie nicht auflösen in eine philosophische 

Theologie, weil ihr Gegenstand nicht „Gott“ ist (und sei es „der Gott der Philoso-

phen“), sondern, wenn überhaupt, der von dieser Gestalt Gottes (möglicherweise) 

bewohnte „Raum“, mit anderen Worten: „die Religion an sich“. „Sicherlich können 

sich“, wie Walter Jaeschke betont, „Religionsphilosophie und philosophische Theo-

logie einander unter bestimmten systematischen Bedingungen so weit annähern, 

dass die Religionsphilosophie selbst zu einem Spezialgebiet der philosophischen 

Theologie wird – so wie beispielsweise im System Hegels. Es handelt sich dabei je-

doch um einen Grenzfall, der die prinzipielle Differenz zwischen einem philosophi-

schen Fragen, das auf die Idee Gottes gerichtet ist, und einem, das auf die Religion 

gerichtet ist, nicht aufzuheben vermag. Diese beiden Gegenstände sind verschieden, 

und aus ihnen ergeben sich auch vollkommen unterschiedliche methodologische 

Probleme für die beiden ihnen gewidmeten Disziplinen. So stellt sich beispielsweise 

das Problem des Zugangs zu dem jeweiligen Gegenstand für die philosophische 

                              
16 R. SCHAEFFLER , Phänomenologie der Religion. Grundzüge ihrer Fragestellungen , Frei-

burg/München: Alber 2017.  

17 Vgl.  W.  JAESCHKE ,  Art. Rel igionsphilosophie , in: J.  R ITTER /  K.  GRÜNDER  (Hrsg.) , Hi-

storisches Wörterbuch der Philosophie ,  Bd. 8, Basel: Schwabe 1992, Sp. 748–763.  



28 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Theologie völlig anders dar als für die Philosophie der Religion – mit allen Konse-

quenzen, die sich daraus ergeben.“18 In einer Epoche, in der, besonders in der gei-

stigen Atmosphäre der analytischen Philosophie, die forschende Prüfung der Plau-

siblität des Theismus – vielleicht eines solchen, der (in der Gestalt einer erneuerten 

rationalen Theologie oder der eines ebenfalls erneuerten spekulativen Theismus) 

von jeglichem konfessionellen Bezug gereinigt ist – eine ausgesprochen günstige 

Konjunktur vorzufinden scheint, die eine Vorahnung vermittelt von philosophisch 

bedeutsamen und vielversprechenden Entwicklungen19 – in einer solchen Epoche 

herrscht kein Zweifel, dass eine Behauptung wie die eben zitierte Jaeschkes man-

cherlei Einwände oder auch mancherlei Ratlosigkeiten hervorrufen wird. Nichtsde-

stoweniger scheint uns, dass das, was sie an Mahnung zu einer Konzentration der 

Religionsphilosophie auf ihren Gegenstand, ihre „res“, nämlich das „Religiöse“ als 

solches, beinhaltet, auf eine durchaus nützliche Weise als „regulative Idee“ in Be-

tracht gezogen werden kann. 

3. Drittens ist die Religionsphilosophie keine Theologie, noch löst sie sich in diese auf, 

insofern die Letztere sich nicht als eine spezielle Form philosophischen Fragens auf-

fasst, sondern vielmehr als eine Erläuterung und wissenschaftliche Darlegung der 

Texte, des Lehrgebäudes, der Geschichte, der institutionellen Formen und der kul-

tischen Praxis einer partikulären und geschichtlichen Religion, die in Dogmen, Ri-

ten und Liturgien kodifiziert ist. 

4. Schließlich löst sich die Religionsphilosophie auch nicht auf in eine empirische Wis-

senschaft von den Religionen, weder in eine als Phänomenologie der Religion noch 

in eine als Geschichte der Religionen verstandene, insofern sie sich von diesen durch 

                              
18 W.  JAESCHKE , Filosofia del la religione. Una disciplina in frammenti , in: F.  GHIA /  G.  

GHIA  (Hrsg.),  Pensiero rel igioso liberale.  Temi e prospettive  (= Humanitas 61 [2006], H. 5–

6), 859–875, hier 860. –  Natürlich findet die Anspielung Jaeschkes auf die Hegel’sche 

Philosophie der Religion als „philosophische Theologie“ ihre Rechtfertigung darin, 

dass der Stuttgarter Philosoph die Entwicklung der einzelnen geschichtlichen Religio-

nen kulminieren lässt im Begriff des christlichen Gottes, der in der hypostatischen Zir-

kuminzession der „immanenten Trinität“ im höchsten Grade dasjenige repräsentiert, 

was für ihn die Religion an sich ist, nämlich das „Selbstbewusstsein des Geistes“.  

19 A.  AGUTI ,  Morale e religione. Per una visione teistica ,  Brescia: Morcelliana 2021; 

vgl. auch: DERS .,  Filosofia della religione. Storia,  temi, problemi , Brescia: La Scuola 2014. 



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN 29 
 

ISSN 2385-216X 

ihre Methode in substanzieller Weise unterscheidet: Anders als die Phänomenologie 

der Religion zielt die Religionsphilosophie nämlich nicht auf eine umfassende und 

adäquate Darstellung des phänomenologischen Rahmens des Religiösen, und an-

ders als die Geschichte der Religionen zielt sie nicht auf die historiografisch ange-

messene Beschreibung einer Religion oder (in der Tendenz) der Gesamtheit der Re-

ligionen. Die Religionsphilosophie hat sicherlich die Aufgabe, das auf diesen Wegen 

erworbene Wissen äußerst ernst zu nehmen; und trotzdem hat sie – als Philosophie 

– gleichzeitig auch die Pflicht, stets deutlich zu machen – als ein Element, das der 

empirischen Forschung vorausgehen muss –, was die Religion ist, worin deren We-

sen besteht. 

*** 

Aus dem bisher skizzierten Rahmen geht – so scheint uns – deutlich hervor, dass die 

Religionsphilosophie – ungeachtet der perspektivischen Vielstimmigkeit ihres Erscheinungs-

bildes – im Verhältnis zu den verschiedenen „Spezialphilosophien“ energisch einen autono-

men, spezifischen und besonderen Charakter für sich in Anspruch nimmt. Und diese Autono-

mie muss in der fruchtbaren und deshalb unverzichtbaren Verschränkung zwischen Theorie-

bildung und Geschichte ebenso zum Ausdruck kommen wie in der schon genannten irreduzib-

len Spannung zwischen der regulativen (und niemals konstitutiven) Dimension, die in einer 

Skizze zum Wesen der Religion impliziert ist, und der historisch-praktischen Dimension, die 

zur Bestimmung des Wesens ausgehen muss von der Analyse der und der Auseinandersetzung 

mit den faktisch existierenden und tätigen Erscheinungsformen des Religiösen. Daher die nicht 

nur soziologisch relevante, sondern auch und vor allem philosophisch entscheidende Bedeu-

tung der Herausarbeitung des Nexus zwischen der Religionsphilosophie und dem interreligiö-

sen Dialog, dessen geschichtlich-begrifflicher Verortung der „Focus“ dieser Ausgabe der Ros-

mini Studies gewidmet ist, der (in einer den Umständen entsprechend bearbeiteten und inte-

grierten Gestalt) einige der Beiträge zusammenführt, die auf der Tagung der Associazione Ita-

liana di Filosofia della Religione 2019 in Genua vorgetragen worden sind. 



30 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Es muss noch angemerkt werden, dass das philosophische Panorama in Italien, insbe-

sondere im 20. Jahrhundert, eine für die Systematisierung der Religionsphilosophie als auto-

nomer Disziplin ausgesprochen günstige Szenerie gewesen ist,20 wie man, auch ad oculos, er-

kennen kann, wenn man im Überblick (und ohne irgendeinen Anspruch auf Vollständigkeit) 

einige der von den verschiedenen Schulen gebahnten Wege durchgeht: von der „Genueser“ 

Schule (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto), die geprägt ist durch einen dezidiert transzen-

dentalen Ansatz, dem es darum zu tun ist, mittels der Figur eines „religiösen Apriori“ die 

Grundzüge eines „liberalen religiösen Denkens“ zu umreißen, bis zur „Schule von Urbino“ 

(Italo Mancini), die dem Alleinvertretungsanspruch der religiösen Philosophie die Grundle-

gung einer theologischen Epistemologie entgegensetzt, die auf den Begriff eines „göttlichen 

Apriori“ gegründet ist; von der „Bologneser“ Schule (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Man-

ferdini), die, deutlich erkennbar „neobonaventuranisch“ inspiriert, den Akzent legt auf das 

dialektisch fruchtbare Spannungsfeld zwischen der Religion als einem universell menschli-

chen Phänomen und dem ontologisch interpretierten christlichen Glauben, bis zur „Pisaner“ 

Schule (Antonio Carlini, Vittorio Sainati), die im Ausgang von einer Neuinterpretation der die 

klassische Metaphysik inspirierenden Motive auf hermeneutischem Wege eine „Kritik der 

theologischen Vernunft“ entwickelt; von der „Turiner“ Schule (Luigi Pareyson), die eine Her-

meneutik des Religiösen als Ontologie der Freiheit im Angesicht des Ärgernisses des Bösen und 

des Leidens vorlegt, bis zur „römischen“ Schule (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), die sich 

von einer existenzialistischen und phänomenologischen Analyse her darum bemüht, die un-

abdingbar geschichtliche Valenz der Religionsphilosophie als einer in sich stehenden Disziplin 

zu umreißen. 

Zum Abschluss muss noch angemerkt werden, dass die pluriperspektivische Valenz 

der verschiedenen und einzelnen philosophischen Annäherungen an die Problematik des Reli-

giösen also sozusagen Schritt hält mit dem Pluriperspektivismus in Bezug auf die Werte und 

die Kultur, der die durch „Entzauberung“ geprägte Gesellschaft der Gegenwart immer mehr 

                              
20 Vgl.  O.  BRINO , Autocoscienza e invocazione. Confronti  fi losofico -religiosi  nell ’Italia 

del Novecento ,  Trento: Università degli Studi di Trento  2020. 



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN 31 
 

ISSN 2385-216X 

und in eminenter Weise kennzeichnet.21 Es ist nämlich so, wie Gunter Scholtz treffend heraus-

gestellt hat: „Die modernen Geisteswissenschaften sind von einer pluralistischen Kultur und 

dem Bewußtsein der Vielfalt der Kulturen gar nicht zu trennen, sie gründen darin und beför-

dern solchen Pluralismus. Und das ist kein Makel, sondern ihr Vorzug: Sie arbeiten der Bor-

nierung entgegen, die über die Grenzen der eigenen Denkweisen nicht meint hinwegsehen zu 

können oder zu sollen. Die Konfrontation und Auseinandersetzung mit dem Fremden bedeuten 

nicht zuerst die Relativierung der geltenden Normen, sondern folgen selbst einer ethischen 

Norm. Und in der Anerkennung des Pluralismus sind Normen impliziert. Keineswegs bedeutet 

Pluralismus ‚anything goes‘.“22 

 

(f. g.) 

                              
21 Vgl. F. W.  GRAF , Die Wiederkehr der Götter.  Religion in der modernen Kultur , Mün-

chen: C. H. Beck 22007.  

22  G.  SCHOLTZ , Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbedürfnis.  Zu 

Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften , Frankfurt am Main:  Suhrkamp 1991, 11–

12. 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 33-42 

ISSN 2385-216X 

Perspectivas de filosofía  

de la religión 
«No os preocupéis, no perderéis la religión de vuestros padres. La razón pura no socava 

la religión, sino sus distorsiones. Perderéis vuestros prejuicios y conservaréis la religión. 

Cuanto más la acerquéis a la luz de la razón, más tendrá una base sólida y duradera en el 

futuro. Dado que el intelecto es compatible con la religión, ella se volverá santa y una necesidad 

del. Género humano. Pero si entráis en conflicto con ella, la posteridad, sabiamente -gracias a 

su progresivo avance, que con todo vuestro poder usurpador no podéis obstaculizar-, un día 

contemplará vuestros nombres con el desprecio con el que hoy apoda los nombres de la 

Torquemada, de los Embsers y de todos los curánganos [Pfaffen] que alguna vez ejercieron 

vuestro papel».1 

Era 1788 cuando, después del infame «Edicto de Religión» del Kultusminister prusiano 

Johann Christoph von Wöllner -quien, como es bien sabido, estaba destinado a poner en 

dificultad a un Immanuel Kant no precisamente intrépido-, Andreas Riem publicó el polémico 

escrito ‘Über Aufklärung’, ahora disponible en italiano en una valiosa edición editada por 

Hagar Spano.2 En él, Riem, quien el año anterior, seis años después de la muerte de Gotthold 

Ephraim Lessing, había publicado bajo el seudónimo de Christoph August Schmidt una reseña 

del ‘Nachlaß’ del filósofo y dramaturgo sajón, de fragmentos inéditos inéditos de Herrmann 

                              
1 A.  R IEM , Über Aufklärung. Ob sie  dem Staate –  der Religion –  oder überhaupt gefähr-

lich sey, oder seyn könne? Ein Wort zur Beherzigung für Regenten, Staatsmänner und Priester ,  

Berlin 1788, 19–20.  

2 ID ., Sull ’ il luminismo. Se sia,  o possa divenire,  pericoloso per lo Stato, per la religione  

o in generale.  Una parola per governanti ,  uomini politici  e preti ,  di  cui far tesoro , a cura di H. 

SPANO , Prefazione di D. KEMPER , Rubbettino, Soveria Mannelli 2020.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Samuel Reimarus -3  ofrece, en la forma peculiar de un ‘Streitschrift’, un escrito polémico 

ocasional, una especie de ‘Plädoyer’, una arenga defensiva a favor de las prerrogativas de la 

Ilustración contra todos los ataques traidores tramados contra el mismo. Se trata así, en todos 

los aspectos, de un capítulo de lo que con especial referencia al exégeta orientalista e histórico-

crítico Johann Gottfried Eichhorn, ha sido efectivamente definido como la «Ilustración 

olvidada»; 4  una meta-reflexión de la Ilustración sobre sí misma (‘Aufklärung über 

Aufklärung’), sobre los valores y límites de un clima histórico que al mismo tiempo aspira a 

presentarse como categoría del espíritu. 

De ahí el énfasis vibrante y la apelación apasionada por una ‘Religión nach der 

Aufklärung', una ‘religión según la Ilustración', en el centro de la cual colocar, en palabras de 

Dilthey, un ‘idealismo de la libertad’ basado en la famosa distinción hermenéutica honrada por 

Lessing- Una distinción también presente en el ‘Catecismo del jardinero’ de Voltaire, entre la 

‘religión de Cristo', es decir, la religión que Jesucristo, como hombre, reconoció y profesó, y que 

toda mujer y todo hombre puede en general tener en común con él, y la ‘religión cristiana', es 

decir, esa religión que acepta como verdad dogmática que Jesús era más que un hombre, 

precisamente Cristo, y lo convierte por tanto, a la luz de esta premisa indispensable, en objeto 

de la veneración. 

Una distinción hermenéutica cuyo alcance metodológico puede extenderse más allá de 

los confines del cristianismo y aplicarse a todo fundador de religión.5 

*** 

                              
3 Cfr. C.A.  SCHMIDT (ed.),  Übrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbüttischen Frag-

mentisten. Ein Nachlaß von Gotthold Ephraim Lessing , reprint Ausgabe 1787, Wentworth 

Press, Marrickville NSW 2018, sobre el cual se vea la introducción de Fausto Parente a 

H.S. REIMARUS , I frammenti dell ’Anonimo di Wolfenbüttel pubblicati  da G.E. Lessing , ed. de F. 

PARENTE , Bibliopolis,  Napoli 1977, p. 59.  

4 Cfr. G.  D’ALESSANDRO , L’il luminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752 -

1827) e i l  suo tempo ,  Liguori, Napoli 2000.  

5 Cfr. G.  GHIA ,  Destino dell ’uomo e religione secondo l ’I l luminismo , Le Lettere, Firenze 

2020. 



PERSPECTIVAS DE FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 35 
 

ISSN 2385-216X 

La relación de la religión con la Ilustración (entendida, por tanto, como una categoría 

del espíritu) puede presentarse solo como un problema esencialmente abierto. Por un lado, se 

trata evidentemente de tratar historiográficamente la desconfianza de la Ilustración hacia la 

religión dogmáticamente establecida e institucionalizada, a menudo vista como uno de los 

principales arquitectos de la persistencia del hombre en su culpable ‘estado de minoría’.6 Por 

otro lado, sin embargo, se trata de tratar historiográficamente la desconfianza de la religión 

dogmáticamente establecida e institucionalizada hacia un clima de pensamiento que parece, 

no sin arrogancia ‘pelagiana’, querer apoyarse únicamente en la fuerza humana.7 

En realidad, se trata (como es evidente) de una desconfianza mutua que ha conocido - 

y conoce - muchos intentos de acercamiento. De entre todos, quizás el ejemplo más 

paradigmático sigue siendo el de la relación a distancia, entre Friedrich Schleiermacher y 

Wilhelm von Humboldt. 8  De hecho, es este último a quien el primero considera, con toda 

probabilidad, como un prototipo de la «Gebildeten unter den Verächtern der Religion» a quien, 

como es bien sabido, se dirigen sus famosos “Discursos” de 1799. Un von Humboldt, sin 

embargo, que aunque en un propio soneto de 1815 confiesa ser, no sin cierta satisfacción con 

su propia “gewählte Einsamkeit” («soledad elegida»), «ein armer heidnischer Mann / Der die 

Kirchen nicht leiden kann» («Un pobre pagano que no puede soportar las Iglesias»), reconocía 

sin embargo la presencia en sí mismo de la «nostalgia de algo inalcanzable», la atracción hacia 

un «Infinito que nunca se puede poseer y captar»,9 adhiriendo en este modo a esa concepción 

del ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconcebibilidad o inalcanzabilidad de Dios) que es, como es 

sabido, uno de los ‘topoi’ filosófico-religiosos del ‘Goethezeit’. Más aún, la que es en muchos 

aspectos una insospechada cercanía entre Schleiermacher y Humboldt se revela cuando este 

                              
6  Cfr. V. MATHIEU , L’idea dell ’Il luminismo in Kant e in Rosmini , in P. PELLEGRINO  (ed.), 

Rosmini e l ’Il luminismo . Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas -Spes,  

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.  

7 Cfr.  E.  TROELTSCH , Il  significato della storicità di  Gesù per la fede ,  en ID . , Religione 

Storia Metafisica , ed. de S. SORRENTINO , Libreria Dante & Descartes, Napoli 1997, pp. 347-

385.  

8 Cfr. G.  MORETTO , Umanità e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt ,  

en  ID . ,  Filosofia e religione nell ’età di  Goethe ,  Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155 -193.  

9 W.  V .  HUMBOLDT , Briefe an Johanna Motherby , Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.  



36 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

último, en el corazón de una discusión sobre la relación entre religión y poesía, llega a afirmar 

que «todas las grandes tragedias de la antigüedad y la edad moderna se basan en la concepción 

de la dependencia del hombre finito de una potencia infinita»,10 haciéndose eco así de la noción 

de la ‘schlechhtinnige Abhängigkeit’ (‘dependencia absoluta’) acuñada por el Schleiermacher 

de la ‘Glaubenslehre’ la razón originaria del nacimiento de religión. 11 

*** 

Sin embargo, como sabemos, la noción schleiermacheriana de ‘dependencia absoluta’ 

estaba destinada a enfrentarse a la ironía, tan fácil como banal (con la ayuda del famoso 

‘argumentum e cane’), del ‘Vorrede’ de Hegel a la filosofía de la religión de Hinrichs, 

enteramente centrada en la antítesis entre el dibujo ‘animal’ de lo divino, típico del «hombre 

natural», y el dibujo ‘pneumático’ de la revelación, típico del «hombre espiritual». 12  Tal 

distinción, debido a su universalidad ideal-típica, estaba evidentemente dirigida a afirmarse 

al mismo tiempo como clave hermenéutica para comprender el enfoque general dado al 

problema de una filosofía de la religión: ¿debe la filosofía de la religión examinar las 

posibilidades de una cognoscibilidad objetivable de lo divino, es decir, producir un 

conocimiento que preceda (como en el caso de Tomás de Aquino) o supere (como en el caso de 

Hegel) a la teología? ¿O debe, siguiendo las seducciones de la teología negativa, partir de la 

asunción de la incognoscibilidad y ‘elusividad’ de la idea de Dios y prepararse para seguir el 

germen de la intuición y del sentido religioso en las profundidades del alma individual  este es, 

por ejemplo, el caso del a priori religioso y del ‘pensamiento religioso liberal’ de Cusano, 

                              
10 ID ., Über das Verhältnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung , en 

Gesammelte Schriften , hrsg. v. C. BRANDES , Ausgabe der Preußischer Akademie der Wissen-

schaften , Berlin 1841-52, Bd. VII,  p. 658.  

11 Cfr. G.  SCHOLTZ , Religione come dipendenza. La genesi  di  un concetto fondamentale 

della fi losofia della religione , en D.  VENTURELLI ,  R.  CELADA BALLANTI ,  G.  CUNICO  (eds.) , Etica,  

Religione e Storia.  Studi in memoria di  Giovanni Moretto , I l melangolo, Genova 2007, pp. 93 -

114.  

12 Cfr. G.W.F.  HEGEL , Prefazione alla Filosofia della religione di  Hinrichs , ed. de S. 

SORRENTINO , Morano, Napoli 1975, pp. 42 -43.   



PERSPECTIVAS DE FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 37 
 

ISSN 2385-216X 

Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher y Troeltsch)? 13 O, de nuevo, ¿debe reconocer, 

como lo decretó Karl Barth, la arrogancia antropomórfica inherente a la voluntad filosófica de 

reflexionar sobre la religión que reemplazaría la realidad divina que nos presenta la revelación 

por una imagen (‘Bild’) de Dios construida para nuestro uso y consumo, de modo que en lugar 

del ‘Gottesdienst’ (‘servicio divino’) al que se encamina por la fe, la religión introduciría más 

bien un ‘Götzendienst’ (‘servicio idólatra’)? 14 

Antonio Rosmini, de quien a pesar de la ecléctica variedad de su producción no se 

puede decir que haya dado una contribución explícita a la fundación de una filosofía de la 

religión (la suya, es, más bien, una filosofía cristiana inervada por un sintetismo ontológico-

trinitario), representa sin embargo un caso sintomático de cómo las tres tendencias 

mencionadas pueden, no sin problemas aporéticos, coexistir pacíficamente dentro de una 

perspectiva unitaria. Rosmini aspiraba a la cognoscibilidad objetivable de lo divino capaz de 

producir conocimiento, sobre todo, con el gran proyecto de la ‘Teosofía’ - proyecto inacabado 

y, por tanto, como tal, un verdadero “Lebenswerk” -; en ese ensayo tan singular que es ‘De lo 

divino en la naturaleza’, el Rovereto abordó la idea de un ‘a priori religioso’, es decir, al 

reconocimiento universal, en el ser ideal, de algo inmediatamente divino, cualquiera que sea 

el nombre (Dios, JHWH, Allah, etc.) que como presentimiento de lo divino es históricamente, 

objetivado; en la ‘Teodicea', finalmente, Rosmini no deja de enfatizar, como buen precursor de 

un Barth, la infinita distancia cualitativa entre el hombre y Dios, una distancia, sin embargo, 

destinada no a traducirse en un fatalismo quietista, sino a reclamar, a parte hominis, una 

concentración inagotable de esfuerzos éticos mundanos. 

*** 

En general, en la mencionada antítesis entre la intuición a priori del hombre ‘natural’ 

y el conocimiento, mediado por la revelación, del hombre ‘espiritual’, se puede entrever la 

presencia de otra antítesis mucho más radical: aquella entre un enfoque dirigido a ver en la 

intuición de lo religioso un ‘prius’, tanto en el sentido temporal como en el sustantivo, con 

respecto a las historizaciones de la dogmática y las formas reveladas, y aquel enfoque que, en 

                              
13 Cfr. R.  CELADA BALLANTI , Pensiero religioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive ,  

Morcelliana, Brescia 2009.  

14 Cfr. K.  BARTH,  Die Kirchliche Dogmatik , I/2, TVZ, Zürich 1938, p. 329.  



38 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

cambio, sitúa en la canonización escritural y dogmática de la revelación y la fe el punto de 

partida de cualquier reflexión sobre lo divino. Esta es la antítesis sintetizada por Karl Jaspers, 

en el famoso debate con Bultmann sobre la desmitficación, con la pareja conceptual ‘Liberalität 

/ Orthodoxie’: «El elemento de división por excelencia entre ‘Liberalidad’ y ortodoxia se refiere 

a la posición sobre la idea de revelación. Si Dios está localizado en el espacio y el tiempo, una 

vez o en una secuencia de actos, que se haya manifestado aquí y ahora directamente, 

representa una fe que fija a Dios en una objetividad en el mundo. [...] La ‘Liberalidad’ no cree 

en tal revelación».15 

Cualquiera que sea la posición que se quiera asumir en esta antítesis, resulta 

incontrovertible que, debido a la multiplicidad de problemas, perspectivas, principios 

resolutivos y métodos que la caracterizan, es muy difícil comprender, hoy, la filosofía de la 

religión como campo unívoco. Más bien, esta se presenta como una ‘disciplina en fragmentos’, 

un terreno de encuentros dialécticos (y a veces incluso de choques) y, precisamente y por eso, 

productivo. 16 

 

Sin embargo, siguiendo una fructífera indicación de Walter Jaeschke, 17  podemos 

intentar identificar, ‘via negaciónis’, al menos cuatro áreas en las que la filosofía de la religión, 

‘iuxta naturam suam’, no se agota, destacando así la inagotabilidad potencialmente infinita 

de esta disciplina. 

Veamos brevemente, en detalle, estas cuatro áreas: 

1) En primer lugar, la filosofía de la religión no se limita a ser una filosofía religiosa, ya 

que no se basa en convicciones confesionales (por lo que no es filosofía ‘cristiana’, 

                              
15 K.  JASPERS ,  R.  BULTMANN ,  Il  problema della demitizzazione ,  ed. de R. CELADA BAL-

LANTI , Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.  

16 Cfr. R.  SCHAEFFLER , Fenomenologia della religione ,  tr.  it.  de A. LOFFI ,  Morcelliana, 

Brescia 2020.  

17 Cfr. W.  JAESCHKE , a.v. «Religionsphilosophie» ,  in J.  R ITTER ,  K.  GRÜNDER  (eds.), Hi-

storisches Wörterbuch der Philosophie ,  Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748 -763.   



PERSPECTIVAS DE FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 39 
 

ISSN 2385-216X 

‘judía’, ‘islámica’, etc.), sino que es esa forma de cuestionamiento filosófico cuyo 

objeto es, precisamente, la religión como dimensión universal. 

2) En segundo lugar, la filosofía de la religión no se limita a la teología filosófica, porque 

su objeto no es ‘Dios’, ni siquiera el ‘Dios de los filósofos’, sino en todo caso el ‘espacio 

habitado eventualmente por esa figura de Dios, es decir ‘la religión en sí’: «por 

supuesto, bajo ciertas condiciones sistemáticas», como señala Walter Jaeschke, «la 

filosofía de la religión y la teología filosófica pueden acercarse hasta el punto de que 

la misma filosofía de la religión se convierte en un campo particular de la teología 

filosófica, como, por ejemplo, en el sistema de Hegel. Sin embargo, este es un caso 

extremo que no puede eliminar la diferencia de principio que existe entre una forma 

de cuestionamiento filosófico orientado a la idea de Dios y otro orientado a la 

religión. Estos dos objetos son diferentes y de ellos también derivan problemas 

metodológicos absolutamente diferentes para las dos disciplinas dedicadas a ellos. 

Así, por ejemplo, el problema del acceso al objeto respectivo se presenta, para la 

teología filosófica, de una manera totalmente diferente a cómo se presenta para la 

filosofía de la religión, con todas las consecuencias que se derivan».18 En una época 

en la que, especialmente en el clima filosófico-analítico, la investigación sobre la 

plausibilidad racional del teísmo, quizás depurada -bajo las formas de una teología 

racional renovada o un teísmo especulativo igualmente renovado - de cualquier 

referencia confesional, parece encontrar una coyuntura particularmente favorable 

y un heraldo de desarrollos filosóficamente relevantes y prometedores, 19  no hay 

                              
18 W.  JAESCHKE , Filosofia del la religione. Una disciplina in frammenti , in F.  GHIA ,  G.  

GHIA  (eds.),  Pensiero religioso liberale.  Temi e prospettive ,  «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp. 

859-875: p. 860. Naturalmente, la alusión de Jaeschke a la filosofía de la religión 

hegeliana como «teología filosófica» legitima que el f ilósofo de Stuttgart culmine la 

evolución de las religiones históricas individuales e n el concepto del Dios cristiano que, 

en la circunscripción hipostática de la «trinidad inmanente», representa al más alto 

grado lo que la religión en sí misma es para él, es decir, «la autoconciencia del espíritu» 

(Selbstbewußtsein des Geistes ).   

19 Cfr. A.  AGUTI , Morale e religione. Per una visione teistica , Morcelliana, Brescia 

2021. Del mismo, se vea también Filosofia della religione. Storia,  temi, problemi , La Scuola, 

Brescia 2014.  



40 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

duda de que una declaración como esta de Jaeschke podría suscitar más de una 

objeción o perplejidad. Sin embargo, nos parece que lo que ella contiene como 

advertencia para una concentración de la filosofía de la religión en su objeto, en su 

‘res’, es decir, en lo ‘religioso’ como tal, pueda ser considerada como una ‘idea 

regulativa’. 

3) En tercer lugar, la filosofía de la religión no es una teología, ni se agota en ella, en la 

medida en que esta última no se percibe como una forma peculiar de 

cuestionamiento filosófico, sino más bien como una explicación y exposición 

científica de los textos, del concepto doctrinal, de la historia, de las formas 

institucionales y la práctica cultual de una religión particular e histórica, codificada 

en dogmas, ritos y liturgias. 

4) Finalmente, la filosofía de la religión no se agota en una ciencia empírica de las 

religiones, ni se entiende como fenomenología de la religión, ni como historia de las 

religiones, ya que difiere sustancialmente de ellas en el método: a diferencia de la 

fenomenología de la religión, la filosofía de la religión no punta a una presentación 

global y adecuada del marco fenomenológico de lo religioso y, a diferencia de la 

historia de las religiones, no persigue la descripción historiográficamente coherente 

de una religión o, potencialmente, de la totalidad de las religiones. La filosofía de la 

religión ciertamente tiene la tarea de tomar extremadamente en serio los 

conocimientos adquiridos por estas vías; sin embargo, como filosofía, tiene al mismo 

tiempo el deber hacer emerger siempre, como elemento previo a la investigación 

empírica, lo que la religión sea, o cuál sea su esencia. 

*** 

Del cuadro esbozado hasta ahora surge con claridad que, a pesar de la perspectiva 

multivocal de su conformación, la filosofía de la religión reivindica con fuerza su autonomía, 

especificidad y peculiaridad con respecto a las diversas ‘filosofías especiales’; una autonomía 

que no puede sino traducirse en el entrelazamiento fecundo, para ella indispensable, entre 

teoría e historia, es decir, en la ya mencionada tensión irreductible entre la dimensión 

reguladora (y nunca constitutiva) implícita en una delimitación de la esencia de la religión y  

la dimensión histórico-práctica que no puede ser eliminada, para la determinación de la 

esencia, del análisis y de la comparación con las formas de manifestación de lo religioso 

factualmente existentes y activas. De ahí la importancia no solo sociológicamente relevante, 



PERSPECTIVAS DE FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 41 
 

ISSN 2385-216X 

sino también y sobre todo filosóficamente decisiva, de resaltar la conexión entre la filosofía de 

la religión y el diálogo interreligioso, a cuya localización histórico-conceptual está dedicado el 

‘Focus’ de este número de «Rosmini Studies», recogiendo, después de debidamente 

reelaboradas e integradas, algunas de las contribuciones presentadas en la conferencia de la 

Asociación Italiana de Filosofía de la Religión celebrada en Génova en 2019. 

Cabe señalar que el panorama filosófico italiano ha representado, especialmente en el 

siglo XX, un escenario particularmente favorable para la sistematización de la filosofía de la 

religión como disciplina autónoma, 20 como puede percibirse, incluso ‘ad oculos’, mediante una 

rápida mirada, sin ninguna pretensión de completitud, a algunas de las diferentes vías 

trazadas por las distintas ‘escuelas’: de la escuela ‘genovesa’ (Alberto Caracciolo, Giovanni 

Moretto), caracterizada por una marcada estructura trascendental que pretende delimitar, a 

través de la figura de un ‘religioso’ apriori, los rasgos de un ‘ pensamiento religioso liberal ‘, a 

la escuela ‘Urbino’ (Italo Mancini), que opone a la pretensión de exhaustividad de la filosofía 

religiosa el fundamento de una epistemología teológica basada en la noción de ‘a priori divino’; 

de la escuela ‘boloñesa’ (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), que, con acentuada 

inspiración ‘neobonaventuriana’, enfatiza el campo de tensión dialécticamente fértil entre la 

religión como fenómeno universalmente humano y la fe cristiana interpretada 

ontológicamente, en la escuela ‘pisana’ ‘(Antonio Carlini, Vittorio Sainati) que, partiendo de 

una reinterpretación de los motivos inspiradores de la metafísica clásica, elabora 

hermenéuticamente una ‘crítica de la razón teológica’; desde la escuela ‘Turín’ (Luigi 

Pareyson), que propone una hermenéutica de lo religioso como ontología de la libertad ante el 

escándalo del mal y el sufrimiento, a la escuela ‘romana’ (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), 

que, partiendo de un análisis existencialista y fenomenológico, se esfuerza por delinear el 

incoerciblemente histórico valor de la filosofía de la religión como disciplina de derecho propio. 

 

En conclusión, no se puede ignorar cómo el valor pluriperspectivista de los diversos e 

individuales enfoques filosóficos del problema de lo religioso vaya de la mano con el valor y el 

pluriperspectivismo cultural que caracteriza cada vez más, y en modo eminente, a la 

                              
20 Cfr. O.  BRINO , Autocoscienza e invocazione. Confronti  fi losofico-religiosi  nell ’Italia 

del Novecento ,  Università degli Studi di Trento, Trento 2020.  



42 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

contemporánea ‘sociedad del desencanto’.21 De hecho, como bien señaló Gunter Scholtz, «las 

ciencias modernas del espíritu no son en modo alguno separables de una cultura pluralista y 

de la conciencia de la multiformidad de las culturas; al contrario, ellas tienen su fundamento 

en esto y requieren de tal pluralismo. Y este no es su defecto, sino su mérito: actúan contra la 

torpeza de quienes creen que no se pueden o no se deben traspasar los límites de sus propios 

modos conceptuales. La comparación y contraste con lo ajeno no implica en primera instancia 

la relativización de las normas vigentes, sino que siguen también ellas una norma ética. Y las 

normas están implícitas en el reconocimiento del pluralismo. De ningún modo el pluralismo 

significa “anything goes”».22 

 

(f.g.) 

                              
21 Cfr. F.W.  GRAF , Die Wiederkehr der Götter.  Religion in der modernen Kultur , Beck, 

München 20072.  

22  G.  SCHOLTZ , Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbedürfnis.  Zu 

Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11 -

12.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 43-52 

ISSN 2385-216X 

Perspectives de philosophie 

de la religion 
« Ne vous inquiétez pas, vous ne perdrez pas la religion de vos pères. La religion pure 

ne sape pas la religion, mais ses distorsions. Vous perdrez les préjugés et vous conserverez la 

religion. Plus vous la rapprocherez de la lumière de la raison, plus elle aura un fondement 

durable et solide dans le futur. Puisque l’esprit est compatible avec la religion, elle deviendra 

sainte et un besoin du genre humain. Si toutefois vous entrerez en conflit avec elle, plus judi-

cieusement la postérité – grâce à sa progressive évolution, qu’avec tout votre pouvoir usurpa-

toire vous ne pouvez pas entraver – un jour regardera à vos noms avec le même mépris avec 

lequel aujourd’hui elle étiquète les noms des Torquemada, des Embser et de tous les mauvais 

prêtres [Pfaffen] que jadis exercèrent votre rôle ».1  

On est le 1788, le lendemain du tristement célèbre « Edit religieux » du Kultursminister 

prussien Johann Christoph von Wöllner – qui était destiné, comme il est connu, à mettre sous 

pression le peu intrépide Immanuel Kant – : Andreas Riem publie le petit livret polémique 

“Über Aufklärung”, maintenant disponible en italien dans une prestigieuse édition sous la di-

rection de Hagar Spano.2 Dans ce livret, Riem – qui l’année précédente, six ans après la mort 

de Gotthold Ephraim Lessing, avait fait publier un recueil d’extraits encore inédits de Hermann 

                              
1 A.  R IEM , Über Aufklärung. Ob sie dem Staate –  der Religion –  oder überhaupt gefähr-

lich sey, oder seyn könne? Ein Wort zur Beherzigung für Regenten, Staatsmänner und Priester ,  

Berlin 1788, p. 19–20. 

2 ID ., Sull ’ il luminismo. Se sia,  o possa divenire,  pericoloso per lo Sta to,  per la religione 

o in generale.  Una parola per governanti ,  uomini politici  e preti ,  di  cui far tesoro ,  sous la 

direction de H. SPANO , Preface de D. KEMPER , Rubbettino, Soveria Mannelli 2020.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

Samuel Reimarus3 à partir du “Nachlaß” du philosophe et dramaturge saxon – offre sous la 

forme particulière d’un “Streitschrift”, un écrit polémique d’occasion, une sorte de “Plädoyer”, 

d’une plaidoirie défensive en faveur des prérogatives des Lumières contre toutes les attaques 

perfides tramées contre elles. Il s’agit donc, en tous points, d’un chapitre de celles qui ont été 

efficacement définies les « Lumières oubliées »,4 en se référant particulièrement à l’orientaliste 

et exégète historique et critique Johann Gottfried Eichhorn. C’est-à-dire, une métaréflexion des 

Lumières sur elles-mêmes (“Aufklärung über Aufklärung”), sur les valeurs et les limites d’un 

climat historique qui aspire, à la fois, à se présenter également comme catégorie de l’esprit.  

De là viennent l’emphase et l’appel passionné pour une “Religion nach der Auf-

klärung”, une religion selon les Lumières, au centre de laquelle placer, selon les mots de Dil-

they, un « idéalisme de la liberté » fondé sur la célèbre distinction herméneutique, portée à 

l’honneur par Lessing mais présente aussi dans le « Catéchisme de l’honnête homme » de Vol-

taire, entre la “religion de Christ”, c’est-à-dire cette religion que Jésus Christ en tant 

qu’homme, reconnut et professa, et que chaque femme et chaque homme peuvent de manière 

générale avoir en commun avec lui, et la “religion chrétienne”, c’est-à-dire cette religion qui 

accueille comme vérité dogmatique que Jésus a été plus qu’un homme, justement le Christ, et 

qui en fait donc, à la lumière de cette prémisse indispensable, l’objet de sa propre vénération.  

Une distinction herméneutique dont la portée méthodologique peut être étendue, à 

vrai dire, également en dehors des frontières du christianisme et qui peut être appliquée à 

chaque fondateur de religion.5 

 

                              
3 Cfr. C.A.  SCHMIDT (ed.),  Übrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbüttischen Frag-

mentisten. Ein Nachlaß von Gotthold Ephraim Lessing, reprint Ausgabe 1787 , Wentworth 

Press, Marrickville NSW 2018, sur lequel voir l’ introduction de Fausto Parente a H.S. 

REIMARUS , I frammenti dell ’Anonimo di Wolfenbüttel pubblicati  da  G.E.  Lessing , sous la direc-

tion de F. PARENTE , Bibliopolis,  Napoli 1977, p. 59.  

4 Cfr. G.  D’ALESSANDRO , L’il luminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752 -

1827) e i l  suo tempo ,  Liguori, Napoli 2000.  

5 Cfr. G.  GHIA ,  Destino dell ’uomo e religione s econdo l ’I l luminismo , Le Lettere, Firenze 

2020. 



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 45 
 

ISSN 2385-216X 

*** 

La relation entre religion et Lumières (entendues comme catégorie de l’esprit) ne peut 

que se présenter comme un problème fondamentalement ouvert. D’une part, il s’agit, évidem-

ment, de faire les comptes, du point de vue historiographique, avec la méfiance des Lumières 

envers la religion dogmatiquement établie et institutionnalisée, souvent vue comme une des 

causes principales de la permanence de l’homme dans son coupable « état de mino-

rité »;6  d’autre part, il s’agit en revanche de faire également les comptes, du point de vue his-

toriographique, avec la méfiance de la religion dogmatiquement établie et institutionnalisée 

envers un climat d’idées qui, non sans une « pélagienne » arrogance, semblent vouloir se fier 

uniquement aux forces humaines.7  

A vrai dire il s’agit (comme il est évident) d’une mutuelle méfiance qui a connu – et 

connaît – plusieurs tentatives de rapprochement ; parmi tous, l’exemple sans doute le plus 

pragmatique reste celui de la relation, à distance, entre Friedrich Schleiermacher et Wilhelm 

von Humboldt.8 En effet, c’est à celui-ci qu’avec toute probabilité Schleiermacher pense comme 

prototype des « Gebildeten unter den Verächtern des Religion » à qui sont adressés, comme 

vous le savez, ses célèbres « Discours » de 1799 ; un von Humboldt qui certes avouait dans un 

de ses sonnets de 1815, avec une certaine complaisance pour sa propre « gewälte Einsamkeit » 

(solitude élue), d’être «ein armer heidnischer Mann / Der die Kirchen nicht leiden kann» (« un 

pauvre homme païen qui ne peut pas supporter les Eglises »), mais qui toutefois devait quand 

même reconnaître la présence en lui de la « nostalgie pour quelque chose d’injoignable », l’at-

traction vers un « Infini qui ne peut jamais être possédé ni saisi »,9 adhérant ainsi à cette con-

ception de la “Unbegreiflichkeit Gottes” (inconcevabilité, soit insaisissabilité, de Dieu) qui est, 

comme nous le savons, un des “topoi” philosophique-religieux de la “Goethezeit”. Encore plus, 

                              
6 Cfr. V.  MATHIEU , L’idea dell ’Il luminismo in Kant e in Rosmini , dans P.  PELLEGRINO  

(ed.), Rosmini e l’I lluminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas -

Spes, Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92. 

7 Cfr.  E.  TROELTSCH ,  Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu für den Glauben , Mohr, 

Tübingen 1911.    

8 Cfr. G.  MORETTO , Umanità e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt ,  

dans ID . ,  Filosofia e religione nell ’età di  Goethe , Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155-193. 

9 W.  V .  HUMBOLDT , Briefe an Johanna Motherby , Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.  



46 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

la proximité à maints égards inattendue entre Shleiermacher et Humboldt se manifeste néan-

moins lorsque ce dernier, dans le plein d’une tractation sur la relation entre religion et poésie, 

en arrive à affirmer que « toutes les grandes tragédies de l’antiquité et de l’âge moderne se 

fondent sur la conception de la dépendance de l’homme fini d’une puissance infinie »,10 en fai-

sant ainsi écho à la notion de la “schlechhtinnige Abhängigkeit” (“dépendance absolue”) ren-

due, par le Schleieirmacher de la “Glaubenslehre”, la raison originaire de la naissance de la 

religion.11  

*** 

Or, comme il est connu, la notion schleiermachienne de “dépendance absolue” était 

destinée à rencontrer l’ironie tant facile que banale (complice le célèbre “argumentum e cane”) 

du Hegel de la “Vorrede” à la Philosophie de la religion de Hinrichs, toute centrée sur l‘anti-

thèse entre l’atteinte “animale” du divin, typique de l’« homme naturel », et l’atteinte “pneu-

matique” de la révélation, typique de l’« homme spirituel ».12 Une distinction pareille, pour son 

universalité idéale-typique, était évidemment orientée à s’affirmer également comme une clé 

herméneutique pour entendre la structure générale donnée au fur et à mesure au problème 

d’une philosophie de la religion : doit la philosophie de la religion examiner les possibilités 

d’une connaissabilité objectivable du divin, c’est-à-dire doit-elle produire un savoir, en précé-

dant (comme dans le cas de Thomas d’Aquin) ou en dépassant (comme dans le cas de Hegel) la 

théologie ? Ou bien, en suivant les séductions de la théologie négative, doit-elle mouvoir du 

postulat de l’inconnaissabilité et de l’“insaisissabilité” de l’idée de Dieu et se disposer à suivre 

la capacité germinative de l’intuition et du sens religieux dans la profondeur de l’esprit indi-

viduel (cela correspond par exemple à l’apriori religieux et de la “pensée religieuse libérale” 

                              
10 ID .,  Über das Verhältnis der Religion und der Poesie zu der si ttlichen Bildung , dans 

Gesammelte Schriften , hrsg. v. C. BRANDES , Ausgabe der Preußisch er Akademie der Wissen-

schaften , Berlin 1841-52, Bd. VII,  p. 658.  

11 Cfr. G.  SCHOLTZ , Religione come dipendenza. La genesi  di  un concetto fondamentale 

della fi losofia della religione , dans D.  VENTURELLI ,  R.  CELADA BALLANTI ,  G.  CUNICO  (eds.),  Etica,  

Religione e Storia.  Studi in memoria di  Giovanni Moretto , I l melangolo, Genova 2007, pp. 93 -

114. 

12 Cfr. G.W.F.  HEGEL ,  Preface à la philosophie de la religion de Hinrichs ,  traduit et 

présenté par F. GUIDAL  et G. PETITDEMANGE , Vrin, Paris 2001.   



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 47 
 

ISSN 2385-216X 

des différents Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleieirmacher et Troeltsch) ?13 Ou, en-

core, doit-elle reconnaître, comme Karl Barth l’a décrété, l’arrogance anthropomorphique 

propre de la volonté philosophique de réfléchir sur la religion qui remplacerait la réalité divine 

qui nous est présentée dans la révélation avec une image (“Bild”) de Dieu construite à notre 

profit, de telle manière que, au lieu du “Gottesdienst” (“service divin”) auquel on est introduits 

par la foi, la religion nous introduirait plutôt à un “Götzendienst” (“service idolâtrique”) ?14 

Antonio Rosmini, malgré la multiformité éclectique de sa production, n’a pas vraiment 

fourni une contribution explicite à la fondation d’une philosophie de la religion (la sienne étant 

plutôt une philosophie chrétienne corroborée par un synthétisme ontologique-trinitaire pré-

gnant), mais représente tout de même un cas symptomatique de comment les trois tendances 

mentionnées ci-dessus – non sans rencontrer des difficultés aporétiques – puissent coexister 

pacifiquement dans une perspective unitaire. Rosmini s’est dédié à la connaissabilité objecti-

vable du divin capable de produire un savoir, en particulier avec le grand projet de la “Théo-

sophie” – projet inachevé et en tant que tel, donc, véritable “Lebenswerk”. Dans un essai si 

caractéristique tel que le « Del divino nella natura », le philosophe de Rovereto s’est rapproché 

de l’idée d’un “apriori religieux”, c’est-à-dire de la reconnaissance universelle, dans l’être 

idéal, de quelque chose de subitement divin, sous n’importe quel nom (Dieu, YHWH, Allah, etc) 

telle intuition du divin se soit ensuite, historiquement, objectivée ; finalement, dans la “Teodi-

cea” Rosmini n’a pas manqué d’emphatiser, en bon précurseur de Barth, la distance qualitative 

infinie entre l’homme et Dieu, une distance toutefois destinée non pas à se concrétiser en un 

fatalisme quiétiste, mais à réclamer, a parte hominis, une concentration inépuisable des efforts 

éthiques intramondains.  

*** 

En général, dans l’antithèse, que nous avons citée, entre l’intuition apriori de l’homme 

“naturel” et la connaissance, transmise par la révélation, de l’homme “spirituel”, nous pou-

vons saisir entre les lignes la présence aussi d’une autre antithèse bien plus radicale : celle 

                              
13 Cfr. R.  CELADA BALLANTI , Pensiero religioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive ,  

Morcelliana, Brescia 2009.  

14 Cfr. K.  BARTH,  Dogmatique ,  tome I , 2, Labor et Fides, Genève 2019.  



48 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

entre une disposition qui tend à voir dans l’intuition du religieux un “prius”, dans son accep-

tion tant temporelle que substantielle, par rapport aux historisations des dogmatiques et des 

formes révélées, et une disposition qui fait de la canonisation des écritures et des dogmes de la 

révélation et de la foi le point de départ de toute réflexion sur le divin. Il s’agit de l’antithèse 

synthétisée par Karl Jaspers, dans la célèbre controverse avec Bultmann sur la démythisation, 

avec le binôme conceptuel “Liberalität/Orthodoxie” :  

« L’élément de division par excellence entre “Liberalität” et orthodoxie concerne la po-

sition sur l’idée de révélation. Que Dieu soit localisé dans l’espace et dans le temps, une seule 

fois ou dans une séquence d’actes, qu’il se soit manifesté ici et maintenant directement, repré-

sente une foi qui fixe Dieu dans une objectivité dans le monde. […] La “Liberalität” ne croit pas 

à une révélation de telle sorte » .15 

Quelque soit la position qu’on veut assumer dans cette antithèse, il est incontestable 

que, pour la multiplicité des problématiques, des perspectives, des principes résolutifs et des 

méthodes qui la caractérisent, la philosophie de la religion pourrait être entendue, au-

jourd’hui, comme un domaine univoque car elle se présente, plutôt, comme une “discipline en 

fragments”, terrain de rencontres (et parfois aussi de controverses) dialectiques – et justement 

pour cela aussi, productive.16 

Nous pouvons cependant suivre une indication féconde de Walter Jaeschke17 et essayer 

d’énucléer “via negationis” au moins quatre domaines dans lesquels la philosophie de la reli-

gion, “iuxta naturam suam”, ne s’épuise pas, en mettant ainsi en lumière le caractère inépui-

sable et potentiellement infini de cette discipline.  

Voyons brièvement dans le détail ces quatre domaines.  

                              
15 K.  JASPERS ,  R.  BULTMANN , K. JASPERS , Wahrheit und Unheil  der Bultmannschen Ent-

mythologisierung , in K. JASPERS  / R. BULTMANN , Die Frage der Entmythologisierung , Piper, 

München 1954, pp. 5–55. 

16 Cfr. R.  SCHAEFFLER , Phänomenologie der Religion. Grundzüge ihrer Fragestellungen , 

Alber, Freiburg/München 2017.  

17 Cfr. W.  JAESCHKE ,  a.v. «Religionsphilosophie» ,  dans J.  R ITTER ,  K.  GRÜNDER  (eds.),  

Historisches Wörterbuch der Philosophie ,  Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.   



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 49 
 

ISSN 2385-216X 

1) Tout d’abord, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une philosophie reli-

gieuse, puisqu’elle ne se fonde pas sur des convictions confessionnelles (elle n’est 

donc pas une philosophie “chrétienne”, “juive”, “islamique”, etc), mais il s’agit plu-

tôt d’une forme d’interrogation philosophique dont l’objet est justement la religion 

comme dimension universelle.  

2) En deuxième lieu, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une théologie phi-

losophique, car son sujet n’est pas “Dieu”, le “Dieu des philosophes” non plus, mais 

plutôt l’“espace” (éventuellement) habité par cette image de Dieu, c’est-à-dire “la 

religion en soi” : « Certes, dans certaines conditions bien déterminées, philosophie 

de la religion et théologie philosophique peuvent mutuellement se rapprocher 

jusqu’au point que la même philosophie de la religion devient un domaine particu-

lier de la théologie philosophique – comme, par exemple, dans le système de Hegel. 

Il s’agit, néanmoins, d’un cas limite qui ne peut pas effacer la différence de principe 

qu’il y a entre une forme d’interrogation philosophique orientée à l’idée de Dieu et 

une forme orientée à la religion. Ces deux objets sont différents et à partir d’eux 

découlent des problèmes méthodologiques absolument différents pour les deux dis-

ciplines qui leur sont dédiées. Ainsi, par exemple, le problème de l’accès à l’objet 

respectif se présente, pour la théologie philosophique, de manière complètement 

différente par rapport à la manière dont il se présente pour la philosophie de la 

religion – avec toutes les conséquences qui en découlent ».18 Or, à une époque où, 

surtout dans le contexte philosophique-analytique, l’investigation sur la plausibi-

lité rationnelle du théisme, bien que épuré – sous forme d’une théologie rationnelle 

rénovée ou d’un également rénové théisme spéculatif – d’une référence confession-

nelle quelconque, semble rencontrer, une jonction particulièrement favorable et 

                              
18 W.  JAESCHKE ,  Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti , dans F.  GHIA ,  G.  

GHIA  (eds.),  Pensiero religioso liberale.  Temi e prospettive ,  «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp. 

859-875: p. 860. Evidemment, l’allusion de Jaeschke à la philosophie de Hegel comme 

« théologie philosophique » se légitime car le philosophe de Stuttgart fait culminer 

l’évolution de chaque religion historique dans le concept du Dieu chrétien qui, dans la 

circuminsession hypostatique de la «  trinité immanente », représente au plus haut de-

gré ce que pour lui est la religion, c’est -à-dire « auto conscience de l’esprit  » (Selbst-

bewußtsein des Geistes).  



50 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

porteuse de développements philosophiquement remarquables et prometteurs, 19 

sans aucun doute une affirmation comme celle de Jaeschke pourrait susciter plus 

d’une objection ou d’une perplexité. Néanmoins, il nous parait que l’avertissement 

qu’elle contient pour une concentration de la philosophie de la religion sur son ob-

jet, sur sa “res”, c’est-à-dire sur le “religieux” en tant que tel, pourrait utilement 

être pris en considération comme “idée régulative”.  

3) En troisième lieu, la philosophie de la religion n’est pas une théologie, ni elle s’épuise 

en celle-ci, dans la mesure où la théologie ne se perçoit comme une forme caracté-

ristique d’interrogation philosophique, mais plutôt comme une explication et expo-

sition scientifique des textes, du concept doctrinal, de l’histoire, des formes institu-

tionnelles et de la pratique culturelle d’une religion particulière et historique, codi-

fiée en dogmes, rites et liturgies.  

4) Pour finir, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une science empirique des 

religions, entendue ni comme phénoménologie de la religion, ni comme histoire des 

religions, puisqu’elle se différencie de celles-ci substantiellement pour la méthode : 

contrairement à la phénoménologie de la religion, la philosophie de la religion, en 

effet, ne vise pas à une présentation globale et adéquate du cadre phénoménolo-

gique du religieux et, différemment de l’histoire des religions, ne vise pas à la des-

cription, conforme du point de vue historiographique, d’une religion ou, générale-

ment, de la totalité des religions. La philosophie de la religion a certainement la 

charge de prendre extrêmement au sérieux la connaissance acquise par ces voies, 

cependant, en tant que philosophie, a au même temps le devoir de faire toujours 

émerger, comme élément prioritaire par rapport à la recherche empirique, ce qu’est 

la religion, c’est-à-dire quelle est son essence.  

*** 

Dans le cadre dessiné jusqu’ici, il nous semble émerger clairement que la philosophie 

de la religion réclame avec force son autonomie, sa spécificité et sa particularité par rapport 

                              
19 Cfr. A.  AGUTI , Morale e religione. Per una visione teistica , Morcelliana, Brescia 

2021. Voire également, du même auteur, Filosofia della religione. Storia,  temi, problemi ,  La 

Scuola, Brescia 2014.  



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 51 
 

ISSN 2385-216X 

aux différentes “philosophies spéciales” ; une autonomie qui ne peut pas se traduire dans l’en-

chevêtrement fécond, et indispensable pour elle, entre philosophie théorique et histoire, c’est-

à-dire dans la tension déjà évoquée et irréductible entre la dimension régulative (et jamais 

constitutive) implicite dans une schématisation sur l’essence de la religion et la dimension his-

torique-pratique qui ne peut pas s’éloigner, pour la détermination de l’essence, de l’analyse et 

de la comparaison avec les formes de manifestation du religieux effectivement existantes et 

actives. D’où l’importance non seulement historiquement remarquable, mais aussi et surtout 

philosophiquement décisive, de l’accentuation de la relation entre philosophie de la religion et 

dialogue interreligieux. A sa localisation historique-conceptuelle est dédié le “Focus” de ce nu-

méro de « Rosmini Studies » qui recueille certaines contributions, dument réélaborées et inté-

grées, présentées au congrès de l’Associazione Italiana di Filosofia della Religione qui a eu lieu 

à Gênes en 2019. 

Il est nécessaire de remarquer que le panorama philosophique italien a représenté, 

particulièrement au XXe siècle, un scénario particulièrement favorable pour la systémisation 

de la philosophie de la religion en tant que discipline autonome,20 comme on peut le com-

prendre, même “ad oculos”, en parcourant rapidement et sans prétention d’exhaustivité, cer-

taines des plusieurs voies tracées par les différentes “écoles” : de l’école “génoise” (Alberto Ca-

racciolo, Giovanni Moretto), caractérisée par une structure transcendantale qui vise à dessi-

ner, à travers la figure d’un “apriori religieux”, les traits d’une pensée religieuse libérale, à 

l’école “urbinate” (Italo Mancini) qui oppose à la prétention d’exhaustivité de la philosophie 

religieuse la fondation d’une épistémologie théologique basée sur la notion d’“apriori divin” ; 

de l’école “bolognaise” (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manfredini) qui, avec une inspiration 

“néo-bonaventurienne” prononcée, emphatise le champ de tension dialectiquement fécond 

entre la religion comme phénomène universellement humain et la foi chrétienne ontologique-

ment interprétée, à l’école “pisane” (Antonio Carlini, Vitorio Sainati) qui, partant d’une réin-

terprétation des raisons inspiratrices de la métaphysique classique, élabore, herméneutique-

ment, une “critique de la raison théologique” ; de l’école “turinoise” (Luigi Pareyson), qui pros-

pecte une herméneutique du religieux comme ontologie de la liberté devant le scandale du mal 

et de la souffrance, à l‘école “romaine” (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti) qui, à partir 

                              
20 Cfr. O.  BRINO , Autocoscienza e invocazione. Confron ti  fi losofico-religiosi  nell ’Italia 

del Novecento ,  Università degli Studi di Trento, Trento 2020.  



52 EDITORIAL 
 

ISSN 2385-216X 

d’une analyse existentialiste et phénoménologique, se force à dessiner la valence historique de 

la philosophie de la religion comme discipline indépendante.  

Pour conclure, il est inévitable de remarquer combien la valence de multi-perspectives 

des différentes et singulières approches philosophiques à la problématique du religieux aille 

de pair avec le multi-perspectivisme des valeurs et de la culture qui définit de plus en plus, et 

de manière éminente, la contemporaine “société de la désillusion”.21 En effet, comme Gunter 

Scholtz l’a dument relevé, « les sciences de l’esprit modernes ne sont en aucune manière sépa-

rables d’une culture plurielle et de la conscience de la multiformité des cultures, au contraire, 

elles trouvent en cela leur fondement et exigent tel pluralisme. Ceci n’est pas un défaut, mais 

une qualité : elles travaillent contre les obtus qui pensent qu’il ne soit pas possible ou qu’il ne 

faille pas franchir les limites de nos propres modalités conceptuelles. Le dialogue et la contra-

position avec ce qui est étranger n’impliquent pas, dans un premier temps, la relativisation des 

normes en vigueur, mais suivent eux aussi leur norme éthique. Et dans la reconnaissance du 

pluralisme, des normes sont implicites. En aucune manière, le pluralisme signifie “anything 

goes” ».22 

 

(f.g.) 

                              
21 Cfr. F.W.  GRAF , Die Wiederkehr der Götter.  Religion in der modernen Kultur , Beck, 

München 20072.  

22  G.  SCHOLTZ , Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientieru ngsbedürfnis.  Zu 

Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften , Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11 -

12. 



 

Lectio 
magistralis 
Lunedì 23 marzo 2020, nella Sala degli Specchi di Casa Rosmini a Rovereto (TN), si 

sarebbe dovuta tenere la Lectio rosminiana di Letterio Mauro, dal titolo Quando un 

filosofo si dà alla politica: Rosmini nel biennio 1848-1849. Come ogni anno, la lectio 

avrebbe dovuto inaugurare i Rosmini Days, una settimana di eventi scientifici e culturali 

dedicati al filosofo roveretano. La pandemia da SARS-CoV-2 ha portato gli organizzatori a 

decidere di sospendere l’edizione 2020 dell’iniziativa, assumendosi però contestualmente 

l’impegno di cercare di diffondere il più possibile i testi e i contributi già predisposti per i 

singoli eventi. Grazie al loro impegno e alla collaborazione dell’autore, possiamo quindi 

mettere a disposizione dei lettori di «Rosmini Studies» il testo integrale della lectio. In essa, 

lo storico della filosofia Letterio Mauro (Genova 1948) si confronta con un tema ricorrente, se 

non addirittura fondativo, della storia del pensiero occidentale: il rapporto che, nella 

concreta esistenza di un filosofo, può e deve instaurarsi tra la riflessione teorica in ambito 

morale e assiologico e l’attività politica diretta. Nel caso di Antonio Rosmini, questa tematica 

assume una rilevanza centrale quando il filosofo viene chiamato a svolgere il ruolo di 

mediatore tra il governo piemontese e il papato, in quel cruciale biennio 1848-49 che tanta 

importanza avrà per le vicende storiche europee. 

 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 55-68 

ISSN 2385-216X 

LETTERIO MAURO 

QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA: 
ROSMINI NEL BIENNIO 1848-1849 

WHEN A PHILOSOPHER GIVES HIMSELF TO POLITICS: 
ROSMINI IN THE TWO-YEAR PERIOD 1848-1849. 

Which consequences did Rosmini’s mission to Rome in 1848, described in the first part of his 
La missione a Roma, produce on the important events concerning him in 1848-49, as related 
in the second part of this work? Actually, he mentions only his appointment as cardinal, 
without specifying further consequences. This paper aims at illustrating that a careful read-
ing of La missione a Roma can decisively help to highlight this subject. 

 
 
 
1. Rimasto inedito durante la vita di Rosmini, il testo della Missione a Roma1 costituisce, an-

che grazie all’ampia e preziosa documentazione che lo correda, lo strumento imprescindibile per 
comprendere adeguatamente la sua partecipazione alle vicende del cruciale biennio 1848-1849, 
in cui egli (al pari di Gioberti) fece seguire all’impegno teorico quello della effettiva militanza 

                              
1 L’opera è stata pubblicata per la prima volta, a cura probabilmente di Francesco Paoli, nel 

1881 (A. ROSMINI , Della missione a Roma di Antonio Rosmini -Serbati  negli  anni 1848-49. Commentario ,  

Paravia, Torino 1881) priva però di una parte cospicua del materiale documentario predisposto da 

Rosmini in vista della pubblicazione del testo. Sui motivi che indussero Rosmini a accantonare il 

progetto di pubblicare l’opera si veda L.  MALUSA , Antonio Rosmini per l ’Unità d’Italia.  Tra aspirazione 

nazionale e fede cristiana , FrancoAngeli, Milano 2011, pp. 87 -92. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

politica e diplomatica.2 La recente edizione critica della Missione a Roma,3 che prende il posto di 
quella pubblicata nel 1998 in occasione delle celebrazioni bicentenarie della nascita di Rosmini,4 
integrandola con nuovi documenti, costituisce perciò l’occasione propizia per tornare a riflet-
tere, oltre che sugli eventi narrati nelle due parti dell’opera, sui legami che il filosofo ha indivi-
duato tra essi, che è appunto la questione, sinora poco considerata dalla critica, che qui intendo 
affrontare. 

Mi riferisco con ciò alla lettura ‘continuista’ che nella Missione a Roma Rosmini ha dato di 
una serie di vicende vissute in prima persona durante i quindici mesi trascorsi (tra Roma, Napoli 
e Gaeta) lontano da Stresa (dove era da ultimo rientrato il 2 novembre 1849), e che solo in parte 
erano stati dedicati alla vera e propria missione presso il papa a cui era stato chiamato del go-
verno piemontese guidato da Gabrio Casati. Poco più di quattro mesi dopo il suo ritorno, il 27 
febbraio 1850, si era accinto alla stesura dell’opera in forma di ‘commentario’, decidendo di in-
cludervi anche la narrazione degli eventi in cui era stato coinvolto una volta terminata la sua 
missione ufficiale. Pur breve, il tempo trascorso tra il suo rientro a Stresa e l’inizio della compo-
sizione dell’opera dovette nondimeno consentirgli di ritornare con sufficiente distacco (sottoli-
neato dalla scelta di esprimersi in terza persona) su quanto gli era occorso, così da fornirne un 
resoconto «intieramente conforme alla verità»5 dal punto di vista storiografico e al tempo stesso 
occasione per lui di ripensamento del proprio operato. E se è vero che, essendo mancata una 
revisione complessiva del testo (portato a termine il 23 aprile 1850), in esso «parecchie sono le 
sviste; la sintassi, in taluni casi, lascia a desiderare; taluni nomi sono citati approssimativa-
mente», 6  è altrettanto vero che lo stesso non può dirsi per quanto concerne i contenuti 
dell’opera. Senza nascondere errori o criticità nell’operato del filosofo, essa analizza infatti con 
equilibrio e lucidità situazioni ed eventi, cercando di ricostruirne la complessa trama, e di colle-
gare un fatto all’altro, mettendone in luce il concatenamento; non si limita, in altre parole, a fare 

                              
2 Sull’operato di Rosmini a Roma nel biennio 1848 -1849 e sul suo contesto rinvio in partico-

lare a L. MALUSA  - P. DE  LUCIA  (eds.) ,  Rosmini e Roma , Simposio internazionale di studi filosofici e 

storici in onore di Antonio Rosmini (Roma, 26 -29 novembre 1998), Edizioni Rosminiane Sodalitas, 

Stresa 2000, I  (soprattutto Parte seconda: Rosmini a Roma. 1848-49 , pp. 253-467).  

3 A. ROSMINI ,  Della missione a Roma di Antonio Rosmini -Serbati  negli  anni 1848-49. Commentario ,  

L. MALUSA  - S. ZANARDI  (eds.), Istituto di Studi Filosofici  – Centro Internazionale di Studi Rosminiani 

– Città Nuova Editrice, Roma-Stresa-Roma 2020, ENC 1/A. Le citazioni saranno sempre tra tte da 

questa edizione per quanto riguarda sia il Commentario (d’ora innanzi Com.) sia i documenti a esso 

allegati (d’ora innanzi Docc.) .  

4 A. ROSMINI , Della missione a Roma di Antonio Rosmini -Serbati  negli  anni 1848-49. Commentario ,  

L. MALUSA  (ed.),  con saggi introduttivi di G. Bergamaschi, E. Botto, L. Malusa, L. Mauro, D. Preda, I.  

Semino, D. Veneruso, Edizioni Rosminiane, Stresa 1998.  

5 Com. p. 234 (151v).  

6 MALUSA , Antonio Rosmini per l ’Unità d’Italia , cit.,  p. 88.  



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 57 
 

ISSN 2385-216X 

la semplice cronaca delle vicende occorse a Rosmini, ma ne ricerca e ne propone una interpreta-
zione, contribuendo a una migliore comprensione dell’ascesa e del declino del suo programma 
riformistico a favore della questione nazionale e di un’armonica convivenza tra libertà costitu-
zionali e indipendenza della Chiesa. 

 
2. Come già ricordato, il testo della Missione a Roma si compone di due parti. Nella prima 

viene narrata la vera e propria missione romana di Rosmini, avviatasi con la lettera del 29 luglio 
1848 con cui il governo piemontese (ma è significativo che le istruzioni le avesse ricevute dal solo 
Gioberti, ministro senza portafoglio, l’unico, forse, che in esso potesse concordare con la sua vi-
sione di tipo federale) lo incaricava di «una missione presso il Santo Padre importantissima alla 
salvezza dello Stato»:7 trattare col papa un’alleanza militare in chiave antiaustriaca. Il seguito 
della vicenda è noto.8 Consapevole degli equivoci e delle ambiguità alla base di questo mandato,9 
Rosmini si impegnò nondimeno in un generoso tentativo di mediazione per ‘conciliare’ le richie-
ste dei suoi mandatari e le esigenze, per lui prioritarie, di attuare un concordato tra S. Sede e 
Piemonte avente per base la libertà della Chiesa da ogni residua forma di «feudalesimo»,10 e una 
confederazione tra gli Stati italiani del Centro-nord posta sotto la guida spirituale del papa e 
avente in Roma, in una Dieta formata dai delegati designati dai popoli e dai principi dei singoli 
Stati, il centro direttivo degli affari diplomatici, militari, finanziari. Preso infine atto delle tergi-
versazioni e ambiguità del governo Alfieri-Perrone (subentrato il 19 agosto di quell’anno a quello 

                              
7 Com. , p. 79 (3r).  

8 Per una puntuale e aggiornata ricostruzione delle fasi essenziali di questa vicenda si veda 

L. MALUSA , Introduzione I ,  in ROSMINI ,  Della missione a Roma ,  cit., pp. 14-30. 

9 Cfr. Com.  pp. 79-84 (3r-8r).  

10 Oltre che come epoca storica, esso è inteso da Rosm ini nelle Cinque piaghe  come più gene-

rale categoria ermeneutica: «Quando un’idea, una forma s’imprime altamente nella intelligenza e 

nella imaginazione degli uomini, e vi prevale, allora ella diventa norma, e modello, a cui si confor-

mano tutte l’altre cogitazioni e tutte le maniere di operare che possono in sè ricevere quella forma, 

e quelle che non possono, altresì vi si subordinano, e vi si aggruppano intorno siccome ancelle da 

quella padroneggiate. Ora ne’ primi tempi della Chiesa l’ idea grande scolpita in tutte le menti 

cristiane era quella dell’unità: e però tutto ne’ pensieri e nelle parole de’ fedeli, e del Clero, nelle 

disposizioni ecclesiastiche, nelle scambievoli operazioni, nelle ammi nistrazioni e nei beni che si 

possedevano, luceva e dominava l’u nità di Cristo. I l feudalesimo fondavasi sopra una idea tutt’op-

posta, cioè sull’ idea della divisione , che procede da quella della signoria : e un tal sistema prevalso 

negli ordini temporali,  scolpì bel bello anche nelle menti degli ecclesiastici quell’ idea appunto che 

gli serviva di fondamento, indi i guai della Chiesa». (A. ROSMINI , Delle Cinque Piaghe della Santa Chiesa , 

n. 147, N. GALANTINO  (ed.), San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 1997, p. 334 ). Cfr. ivi,  n. 130, pp. 

323-324. 



58 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

Casati) riguardo al progetto di confederazione italiana, l’11 ottobre dello stesso anno egli rasse-
gnò le dimissioni dall’incarico ricevuto. 

Nella seconda, e più lunga, parte dell’opera sono invece esposte le vicende occorse a Ro-
smini a Roma, Napoli e Gaeta, dopo il fallimento della sua missione ufficiale sino appunto al suo 
definitivo rientro a Stresa. Anche in questo caso la vicenda è ben conosciuta.11 Rimasto a Roma, 
egli si impegnò convintamente nel continuare a perorare, in un contesto a lui sempre meno fa-
vorevole, la causa del costituzionalismo12 presso Pio IX, della cui concessione di una moderata 
forma di costituzione si era già occupato ai primi di marzo 1848, diversi mesi prima della sua 
venuta a Roma.13 L’opposizione della parte più intransigente della curia, a cui il papa aveva finito 
per allinearsi, in un contesto avvelenato dalle gravi ambiguità di quest’ultimo e dalle ‘manovre’ 
curiali per screditarlo definitivamente come pensatore di riferimento del ‘cattolicesimo liberale’, 
culminò da ultimo nella condanna da parte della Congregazione dell’Indice delle sue due operette 
Le Cinque piaghe della Santa Chiesa e La Costituzione secondo la giustizia sociale (30 maggio 1849), a cui 
egli si sottomise «puramente, semplicemente, e in ogni miglior modo possibile».14 

È Rosmini stesso a dare ragione della presenza nel suo testo di questa seconda parte, in 
apparenza “estranea” agli eventi legati alla vera e propria missione a Roma. Egli scrive infatti 
espressamente al termine della prima parte dell’opera: 

 
qui potrebbe aver fine questo commentario col fine della infelice missione per ragion della quale 

era venuto il Rosmini a Roma […]. Ma perciocché questa missione trasse dietro di sé altre conseguenze, 
fra le altre quella d’essere stato il Rosmini obbligato ad accettare il Cardinalato, onde non si poté partire 
di Roma, ed ebbe a sofferire, dimorandovi, varie vicissitudini in conseguenza de’ politici movimenti ivi 
accaduti, per ciò continueremo la narrazione fino a ricondurre il Rosmini alla sua abitazione di Stresa.15 

 
L’affermazione che «questa missione trasse dietro di sé altre conseguenze» evidenzia senza 

ombra di dubbio come Rosmini abbia individuato una continuità, o almeno un legame, tra la sua 
missione politico-diplomatica a Roma descritta nella prima parte del suo testo e altri avveni-
menti, in apparenza di differente natura, esposti nella seconda, giustificando su questa base la 

                              
11 Una informata ricostruzione di questa seconda fase della missione rosminiana presso il  

papa si trova in S. ZANARDI , Introduzione II ,  a ROSMINI ,  Della missione a Roma ,  cit. , pp. 31-70. 

12 Sull’interesse di Rosmini per un ordinamento costituzionale del poter e politico cfr.  M. 

NICOLETTI , Il  governo senza orgoglio.  Le categorie del  politico secondo Rosmini , il Mulino, Bologna 2019, 

pp. 143-181. 

13 Si veda i l documento contenente le proposte rosminiane al riguardo col titolo Progetto di  

Costi tuzione per lo Stato Romano , in A. ROSMINI , Progetti  di  Costituzione , L.M. GADALETA  (ed.) , Istituto di 

Studi Filosofici - Centro Internazionale di Studi Rosminiani - Città Nuova Editrice, Roma-Stresa 

2017, ENC 36, pp. 61-137. 

14 Com.  p. 228 (146v).  

15 Ivi,  p. 141 (70r).   



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 59 
 

ISSN 2385-216X 

sua decisione di includerli nella sua narrazione. Tra queste conseguenze egli menziona peraltro 
soltanto «quella d’essere stato […] obbligato ad accettare il Cardinalato, onde non si poté partire 
di Roma». In effetti, benché la nomina a cardinale fosse del tutto indipendente dalla sua missione 
diplomatica, era stata proprio quest’ultima a fornire l’occasione sino ad allora mancata perché 
di tale nomina egli fosse informato ufficiosamente il 21 agosto 1848 dal cardinale Castracane e 
ufficialmente quattro giorni dopo dallo stesso Pio IX.16 Alla necessità della sua presenza a Roma, 
più volte sollecitata dal papa e  alla quale Rosmini si era invece sempre sottratto  ̶  l’ultima volta 
solo un mese prima dell’inizio della missione romana perché, aveva scritto al Segretario di Stato 
Soglia Ceroni il 24 giugno di quell’anno, «mi sgomenta l’anarchia che vedo in Roma»,17 il papa 
aveva fatto del resto chiaramente riferimento durante la prima udienza a lui concessa il 17 ago-
sto, due giorni dopo il suo arrivo in città: «Ella non volea venire in Roma, non volea stare vicino 
al Papa, e ora Iddio ve l’ha mandato: ebbene noi ora lo metteremo in prigione e non lo lasceremo 
più andare».18 

D’altra parte, nella Missione a Roma la nomina cardinalizia, alla quale cercò convintamente 
di sottrarsi,19 è da Rosmini posta in relazione a più riprese con gli eventi a lui occorsi nei mesi 
successivi, in particolare con la dolorosa vicenda della condanna da parte dell’Indice. È significa-
tivo, ad esempio, che alla menzione dell’annuncio ufficiale della sua nomina a cardinale egli fac-
cia subito seguire questa osservazione, apparentemente estranea al contesto:  

 
il Rosmini avea già stampato avanti qualche tempo il trattato Delle Cinque Piaghe della Chiesa e questo 

era stato veduto dal Santo Padre, che avea pur veduto, assai probabilmente, anche l’altro opuscolo uscito 
quasi contemporaneamente, e intitolato: La Costituzione secondo la giustizia sociale, le quali due operette 
erano diffuse per Roma.20 

 
Con questo accostamento egli sembra voler suggerire, da un lato, di avere compreso da 

subito che proprio da questi due scritti, e in particolare da quello sulle Cinque piaghe, potevano 
venirgli delle difficoltà in ordine alla sua nomina cardinalizia; dall’altro, di essersi sentito non-
dimeno rassicurato dalla tacita approvazione che a suo riguardo era a suo tempo venuta dal papa. 
Proprio questo scritto infatti – tenuto nel cassetto per ben sedici anni, non giudicando egli pro-
pizi i tempi per rendere noto il suo disegno riformistico, e pubblicato21 solo alla fine del 1847 con 

                              
16 Sulle modalità e i tempi di questa chiamata cfr. Com. ,  pp. 85-87 (9r-10r).  

17 Docc. VII/8, p. 256.  

18 Com. , p. 86 (9r).  

19 Docc.  VIII, pp. 263-268. 

20 Com. , p. 87 (10r).  

21 Rosmini si decise a pubblicare lo scritto sulle Cinque Piaghe  dopo che, come scrive espres-

samente, «il Capo invisibile della Chiesa collocò sulla Sedia di Pietro un Pontefice [Pio IX] che par 

destinato a rinnovare l’età nostra e a dare alla Chiesa quel novello impulso che dee spingere per 



60 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

una decisione di cui non poteva allora valutare le conseguenze22 –  lo aveva fatto meglio cono-
scere presso gli ambienti romani; da questi, secondo le notizie giuntegli nei mesi immediata-
mente precedenti la sua missione, era stato accolto in modo estremamente positivo. Si era così 
convinto che la diagnosi dei mali della Chiesa e il progetto riformistico che vi si accompagnava 
avessero trovato interlocutori attenti e numerosi23 (a iniziare appunto da Pio IX), e che gli esiti 
di una conseguente e decisa opera di sensibilizzazione in tal senso sulla curia pontificia sarebbero 
stati positivi. 

È probabile, invece, che la sua comprensione del contesto non fosse così chiara come egli 
vuole far credere, in ordine almeno alle reazioni della parte più conservatrice e verticistica della 
curia pontificia, che proprio a causa di questo testo doveva maturare un’immagine negativa, sino 
alla deformazione e alla incomprensione dei loro autentici motivi ispiratori, sia della sua linea di 
rinnovamento ecclesiastico, sia della sua idea di confederazione nazionale di stampo neoguelfo.24 
Una chiara spia di questa non piena comprensione del contesto romano, almeno in parte adde-
bitabile alla sua scarsa conoscenza di esso, è costituita del resto da un altro testo posto proprio 
all’inizio della seconda parte della Missione a Roma, nel quale alla menzione del diffondersi della 
notizia della sua nomina a cardinale Rosmini fa subito seguire quella della rivelazione, per lui 
inquietante e inopinata, fattagli da un non precisato cardinale: «Allora un Cardinale l’avvisò in 
confidenza che alcuni de’ suoi colleghi se ne mostravano malcontenti e avevano recate al Papa 
delle accuse sulla sanità della dottrina»; rivelazione confermatagli «poco tempo dopo» dallo 
stesso Pio IX, il quale gli disse «che alcuni Cardinali avevano notate alcune cose nelle sue dot-
trine».25 Quanto Rosmini osserva in proposito chiarisce, da un lato, come egli mettesse una volta 
di più in relazione la propria nomina cardinalizia con il ‘caso’ delle Cinque piaghe; dall’altro, come 
egli fosse all’oscuro delle contestazioni che venivano avanzate nei confronti delle tesi contenute 
nell’opera (in particolare di quelle relative alle elezioni dei vescovi)26 e, comunque, non valutasse 

                              
nuove vie ad un corso quanto impreveduto altrettanto maraviglioso e glorioso». (ROSMINI , Delle 

Cinque Piaghe , cit. , n. 165, p. 351).  

22 In modo analogo si era comportato anche Gioberti con la sua Apologia del l ibro intitolato I l  

Gesuita moderno . Cfr. F. TRANIELLO , Rosmini e Gioberti  interpreti  del ’48 , in MALUSA  – DE  LUCIA  (eds.) , 

Rosmini e Roma , cit. , I , pp. 357-398. 

23 Si veda, ad esempio, quanto al riguardo da Roma scrive a Rosmini il  procuratore dell’Isti-

tuto della Carità, Carlo Gilardi,  nella l ettera del 13 luglio 1848, Docc. IX, pp. 268-271.  

24 Cfr. P. MARANGON , Rosmini e la Curia romana negli  anni 1848 -49: orientamenti ecclesiologici  e 

scelte politiche , in L. MALUSA  (ed.) , Antonio Rosmini e la Congregazione dell ’Indice.  Il  decreto del 30 maggio 

1849, la sua genesi  ed i  suoi echi , con saggi introduttivi di L. Malusa, L. Mauro, P. Marangon, S. Lan-

gella, P. De Lucia, Edizioni Rosminiane Sodalitas, Stresa 1999, pp. CXLIII -CLXXXVI.  

25 Com. , p. 142 (70v).  

26 «Prima d’allora non era pervenuta agli orecchi del Rosmini alcuna voce di ciò [de ll’avere 

alcuni cardinali avanzato obiezioni circa alcune dottrine rosminiane], salvo che il Padre Theiner 



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 61 
 

ISSN 2385-216X 

in modo adeguato certe “dinamiche” proprie dell’ambiente curiale.27 
Alla luce dei dati forniti da Rosmini nella Missione a Roma sembrano dunque fondate alcune 

conclusioni. Al pari della chiamata del governo piemontese, anche la notizia della elevazione alla 
porpora cardinalizia era giunta a Rosmini del tutto inattesa; ed è probabile che proprio per tale 
motivo, come aveva visto nella prima una ‘chiamata’ della Provvidenza, egli abbia interpretato 
nello stesso modo anche la seconda.28 Nella già menzionata lettera del 24 giugno 1848 aveva in-
fatti confessato al cardinale Soglia, da cui era stato sollecitato in tal senso, che dal venire a Roma 
lo tratteneva appunto «il non conoscere su di ciò con chiarezza la volontà di Dio»; e pochi mesi 
dopo, nella sua prima udienza dal papa, aveva dichiarato di essersi astenuto dal venire a Roma 
«perché voleva aspettare di conoscere più chiaramente il divino volere, e lasciarsi guidare dalla 
provvidenza». Se, dunque, «Rosmini ha applicato a se stesso, nel caso della missione romana, il 
“principio di passività” fondamento della sua ascesi», evidenziando che in essa mai si era mosso 
«per sua iniziativa […] ma solo in forza di ordini, preghiere o circostanze»,29 lo stesso può dirsi a 
proposito della vicenda del suo cardinalato, impostogli dal papa e che il suo stesso Istituto, da lui 
consultato in proposito, lo aveva esortato ad accettare.30 

Nei due casi, in altre parole, è stato lo stesso criterio a spingerlo ad acconsentire a quanto 
gli veniva richiesto: in quello della missione romana, nella convinzione di poter giovare sia alla 
causa italiana sia a quella del papato e dell’intera Chiesa; in quello della nomina cardinalizia, di 
poter incidere concretamente sulle scelte ‘politiche’ della Chiesa-istituzione. Ai suoi occhi le due 

                              
aveva declamato contro una lettera scritta dal Rosmini, prima di venire a Roma, agli editori del 

Labaro , ringraziandoli dell’invito che gli avevano f atto di prender parte a quel giornale, e lodan-

done l’ intento, che in allora sembrava voler propugnare la causa della religione». Ivi.  

27 Cfr. Com. , pp. 142-143, Docc.  XL, pp. 396-398. 

28 Mi sembra illuminante al riguardo quanto Rosmini scrive il  30 aprile 1848 a Carlo Gilardi,  

esponendogli le proprie perplessità circa la sua andata a Roma: «Io desidererei,  che mi si parlasse 

chiaro, perché in tal caso vedrei la volontà di Dio. Se il Papa mi chiamasse espressamente, non 

esiterei un momento a venire, benché con ripugnanza da parte dell’umanità, prevendendo che ci 

verrei a patire molto. Ma che il Papa mostri semplicemente ad una terza persona il desiderio di 

vedermi in Roma, questo non è un chiamarmi, giacché non consta che questa terza persona sia 

stata incaricata di manifestarmi a nome del Papa un tale desiderio. Temo i mezzi termini, ne’ quali 

la mia semplicità fu più volte colta nella rete. O che mi si vuole, o che non mi si vuole: di mia 

spontanea volontà io non ci verrei; se mi ci si vuole adunque conviene che me lo si dica chiaro, 

perché io mi mova» (Docc. VII/5, p. 252) .  

29 MALUSA , Antonio Rosmini per l ’Unità d’Italia , cit., p. 92. Sul «principio di passività» cfr. A. 

ROSMINI , Massime di  perfezione cristiana adattate ad ogni condizione di  persone , A. VALLE  (ed.) , Città 

Nuova Editrice, Roma 1976 (EC, XLIX), lez. IV-VI, pp. 45-57. 

30 Cfr. Docc. XXXVIII/1-11, pp. 387-393. 



62 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

vicende presentavano insomma significative tangenze e questo ha senza dubbio contribuito, ol-
tre che a fargli assumere nei confronti di esse un analogo atteggiamento di ‘disponibilità’, a far-
gliene dare una lettura in stretta continuità.  

 
3. È possibile alla luce del testo della Missione a Roma avanzare qualche ipotesi su altre «con-

seguenze» non esplicitate da Rosmini, che la missione romana ha avuto ai suoi occhi?  
Una premessa si impone. Come è possibile desumere dalla illuminante serie di lettere scam-

biate con Carlo Gilardi e col cardinale Castracane, già prima di giungere a Roma Rosmini era al 
corrente della situazione di grave instabilità in cui si trovava lo Stato pontificio, e aveva manife-
stato al riguardo sentimenti significativamente contrastanti circa il contributo che egli avrebbe 
potuto dare in tale frangente. Scrivendo al primo il 25 febbraio 1848, egli osserva espressamente:  

 
A voi riservatamente dico che sono anch’io in grand’affanno per le cose di Roma […]. Nondimeno, se 

voi crederete prudente, potrete dire al nostro Eminentissimo Castracane, che, atteso qualche studio da 
me fatto nelle cose politiche, se egli credesse che io gli potessi prestare qualche servigio, non ha che da 
comandare.31 

 
E al secondo, in una lettera che Gilardi stesso doveva giudicare «ben forte», traccia il 17 

maggio un quadro duramente realistico della situazione dello Stato romano: «Rispetto all’ordine 
temporale in Roma vi ha anarchia in tutta l’estensione del termine. […] Ma quel che è più vi ha 
apparenza di contraddizione nella stessa condotta del Papa. Questo è uno stato di cose che non 
può esser utile né al temporale né alla religione».32 Non meno significativo, infine, del suo stato 
d’animo dinanzi a questa situazione è quanto, il 13 giugno, egli osserva a Gilardi a proposito della 
lettera con cui, inviandogli una copia delle Cinque piaghe, quest’ultimo aveva quasi sollecitato al 
cardinale Castracane una chiamata di Rosmini:  

 
la vostra lettera par quasi un eccitamento a farmi chiamare a Roma. Vi prego in questo di esser 

cautissimo, non promovendo la cosa neppure alla lontana e indirettamente: io tremo quando penso alla 
possibilità d’esser chiamato, perché non mi sento proprio la forza d’espormi a ciò che me ne potrebbe 
avvenire […]. Senza conoscere chiaramente la volontà di Dio non voglio assolutamente venirci; e perché 

                              
31 Docc. XI/1, p. 275.  

32 Docc. XIV/2, pp. 285-291. Subito dopo il passo citato (tratto da p. 286) Rosmini traccia 

indirettamente un lucido quadro dei limiti caratteriali di Pio IX, che sarebbero emersi in tutta la 

loro gravità nei mesi successivi e di cui egli stesso sarebbe stato vittima: «non vi ha nulla di più 

fatale per un Principe e per un governo che il mostrarsi debole, esitante, in contraddizione, anche 

solo apparente, nelle parole e nei fatti,  e impotente a farsi ubbidire. Un Principe che non può 

impedire l’anarchia, e che neppure fa alcuno sforzo per impedirla, che la scia fare tutto ciò che 

dichiara di non volere, e che indirettamente asseconda ciò che si fa contro le sue espresse dichia-

razioni, non sembra ch’egli soddisfaccia ai doveri annessi al Principato. Che cosa avverrà se le cose 

continuano a camminare su questo  piede? Il Papa perderà tutta la sua riputazione»  (ivi,  pp. 286-

287).  



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 63 
 

ISSN 2385-216X 

la volontà di Dio ci si manifesti, dobbiamo ben guardarci dal porre in cosa di tanto momento la più piccola 
opera nostra. La ripugnanza stessa che sento mi persuade che Iddio non lo voglia.33 

 
A motivo di questo complesso quadro, l’inattesa opportunità (determinata dall’altrettanto 

inattesa missione affidata a Rosmini dal governo sabaudo) di attuare le linee di fondo del suo 
programma riformistico a favore sia della causa dell’unità italiana sia di quella della libertà della 
Chiesa doveva assai presto scontrarsi con le difficoltà create dalle posizioni prevalenti nella 
Chiesa-istituzione; e questo ad onta dell’impegno da lui posto nel convincere il papa e la curia 
romana della validità, ai fini del mantenimento del dominio temporale (che tanto stava loro a 
cuore) e in un contesto rispettoso della libertà costituzionali, del proprio progetto di confedera-
zione tra gli Stati del Centro-nord d’Italia.  

Non può esservi dubbio circa il fatto che Rosmini ritenesse necessario rendere operative in 
quel frangente le indicazioni sulla libertà della Chiesa-istituzione esposte nelle Cinque piaghe; per 
la loro applicazione restava tuttavia fondamentale appunto la disponibilità di essa a mantenersi 
«libera di verace libertà, siccome fu costituita eternamente dal divino suo Fondatore»34 e, proprio 
per questo, capace di tornare a essere centro della vita dei popoli e del loro sviluppo storico. 
Contando su tale disponibilità egli aveva inviato al Collegio cardinalizio una Memoria35 conte-
nente «i motivi da’ quali apparisse che il progetto sembrava dover convenire alla Santa Sede, e 
si rispondesse alle principali obbiezioni che potrebbero venir fatte al medesimo».36 Essa inclu-
deva significativamente quanto già osservato nelle Cinque piaghe circa il progressivo abbandono 
da parte della Chiesa, divenuta istituzione, del suo sostegno al popolo e il conseguente suo dive-
nire, sebbene tra alterne vicende, sempre più soggetta al dispotismo dei principi a totale disca-
pito dei suoi diritti, in particolare di quello di designare i vescovi. Ne seguiva l’indicazione per 
Pio IX di un preciso comportamento: 

 
Ora la stagione del dispotismo principesco è finita: il Pontificato di Pio IX deve segnare una nuova 

epoca, nella quale il Pontificato Romano si rialzi e riprenda l’antica e naturale sua autorità, e anche il 
potere temporale si emancipi dalla dipendenza de’ Principi. Il che non può avvenire se non a condizione 
che la S. Sede si riunisca intimamente ai popoli e tragga da questi la sua forza come fu ne’ suoi più bei 
tempi […]. Da questo procede, esigere il doppio interesse della Chiesa, cioè lo spirituale ed il temporale, 
che la Dieta della Confederazione italiana non si costituisca soltanto da inviati di Principi, ma che vi siano 
ad un tempo rappresentati i popoli, e che la S. Sede anche temporalmente non comunichi solo coi primi, 
ma ben anche immediatamente coi secondi.37 

 

                              
33 Docc. XIV/4, p. 294.  

34 ROSMINI , Delle Cinque Piaghe , cit.,  n. 82, p. 238.  

35 Se ne veda il testo completo in Com. ,  pp. 106-121 (26r-41v).  

36 Ivi,  pp. 105-106 (24v-25r).  

37 Ivi,  p. 111 (32r-v).  



64 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

L’atteggiamento di apparente attenzione da parte del papa (di quello del Collegio cardina-
lizio nella Missione a Roma nulla viene detto) al progetto rosminiano si rivelò effimero e in ultimo 
ambiguo. Con un ‘mutamento di rotta’ non inusuale in lui Pio IX accolse infatti i «gravissimi so-
spetti» che Pellegrino Rossi,38 da lui chiamato al ministero su suggerimento di Rosmini, aveva 
sollevato riguardo al progetto di confederazione di popoli che quest’ultimo aveva elaborato in-
sieme ai delegati dei tre Stati del Centro-nord d’Italia, e abbracciò quello di una lega di principi 
tracciato dallo stesso Rossi facendolo anzi senz’altro «pervenire al gabinetto piemontese», in tal 
modo lasciando di fatto cadere il progetto rosminiano.39 

Nella prima parte della Missione a Roma Rosmini mette in chiaro come egli considerasse la 
eventuale resistenza della Chiesa-istituzione al proprio progetto di confederazione e, quindi, la 
rinuncia a legare le sorti dello Stato pontificio alla questione dell’unità nazionale, premessa della 
fine del potere temporale, che egli vedrà prefigurata dalla rivolta romana del novembre 1848 e 
dalla conseguente fuga del papa a Gaeta narrate nella seconda parte dell’opera. A proposito di 
tale resistenza, Rosmini osserva infatti con molta lungimiranza che, abbandonando la causa na-
zionale,  

 
non solo rimarrebbe pregiudicata la causa de’ dominii temporali della Chiesa nell’opinione 

de’ sudditi pontificii, ma in quella altresì di tutta la nazione italiana, perocché questa considere-
rebbe da quell’ora lo Stato della Chiesa come l’unico ostacolo della sua nazionalità e del suo ri-
sorgimento; e in tal caso tutta l’Italia cospirerebbe per rimuovere un tale ostacolo, e presto o 
tardi vi riuscirebbe indubitatamente.40 

 
Si tratta – e non mi consta che questa convergenza sia stata rilevata – di una valutazione 

almeno in parte affine a quella di Gioacchino Ventura, poi accomunato a Rosmini nella condanna 
dell’Indice pur collocandosi su posizioni assai diverse dalle sue.41 In un significativo scambio epi-
stolare tra i due, intercorso sul finire del 1848, Ventura attribuisce infatti al comportamento di 
Pio IX (e soprattutto alla sua fuga da Roma) l’atteggiamento di rifiuto del papato e di un accordo 
tra questo e il governo costituzionale assunto dalla popolazione romana, invitando Rosmini a far 
conoscere al papa che  

                              
38 Su questa figura mi limito a rinviare a  M. FINELLI  (ed.) Pellegrino Rossi .  Giurista. Economista  

e uomo politico (1787-1848) , Rubbettino, Soveria Mannelli 2011 e, più recentemente, a E. M USIANI , 

«Sans patrie dans le monde»: Pellegrin o Rossi  o l ’ itinerario europeo di un universitario bolognese (1787 -

1848) ,  in «Annali di storia delle università italiane», XXIII,  2019, 2, pp. 35 -59, che fornisce ulteriore 

bibliografia.  

39 Si vedano su questa vicenda Com. ,  pp. 121-132 (42r-54v) e Docc. XXVII, pp. 331-341. 

40 Com. , p. 119 (39r).  

41 Su una serie di convergenze tra le idee politiche dei due pensatori ha richiamato l’atten-

zione G. BERGAMASCHI , Ventura e Rosmini negli  avvenimenti del 1848 , in ROSMINI , Della missione a Roma 

di Antonio Rosmini -Serbati , cit.,  pp. CLXXV-CLXXXIII.  



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 65 
 

ISSN 2385-216X 

 
il popolo intero adontato, scandalezzato dall’abbandono in cui lo ha lasciato, o lo maledice o lo di-

sprezza, o gli è indifferente; che queste disposizioni sono terribili e non faranno che far perdere per sem-
pre ai Papi il dominio temporale che Pio IX ha giurato di mantenere, e che per modi sì stolidi intende di 
ricuperare.42 

 
Non è, quindi, sorprendente che Rosmini abbia potuto vedere nelle drammatiche giornate 

del novembre 1848 una lontana «conseguenza» della sua missione romana. Era stata in effetti 
quest’ultima a contribuire a far emergere la sordità dei vertici della Chiesa-istituzione nei con-
fronti del suo progetto riformistico, considerato pericolosamente destabilizzante, come pure 
l’ambiguità che era alla base delle aperture ‘costituzionali’ di Pio IX, che di quelle giornate erano 
state la causa più diretta.  

 
4. È indubbio tuttavia che per il filosofo cristiano Rosmini, impegnato a raccordare il ruolo 

del papato con le ‘libertà’ costituzionali, la «conseguenza» più grave della missione romana fu 
rappresentata dall’insuccesso, sancito dal già menzionato provvedimento censorio dell’Indice, di 
questo suo progetto. Ad accrescere la gravità per lui di tale «conseguenza» sta poi il fatto che la 
pronta e totale sua sottomissione alla condanna non contribuì a circoscrivere, per dir così, la 
vicenda a un episodio pur doloroso, ma aprì la strada alla intensificazione della campagna diffa-
matoria nei suoi confronti, destinata a sfociare in quella che si suole chiamare terza fase della 
‘questione rosminiana’, conclusasi con il decreto Dimittantur del 3 luglio 1854.43 

Alla luce del decreto del 30 maggio 1849 si deve anzi rilevare che l’insuccesso andò ben oltre 
il fallimento del diretto impegno di Rosmini nella missione a Roma, traducendosi nella sconfes-
sione dell’intera linea ‘riformistica’ di ispirazione cristiana, colpita in alcuni dei suoi più emi-
nenti fautori: come è noto, infatti, la condanna dell’Indice riguardò, oltre che i due scritti rosmi-
niani, il Gesuita moderno di Vincenzo Gioberti44 e il Discorso funebre per i morti di Vienna di Gioac-
chino Ventura. Il fatto poi che l’accostamento di questi tre autori di così diverso orientamento 
speculativo sia stato del tutto strumentale,45 nulla toglie al carattere ‘politico’ di questa manovra, 

                              
42 Lettera di Ventura a Rosmini del 24 dicembre 1848, Doc. ,  LXIV/3, p. 500. Questo scambio 

epistolare è riportato in Docc. , LXIV, pp. 491-509. 

43 Un’attenta ricostruz ione di questa ‘fase ’  si trova in  S. ZANARDI , La fi losofia di  Antonio Ro-

smini di  fronte alla Congregazione dell ’Indice.  1850 -1854 ,  FrancoAngeli,  Milano 2018.  

44 Sulle complesse vicende che portarono alla condanna del Gesuita moderno  rinvio a L. MA-

LUSA  – L.  MAURO ,  Cristianesimo e modernità nel pensiero di  Vincenzo Gioberti .  Il  Gesuita Moderno al 

vaglio delle Congregazioni romane (1848 -1852).  Da documenti inediti ,  FrancoAngeli, Milano 2005.  

45 Su questo singolare accostamento dei tre autori nel medesimo provvediment o censorio,  

come pure sulle numerose e gravi inosservanze da parte di quest’ultimo delle precise regole con-

cernenti l’esame di scritti di autori cattolici stabilite dalla costituzione Sollicita ac provida  (pro-

mulgata il 9 luglio 1753 da Benedetto XIV), mi  sono soffermato, anche sulla base di materiale ine-

dito, nel mio saggio La condanna rosminiana del 1848-49 alla luce della Costituzione Sollicita, in Antonio 



66 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

con la quale si intese dare un preciso segnale nei confronti di voci ritenute comunque ‘dissen-
zienti’.  

Impegnandosi nella missione romana, Rosmini si espose, per così dire, direttamente, ben 
più di quanto avesse in precedenza fatto con i suoi scritti e per più ragioni. La sua presenza a 
Roma lo mise innanzi tutto ancora più in luce come esponente di primo piano della linea rifor-
mistica in ambito cristiano e i ripetuti segni di benevolenza nei suoi confronti46 da parte di Pio 
IX non potevano che apparire alla parte più retriva della curia un chiaro segnale dell’adesione 
del papa a tale linea, suscitando quindi una più decisa opposizione nei confronti del tentativo 
rosminiano di superare le distanze tra la Chiesa-istituzione e la prospettiva costituzionale. 

D’altra parte, una volta impegnatosi in questa missione, la convinzione che fatti esterni alla 
sua volontà lo avessero messo nella condizione di applicare al contesto nazionale e poi a quello 
romano la sua linea riformistica, e soprattutto di poter contare in quel frangente sul pieno so-
stegno del papa (nella cui “svolta costituzionale” confidava), spinse Rosmini a ‘forzare la mano’, 
oltre che ai suoi interlocutori piemontesi, in una certa misura anche a quelli romani. Egli si illu-
deva infatti, riguardo a questi ultimi, che fosse possibile raggiungere concreti risultati sul ter-
reno politico, nonostante il rifiuto dei vertici della Chiesa-istituzione di assecondare l’esigenza 
(avanzata appunto nelle Cinque piaghe) di una sua profonda auto-riforma, che la conducesse a 
recuperare la coscienza della propria identità e dei propri autentici compiti nel mondo. La per-
suasione che occorresse approfittare della congiuntura che appariva propizia lo spinse, in altre 
parole, a saltare alcuni ‘passaggi intermedi’ che sul piano teorico egli aveva pur ritenuto neces-
sari, determinando in tal modo una più decisa reazione da parte del fronte a lui avverso, e a non 
tenere conto né della difficile situazione dello Stato pontificio né delle posizioni a lui contrarie 
all’interno del collegio cardinalizio.47 

                              
Rosmini e la Congregazione dell ’Indice , cit. , pp. CIX-CXLI, al quale mi permetto perciò di rinviar e. Su 

tale singolare accostamento tra i tre autori cattolico -liberali si veda inoltre L. MALUSA , I  documenti 

di  una condanna tra le passioni del Risorgimento ed i  fraintendimenti ecclesiali ,  ivi, pp. LXXIII -LXXXIII.  

46 Cfr. Com. , pp. 143-144 (71r). A riprova di ciò basti ricordare, oltre alla promessa nomina 

cardinalizia, quelle a consultore delle Congregazioni del S. Uffizio e dell’Indice, per le quali si 

vedano Docc. XXVI/1-2, pp. 330-331. 

4 7  Già nel periodo precedente la sua missione romana Rosmini appare consapevole delle  

scarse simpatie nei suoi confronti da parte di molti esponenti del sacro collegio. Scrivendo a Carlo 

Gilardi il 25 luglio 1848 (sei giorni prima, quindi, di ricevere la chiamata del governo piemontese) 

a proposito della questione del Collegio S. Raffaele, egli osserva ad esempio: «Che vi presentiate al 

bacio del piede del Santo Padre non so se sia bene o male specialmente perché potrebbe parlarvi 

del mio venire a Roma, il  che mi ripugna specialmente se dovessi venirvi senza sapermi a che fare. 

[…]: solamente vi avverto che se vi presentate dovete naturalmente dirgli che siete venuto per 

l’affare di S. Raffaello, ma in questo caso è necessario che gli facciate intendere che i Cardinali 

scelti al primo esame non sono opportuni per tal bisogno, e che io non desidererei in ogni caso, 



QUANDO UN FILOSOFO SI DÀ ALLA POLITICA 67 
 

ISSN 2385-216X 

Questo errore di valutazione fu senza dubbio aggravato dalla sua decisione di restare al 
fianco del papa a Gaeta, ritenendo di essergli ‘indispensabile’, pur dinanzi ai crescenti e evidenti 
ostacoli che gli venivano frapposti,48 e dal ritardo con cui prese atto in quel contesto della sua 
progressiva emarginazione e del conseguente declino del suo peso politico presso il papa.49 Se 
l’operato di Rosmini in queste circostanze peccò di «semplicità» e di «imprevidenza»,50 nondi-
meno, proprio alla luce delle pagine della Missione a Roma, appare difficile sostenere che l’esito 
negativo del suo diretto impegno nelle vicende politiche del 1848-1849 sia dipeso simpliciter da 
rigidità teoriche, o da scarsa attenzione alla realtà effettuale, o da una inadeguata analisi di essa: 
basti pensare alla lucidità con cui egli evidenzia le ambiguità alla base del mandato ricevuto dal 
governo piemontese; la «irragionevole» pretesa da parte di quest’ultimo «che il Papa, padre co-
mune de’ fedeli, dichiarasse la guerra all’Austria pel solo motivo di costituire la nazionalità ita-
liana»;51 le sue nascoste mire espansionistiche con il conseguente, inevitabile, clima di sospetto 
ingeneratosi nei principi italiani nei confronti di ‘quella’ guerra contro l’Austria che veniva loro 
proposta.52 

Né minore lucidità egli manifesta a proposito della condizione degli Stati pontifici, ad esem-
pio della delicatezza della questione politico-religiosa e delle ricadute di essa sul piano interno 
(raccomandando prudenza sui tempi di pubblicazione e di diffusione nei loro territori del suo 
Progetto di Costituzione per lo Stato Romano,53 elaborato nel clima del generale entusiasmo costitu-
zionale degli inizi del 1848). Per quanto riguarda inoltre il piano internazionale,54 in particolare 
circa i rapporti diplomatici tra la S. Sede e l’Austria, egli  

 
non s’era trattenuto di biasimare acremente l’incoerenza del governo pontificio, che faceva o la-

sciava fare degli atti favorevoli alla indipendenza d’Italia, e contemporaneamente faceva degli altri atti 
avversi e contrari ai primi: ciò che non solo dimostrava la sua debolezza, ma l’accresceva, disgustando 

                              
che il negozio cadesse nelle stesse mani, specialmente nelle mani di Ostini,  Ferretti e Patrizi». 

(Docc. VII/2, pp. 262-263). 

48 Cfr. MALUSA , Antonio Rosmini per l ’Unità d’Italia , cit.,  pp. 110-115. 

49 Si veda in particolare Com. , pp. 198-201 (123r-125r).   

50 Cfr. su questo punto M.F. MELLANO , Lo scontro Rosmini -Antonelli  nel ’48- ’49,  secondo i l  memo-

riale del fi losofo e alla luce della realtà storica , Sodalitas, Stresa 1987, pp. 21-22, 57.  

51 Ivi,  p. 96 (18v).  Sul tema della guerra in Rosmini rinvio a  NICOLETTI , Il  governo senza orgoglio ,  

cit.,  pp. 211-230. 

52. Proprio al f ine di dissipare tali sospetti Rosmini pr oponeva di porre la progettata c onfe-

derazione fra i tre Stati del Centro-nord d’Italia «sotto la presidenza, almeno onorifica, del Ponte-

fice, il  che dissiperebbe dall’animo del Papa e degli altri principi il sospetto che il Piemonte pensi 

al suo solo ingrandimento, e forse miri ad assorbire i n sé tutti gli Stati italiani». (Com. ,  p. 81 (4v)).  

53 Si veda al riguardo la documentazione raccolta in Docc. XI/1-4, pp. 275-278. 

54 Cfr. in proposito NICOLETTI , Il  governo senza orgoglio , cit. ,  pp. 231-250. 



68 LETTERIO MAURO 
 

ISSN 2385-216X 

entrambe le parti fra cui ardeva la lotta. Il Rosmini bramava che il Sommo Pontefice avesse assunta una 
mediazione dignitosa, efficace e soprattutto logica.55 

 
E anche sul carattere irresoluto di Pio IX non mancano nelle pagine della Missione a Roma 

annotazioni penetranti e impietose.56 
Non furono dunque attenzione alla realtà effettuale e lucidità di analisi a mancare a Ro-

smini nella sua missione romana. Si può, forse, affermare che egli si sia dimostrato in quella cir-
costanza un realista sui generis, capace di guardare appunto alla realtà effettuale, ma di immagi-
nare anche ordini politici diversi da quelli del suo tempo. Gli mancava invece, come egli stesso 
dichiara, l’esperienza;57 quella esperienza che, stando sempre alle sue parole, unita alla fermezza 
dà agli uomini d’ingegno «il tatto a discernere “quel punto in cui il riuscibile s’incontra col desi-
derabile”».58 

 
 
 

3830@unige.it 
 

(Università degli Studi di Genova) 

                              
55 Com. , p. 88 (10v).  

56  Cfr. ivi,  pp. 193-194 (118r); p. 198 (123r); p.199 (123v); pp. 200 -202 (124v-125v). 

57  Cfr. ivi,  p. 123 (43r).  

58  Ivi, p. 121 (42r).  



 

Rosminiana 
La sezione «Rosminiana» di questo numero presenta una ricca varietà di approcci alla 

figura e al pensiero del Roveretano. Vi si trova anzitutto un originale saggio interpretativo di 

un aspetto tanto interessante quanto trascurato della teoresi del filosofo: Bergonzoni propone 

infatti una nuova interpretazione dell’estetica di Rosmini, «artista dell’Essere», che per la 

prima volta include anche un’analisi dei fondamenti filosofici rosminiani del dialogo 

Dell’invenzione di Manzoni e mette in luce spunti per un confronto con filosofi novecenteschi: 

nel segno della divergenza rispetto a Croce e della convergenza rispetto a Pareyson. La sezione 

prosegue con un approfondimento di Santori su una delle principali fonti del pensiero 

economico di Rosmini, ossia l’abate Antonio Genovesi, padre intellettuale della scuola di 

economia civile napoletana del XVIII secolo, e continua con una serie di confronti: Croci mostra 

come «l’enciclopedia teosofica» del Roveretano si costituisca in un serrato confronto con la 

filosofia classica tedesca, in particolare con Kant e con Hegel, mentre Galvani rileva la forte 

affinità tra l’antropologia di Rosmini e quella di Edith Stein, soprattutto intorno al  

«sentimento di sé come corporeo-spirituale». Nell’ultima parte la sezione si volge alla storia 

degli effetti e propone due interpretazioni divergenti del sistema rosminiano: da un lato 

Fidelibus esamina la forte torsione ermeneutica in senso idealistico impressa da Gentile alla 

filosofia del pensatore di Rovereto per farne uscire un «Kant italiano» funzionale alla sua 

ricostruzione di «un ideale quadro unitario della storia della filosofia italiana dalla fine della 

Scolastica a Spaventa»; dall’altro Bozza mostra come la trentennale riflessione di Tina 

Manferdini su Rosmini debba essere collocata all’interno della «scuola neo-bonaventuriana» 

raccolta intorno a Moretti-Costanzi e come la sua interpretazione del sistema rosminiano 

venga curvata dal coscienzialismo tipico di quella scuola con esiti originali che esaltano l’ascesi 

agapica da cui in ultima analisi sgorgano sia la teoresi, sia la vita costantemente donata del 

grande Roveretano.  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 71-76 

ISSN 2385-216X 

FILIPPO BERGONZONI 

L’ARTISTA DELL’ESSERE: 
ARTE E BELLEZZA IN ROSMINI1 

THE ARTIST OF BEING. ART AND BEAUTY IN ANTONIO ROSMINI’S THOUGHT 

The article focuses on a presentation of Filippo Bergonzoni’s book L’artista dell’essere. 
Arte e bellezza nel pensiero di Antonio Rosmini (Orthotes, Napoli-Salerno 2020), a mon-
ograph on Rosmini’s aesthetics from his early essay Sull’idillio to the Teosofia, his final 
unfinished masterpiece. A pathway in which the philosopher of Rovereto also engages in a 
dialogue with Alessandro Manzoni, in search of an ontology of beauty which finds its origin 
and its ultimate end in the idea of being. 

Tra le varie modalità con cui è possibile avvicinarsi oggi all’opera di Antonio Rosmini ri-
tengo che sia particolarmente feconda quella di approcciarlo come un classico, un autore che – 
pur tra travagliate e note fatiche – è riuscito ad entrare in quel canone filosofico occidentale da 
cui non si finiscono di cogliere ricchezze speculative e spunti di riflessione per il nostro pre-
sente.2 In altre parole, pur non disconoscendo l’importanza di altre indagini più marcatamente 
storiche, filologiche, comparative, è possibile oggi una lettura spregiudicata, per così dire, del fi-
losofo di Rovereto, che abbia lo scopo di rintracciare alcuni nuclei teorici, tratti da una lettura 
paziente e attenta dei testi, capaci di dialogare con i grandi temi della cultura contemporanea. 
Queste note introduttive servono a dichiarare l’intenzione profonda che ha guidato la stesura 
del volume L’artista dell’essere. Arte e bellezza nel pensiero di Antonio Rosmini, recentemente pubbli-
cato. Più nello specifico, l’intento che ha orientato la ricerca è stato quello di verificare, in primo 
luogo, l’esistenza nel corpus filosofico rosminiano di un insieme più o meno omogeneo di idee sui 

                              
1 Presentazione del libro di F. BERGONZONI , L’artista dell ’essere.  Arte e bellezza nel pensiero di  

Antonio Rosmini , Orthotes, Napoli-Salerno 2020.  

2 Uso il termine secondo la nota accezione data da Italo Calvino: «Un classico è un libro che 

non ha mai finito di dire quel che ha da dire» (I. C ALVINO , Perché leggere i  classici , in ID . , Perché 

leggere i  classici , Mondadori,  Milano 1991, p. 7).  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 FILIPPO BERGONZONI 
 

ISSN 2385-216X 

temi dell’arte e della bellezza tali da poter parlare di un’estetica rosminiana; in secondo luogo, se 
tale posizione teorica potesse entrare in dialogo fecondo con l’estetica filosofica moderna e con-
temporanea. 

Come punto di partenza è stato doveroso fare una ricognizione della bibliografia esistente 
in materia, tenendo presente una constatazione che nell’ormai lontano 1994 esprimeva Pier 
Paolo Ottonello: «Uno degli aspetti a tutt’oggi più trascurati – fra i tanti e fondamentali – del 
pensiero di Rosmini è quello che riguarda i problemi dell’estetica».3 Nel corso degli oltre venti-
cinque anni che ci separano dall’osservazione di Ottonello si può dire che la situazione non sia 
molto migliorata: nonostante un buon numero di saggi e articoli comparsi su varie riviste, sono 
soltanto due le monografie di ampio respiro dedicate al tema, lo studio ormai classico di Franco 
De Faveri e la più recente monografia di Andrea Annese.4 Si tratta – va detto subito –  di due 
ottimi lavori, che ho tenuto costantemente presente e con cui più volte mi sono confrontato su 
varie ipotesi interpretative, e tuttavia non mi è sembrato inutile tentare una nuova lettura 
dell’estetica rosminiana in una monografia con cui ho cercato di dare una sistemazione organica 
alla materia. Non ho voluto privilegiare, pertanto, né la produzione giovanile del filosofo, culmi-
nante nel saggio Sull’idillio, né la più matura riflessione metafisica che trova il suo vertice nell’ap-
posita sezione della Teosofia, ma dare ad entrambe il giusto spazio per cercare di ricostruire un 
quadro d’insieme quanto più possibile unitario: nella convinzione che le idee di Rosmini sull’arte 
e sulla bellezza mantengano una sostanziale uniformità priva di svolte improvvise, semmai ac-
quisendo un maggior spessore teoretico nella continuità, in virtù del nuovo contesto metafisico in 
cui vengono collocate.5 Ho poi pensato di inserire nel volume – ed è una caratteristica che lo 
differenzia dagli altri testi di argomento affine – un’approfondita analisi del dialogo Dell’inven-
zione di Manzoni, e in particolare dei fondamenti filosofici che stanno alla base dell’opera. Anche 
se non si tratta di un testo di Rosmini, il dialogo manzoniano è indubbiamente la migliore esposi-
zione artistica della filosofia rosminiana, incentrata in particolare sulla differenza tra essere ideale 
e essere reale, e pertanto ritengo sia opportuno collocarlo all’interno di una ricerca di questo 
tipo. Infine, come necessario trait d’union tra il saggio Sull’idillio e il manzoniano dialogo Dell’in-
venzione, mi è sembrato doveroso scandagliare parte della corrispondenza epistolare tra Rosmini 
e Manzoni, in particolare quella svoltasi nell’estate del 1831: è in questo contesto infatti che, non 
senza tormento e fatica intellettuale, Manzoni giunge a sciogliere i suoi dubbi riguardo a quella 

                              
3 P.P. OTTONELLO , Introduzione  a A. ROSMINI , Sull ’ idillio , Guerini e Associati,  Milano 1994, p. 9.  

4 F. DE  FAVERI , Essere e bellezza.  Il  pensiero estetico di  Rosmini nel contesto europeo , Morcelliana, 

Brescia 1993; A. ANNESE , I l  pensiero estetico di  Rosmini.  Prospettive teologiche a confronto ,  Aracne, Roma 

2014.  

5 Basti pensare che la struttura metafisica delle tre forme  dell’essere e del loro  sintesismo 

all’epoca del giovanile saggio Sull ’ idill io  non erano ancora state tematizzate.  



L’ARTISTA DELL’ESSERE 73 
 

ISSN 2385-216X 

idea dell’essere che era «diventata questione»6 e che, una volta fatta propria, verrà brillante-
mente esposta in una cornice letteraria nel suo dialogo del 1850. 

Il volume si presenta così strutturato in nove capitoli. I primi due sono dedicati all’analisi 
del saggio Sull’idillio, composto da Rosmini nel 1826 e pubblicato a Milano l’anno successivo. Di 
questo piccolo capolavoro giovanile si sottolinea innanzitutto il contesto culturale italiano ed 
europeo da cui trae origine, in particolare il dibattito all’epoca molto vivo tra classicismo e ro-
manticismo, in cui il filosofo si inserisce con una proposta originale: si tratta, con le sue parole, 
di conciliare chi nell’arte privilegia la ricerca della bellezza ideale a scapito della dimensione 
storica («sistema ideale») con chi privilegia il racconto storico a scapito della dimensione ideale 
(«sistema storico»). Si tratta per Rosmini di due indirizzi aventi entrambi la loro parte di verità, 
ma che se isolati e assolutizzati portano a conclusioni insostenibili. Il concetto che permette al 
filosofo di aggirare questa dicotomia è quello di ‘verosimiglianza’: il compito del poeta non è 
quello di ritrarre la verità nella sua forma esemplare, ma la verità partecipata dalle cose, non 
l’idea ma la partecipazione dell’idea nelle cose esistenti. In altre parole, il genio dell’artista con-
siste nel penetrare con occhio profondo e intelligente nelle trame della realtà al fine di «sfiorare 
dalle cose la verità»,7 ossia cogliere nelle cose stesse il maggior grado di partecipazione che esse 
hanno con il vero esemplare. Si tratta di una posizione accostabile a una forma di platonismo 
estetico che, all’epoca di Rosmini, trovava il suo referente più prossimo nel razionalismo carte-
siano, specialmente nella sua declinazione malebranchiana.8 Accanto a queste tematiche, nel 
saggio Sull’idillio trova ampio spazio anche una riflessione sulla categoria di ‘poesia cristiana’, 
intesa come adeguata espressione della divina Provvidenza operante nella storia. Il cristianesimo 
– questo il ragionamento del filosofo – ha educato l’uomo ad abbracciare l’amabilità del reale 
come luogo di manifestazione di un senso provvidenziale, facendolo così diffidare dei suoi ideali 
fantastici e chimerici. Ecco allora il privilegio dell’artista cristiano che non è più costretto a rifu-
giarsi in un ideale fantastico e astorico, ma può aprirsi a quel provvidenziale disegno che l’Arte-
fice ha dispiegato nel mondo.9 Nel saggio rosminiano è presente pertanto una tensione dialettica 

                              
6 Così si esprime Manzoni nella lettera del 10 luglio 1831 : cfr.  P. DE  LUCIA  (ed.) , Carteggio 

Alessandro Manzoni-Antonio Rosmini , vol. 28, Edizione nazionale ed europea delle  Opere  di Alessandro 

Manzoni, Milano 2003, p. 34.  

7 Cfr. A.  ROSMINI , Sull ’ idill io , cit.,  p. 36.  

8 Più che dall’estetica kantiana il giovane Rosmini sembra influenzato da opere come il 

Traité du beau  (1715) di Crousaz e l’Essai sur le beau  (1741) del padre André. Tra gli interpreti, chi 

ha insistito maggiormente sulla categoria di platonismo estetico è stato De Faveri: «l’ordine della 

verità delle cose è dunque dato, appunto nel senso del platonismo estetico di cui s’è  trattato, at-

traverso il confronto tra le cose stesse e la loro idea» (F. D E  FAVERI , Essere e bellezza. Il  pensiero 

estetico di  Rosmini nel contesto europeo ,  cit., p. 59).  

9 Sul «realismo cristiano» di Rosmini ha insistito in particolare Prini: «Il cristia nesimo, 

nell’arte che lo esprime, è la celebrazione dell’amabilità del reale, il gusto della verità delle cose» 

(P. PRINI , Introduzione a Rosmini,  Laterza, Bari 1997, p. 31).  



74 FILIPPO BERGONZONI 
 

ISSN 2385-216X 

tra il piano ideale (platonismo estetico) e il piano reale (la realtà riscattata dal cristianesimo), 
tensione a mio giudizio non risolta a questo livello cronologico. 

Il terzo e quarto capitolo pongono al centro la figura di Alessandro Manzoni, presentando 
rispettivamente un’indagine sul carteggio Manzoni-Rosmini del 1831, focalizzato sulla «que-
stione» dell’idea dell’essere, e un’analisi dei fondamenti filosofici del dialogo Dell’invenzione. Del 
carteggio tra il filosofo di Rovereto e lo scrittore lombardo colpisce innanzitutto il fatto che dopo 
un intenso scambio di lettere concentrato nell’estate del 1831 (quattro in totale, due per mit-
tente) la corrispondenza si interrompa all’improvviso, per riprendere soltanto cinque anni dopo 
su tutt’altri argomenti. Ora, poiché l’ultima di queste missive si configura come una meticolosa 
e analitica risposta di Rosmini alle perplessità che l’amico aveva espresso sull’idea dell’essere 
(quasi una sorta di piccola appendice al Nuovo Saggio), ci piace pensare che Manzoni si fosse nel 
frattempo persuaso o comunque avesse cominciato a vedere con più chiarezza e a far propria la 
proposta filosofica rosminiana. E dopo quasi vent’anni, con il dialogo Dell’invenzione, Manzoni 
non poteva rendere un miglior omaggio all’amico filosofo, mostrando di aver perfettamente 
colto il punto: la dimensione del mutamento e del divenire appartengono solo al piano reale 
dell’essere e non a quello ideale. Da un fiore realmente presente – dice uno dei protagonisti del 
dialogo con un’immagine efficace – io posso togliere delle foglie, posso modificarlo, ma l’idea di 
quel fiore rimane immutabile e immodificata perché si trova su un altro piano dell’essere: «Se vi 
fosse riuscito di levarle qualche fogliuzza, il gioco era fatto; l’idea era bell’e mutata. Ma come si 
fa a levare una foglia da un’idea, quando l’idee non hanno foglie?».10 

La seconda parte del libro è interamente dedicata alla riflessione estetica (o meglio alla 
callologia,11 come preferisce esprimersi Rosmini) presente nella Teosofia. In particolare il quinto 
capitolo si prefigge di delineare, sinteticamente, l’ontologia triadica delle forme dell’essere, 
come sfondo teoretico in cui si sviluppa la tematica della bellezza: la filosofia rosminiana ha ca-
rattere sistematico e un singolo tema non può essere compreso senza tenere presente il quadro 
d’insieme. I restanti capitoli sono dedicati ad un’analisi dettagliata della sezione della Teosofia 
intitolata, per l’appunto, Della bellezza (cap. X del terzo libro) e in particolare il sesto capitolo 
affronta quella che è, a mio giudizio, la tesi decisiva. La bellezza viene definita da Rosmini come 
una relazione che si istituisce tra qualcosa di oggettivo e la mente; essa non risiede pertanto né 

                              
10 A. MANZONI , Dell ’ invenzione e altri  scritti  fi losofici ,  M.  CASTOLDI  (ed.) ,  vol.  13, Edizione Nazio-

nale ed Europea delle opere di Alessandro Manzoni, Milano 2004, p. 182.  

11 «Ciascuna delle belle arti  ha la sua scienza propria; e tutte queste scienze suppongono una 

scienza del bello in universale, che chiamiamo Callologia, della quale è una parte speciale l’Este-

tica, che tratta del bello nel sensibile» (A. ROSMINI , Sistema fi losofico  in ID . , Introduzione alla fi losofia , 

P.P.  OTTONELLO  (ed.),  Città Nuova, Roma 1979, n. 190, p. 287).  



L’ARTISTA DELL’ESSERE 75 
 

ISSN 2385-216X 

solamente nelle facoltà soggettive né solo nell’oggetto contemplato, ma nella relazione che si sta-
bilisce tra i due.12 La bellezza è qualcosa di oggettivamente presente in un determinato ente (na-
turale o artificiale) che solo dalla mente può essere colto, non dal senso: il senso può cogliere al 
massimo che qualcosa è piacevole, ma non bello (è un altro dei motivi per cui l’autore preferisce 
utilizzare il termine callologia, scienza del kalós, piuttosto che estetica, la cui etimologia rimanda 
a una dimensione sensibile). L’originalità della posizione di Rosmini emerge ancor di più se raf-
frontata con l’estetica kantiana. Per Kant, come è noto, il giudizio di gusto non è un giudizio 
conoscitivo, è un giudizio riflettente; si basa sul libero gioco delle facoltà conoscitive, immagina-
zione e intelletto, le quali in presenza dell’oggetto sono messe in gioco fra di loro, in uno stato di 
sospensione, di ‘limbo conoscitivo’ in cui si annida il sentimento di piacere. Il bello viene per-
tanto definito da Kant, riguardo al secondo momento del giudizio di gusto, come «ciò che piace 
universalmente senza concetto».13 Ora, Rosmini riprende da Kant l’impostazione basata sul rap-
porto tra il soggetto e le sue facoltà conoscitive: come si è visto la bellezza non ha un carattere 
oggettivistico, ma è una relazione che non avrebbe luogo se non terminasse in un’idea mentale del 
soggetto. Allo stesso tempo, però, per Rosmini ciò che noi contempliamo rimanda a un fonda-
mento oggettivo, ideale, ad un suo archetipo, in base al quale può avvenire un giudizio di com-
parazione estetica. In questo senso il Roveretano sembra compiere una sintesi felice tra un’im-
postazione classica, platonica, ontologicamente fondata dell’estetica, e una sensibilità moderna, 
attenta alle esigenze del soggetto e alle relazioni con le facoltà conoscitive.  

Gli ultimi tre capitoli, infine, sono dedicati alla discussione critica di tre questioni più spe-
cifiche: il settimo quella dell’integrità dell’uno come fondamento del bello, l’ottavo quella 
dell’unione tra unità e molteplicità nell’origine della bellezza, il nono quella della natura del 
plauso mentale e del sublime. Tra le varie questioni affrontate nell’ultima parte del libro, mi 
limito a segnalarne una: a differenza del concetto di verità, quello di bellezza implica che ci sia 
da parte del soggetto un’approvazione, un «plauso mentale». Una formula algebrica, ad esempio, 
ha dei tratti in comune con un’opera d’arte (l’ordine, la perfezione, l’armonia delle parti…) ma 
difficilmente potremmo definirla ‘bella’, se non con una vaga similitudine; affinché possa dirsi 
tale, l’opera bella deve avere in più un rapporto col soggetto, che, in quanto termine di una rela-
zione, è chiamato a rispondere con una lode, un plauso avente quasi la forma di un atto di giustizia. 
L’oggetto contemplato, infatti, deve esprimere delle qualità, delle esigenze tali da richiedere l’ap-
provazione del fruitore, come cosa ad esso dovuta. Un discorso relazionale, dunque, coerente con 
l’impostazione filosofica rosminiana, che nella sua essenza si configura come una metafisica del 
soggetto pensante, nel quale si radica l’idea dell’essere come apertura infinita.14 

                              
12 «Conviene dunque che noi parliamo della bellezz a in quanto è termine  d’una relazione 

colla mente, poiché nell’esser termine consiste la sua natura» (A. R OSMINI , Teosofia ,  S.F. TADINI  (ed.),  

Bompiani, Milano 2011, n. 1063, p. 119).  

13 I . KANT , Critica del Giudizio , trad. italiana di A. GARGIULO , rivista da V. VERRA , Laterza, Bari  

1970, p. 62.  

14  Secondo Malaguti, la prospettiva metafisica rosminiana «sorge a partire dal rilievo 

dell’apertura ontologica del nostro pensiero che, nella trasparenza all’originario fondamento, ne 



76 FILIPPO BERGONZONI 
 

ISSN 2385-216X 

Anche in quest’ultima parte della ricerca si possono riscontrare tesi originali che merite-
rebbero di essere confrontate con autori più vicini al dibattito contemporaneo. Non ho qui lo 
spazio per approfondire ulteriormente il discorso, ma mi limito ad accennare a un solo esempio. 
Rosmini sottolinea che il lavoro dell’artista è prima di tutto un lavoro mentale, consiste nel pro-
cesso di formazione dell’ente in tutta la sua pienezza, eppure questo non basta, è condizione 
necessaria ma non sufficiente: perché uno possa dirsi artista occorre che l’idea mentale perfetta 
sia anche eseguita materialmente, prenda corpo nel mondo e venga così espressa in una qualche 
materia sensibile. L’artista lavora sempre in due tempi, entrambi necessari, col pensiero e con la 
mano, con la concezione mentale e con l’esecuzione materiale. Ora, questa insistenza con cui 
viene sottolineato l’elemento della manualità, dell’esecuzione, della ‘poiesis’ sembra quasi una 
risposta ante litteram alla posizione di Croce, per il quale il lavoro dell’artista si identifica, come 
è noto, con il processo di “intuizione-espressione” che prescinde da qualsiasi componente tec-
nica, estranea alle ragioni autentiche dell’arte.15 Il pensiero di Rosmini sembra invece avvicinarsi 
ad alcune formulazioni di estetica contemporanea come ad esempio a quella di Pareyson, per cui 
l’arte è pura formatività, un creare forme in cui «l’estrinsecazione fisica è un aspetto necessario 
e insopprimibile dell’arte, e non qualcosa che riguarda solo la comunicazione».16 

Un classico, dunque, si diceva all’inizio. E l’auspicio è che ricerche come queste possano 
essere un piccolo contributo per attribuire a Rosmini un tale statuto anche nel campo della filo-
sofia dell’arte e del bello, e vedere il suo nome comparire tra i grandi protagonisti dell’estetica 
moderna. Sarebbe un ulteriore modo per far risentire la voce e rendere nuovamente attuale il 
pensiero del Roveretano anche in questo fondamentale ambito del dibattito filosofico. 

 
 
 

filoberg77@gmail.com 
 

(Università di Verona) 

                              
riconosce l’inesauribi lità» (M. MALAGUTI , La dimensione metafisica dell ’uomo secondo A. Rosmini , in G. 

RAVAGLI  [ed.], La sapienza della parola. Studi in onore di  p.  Cherubino Bigi  ofm , Inchiostri Associati 

Editore, Bologna 2002, p. 116).  

15 Nel Breviario di  estetica Croce giunge a scrivere che «Raffaello sarebbe stato un grande 

pittore anche se non avesse avuto l’uso delle mani», ma non gli fosse mancato il «senso del disegno» 

(Cfr. B. CROCE ,  Breviario di  estetica ,  in ID . , Nuovi saggi di  estetica ,  Edizione Nazionale delle opere di 

Benedetto Croce, Bibliopolis, Napoli 1991, p. 44).  

16 L. PAREYSON , Estetica. Teoria della formatività , Edizioni di Filosofia, Torino 1954, p. 86.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 77-87 

ISSN 2385-216X 

PAOLO SANTORI 

“UN PIÙ SEGRETO LEGAME 
CHE NON SI CREDA”. 

 GENOVESI COME FONTE DELLE RIFLESSIONI 
ECONOMICHE ROSMINIANE 

“UN PIÙ SEGRETO LEGAME CHE NON SI CREDA”.  
GENOVESI AS A SOURCE FOR ROSMINI’S ECONOMIC REFLECTIONS 

This paper inquires the interpretation of Genovesi’s thought made by Rosmini. Rosmini’s 
interpretation of the Neapolitan economist, mediated by the sensism of Gioia and Romag-
nosi, distanced him from Genovesi. This prevented Rosmini to recognize the similarity be-
tween his own ideas and Genovesi’s view of civil economy. The aim is to reduce the gap be-
tween Rosmini and the tradition of civil economy and to raise new questions about Rosmini’s 
economic thought. 

Mi permetta che io ristringa in poche linee 
l’opinione da me manifestata venerdì scorso 

quando ebbi l’onore d’esser da Lei richiesto sulla 
questione accidentalmente insorta intorno ai 

vantaggi morali che è atta per se 
 stessa ad apportare la scienza politica economica.  

 
A. Rosmini ad A. Manzoni, Carteggio1 

                              
1 Lettera di A. Rosmini ad A. Manzoni, 6 febbraio 1827, in L. MALUSA (ed.) ,  Carteggio Manzoni-

Rosmini , Centro Nazionale Studi Manzoniani,  Milano 2003, p. 5.   

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 PAOLO SANTORI 
 

ISSN 2385-216X 

I. INTRODUZIONE 

Il pensiero enciclopedico di Antonio Rosmini, riflesso in una produzione letteraria monu-
mentale, si è espresso anche attraverso le note a piè di pagina. Il lettore attento dell’opera ro-
sminiana avrà certamente notato la presenza di lunghe e dotte note che accompagnano ogni 
riflessione di teologia, filosofia, morale, politica, avanzata dal Roveretano. Rosmini fa un uso co-
stante di questo espediente argomentativo. La nota non è solo come un ampliamento del distil-
lato contenutistico presente nel corpo del testo. Se è vero che ogni nota apre un nuovo orizzonte 
di ricerca, è altrettanto evidente che in essa vengono fornite chiavi di lettura per entrare in pro-
fondità nei temi trattati.  

Quanto detto trova conferma nel tema specifico di questo saggio, cioè il confronto tra le 
riflessioni antropologiche ed economiche rosminiane e quelle espresse dall’abate Antonio Geno-
vesi, padre intellettuale della scuola di Economia civile napoletana del XVIII secolo.2 È proprio in 
due lunghe note presenti nella Filosofia del diritto che il Rosmini si confronta criticamente con 
l’antropologia del Genovesi e, indirettamente, con le ragioni dell’Economia civile.3  

L’Economia civile è una tradizione di pensiero filosofico ed economico che fiorisce nel ter-
ritorio italiano nel XVIII secolo. Chi volesse rintracciare segni di Economia civile nelle diverse 
epoche della storia d’Italia (e oltre) dovrebbe guardare non solo agli economisti o ai mercanti di 
professione, ma ai filosofi, ai teologi, ai poeti. La prima cattedra che portò il nome di ‘Economia 
civile’ fu quella modenese del poeta Agostino Paradisi del 1772 e, prima di lui, la cattedra napo-
letana di ‘Commercio e Meccanica’ venne assegnata nel 1754 all’abate Genovesi, autore del cele-
berrimo volume in due tomi (1765-1767) Lezioni di Commercio o sia di Economia Civile. Uno dei pila-
stri che tiene in piedi l’edificio dell’Economia civile è l’idea di mutua assistenza. A differenza di 
Adam Smith, infatti, secondo Genovesi il solo interesse personale (self-interest) non conduce au-
tomaticamente al buon funzionamento del mercato anche in presenza della mano invisibile. 
Certo la mano invisibile è all’opera nella società come dimostrato, sempre secondo Genovesi, dal 
ruolo che il lusso ha nel favorire l’emergere e l’affermarsi della classe borghese nei confronti 
della nobiltà feudale. Il punto che merita di essere sottolineato, però, è che mentre per Genovesi 
– che si muove sulla scia del pensiero aristotelico-tomista – non si dà bene comune senza bene-
volenza intenzionale, per Smith il bene pubblico nasce inintenzionalmente dall’azione tesa al 
bene privato. Nell’Economia civile il mercato stesso è concepito come un’espressione della legge 
generale della società civile, la reciprocità. Ciò significa che il mercato non è uno spazio ‘altro’ 
rispetto ad altri luoghi di vita civile, un regno dell’avidità da contenere, se non bandire, all'in-
terno della città (civitas), mentre altrove (famiglia, società civile, politica) il bene comune è in-
tenzionalmente perseguito. Gli economisti civili sapevano che le donne e gli uomini possono per-
seguire i propri interessi curando intenzionalmente gli interessi della parte con cui commerciano 
o producono e, così facendo, sviluppano le virtù civili e contribuiscono al bene della società in 

                              
2 L. BRUNI ,  S. ZAMAGNI , Economia Civile:  efficienza, equità, felicità pubblica , Il Mulino, Bologna 

2004.  

3 A. ROSMINI , Filosofia del diritto ,  voll.  2,  Boniardi-Pogliani, Milano 1841-1843.  



UN PIÙ STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA 79 
 

ISSN 2385-216X 

cui vivono.  
Quanto c’è di questa visione ‘civile’ del mercato nel pensiero di Rosmini? Il confronto tra i 

cattolici Rosmini e Genovesi si inserisce inevitabilmente in un filone di ricerca più ampio, quello 
dell’analisi del pensiero economico del Roveretano, e in uno specifico, vale a dire il ruolo che gli 
economisti civili italiani hanno avuto nella genesi e maturazione delle teoriche economiche ro-
sminiane.4 Mentre il primo filone consta di una lista di autori pluricentenaria, il secondo, se si 
esclude il pioneristico contributo di Albini, ancorato al confronto delle filosofie morali e del di-
ritto dei due intellettuali italiani,5 è di recente e ancor embrionale sviluppo.  

Questi gli interrogativi da cui muoviamo e a cui cercheremo di dare risposta: 1) fu il Geno-
vesi un autore di riferimento per la formazione intellettuale di Rosmini? 2) Quanto fedele alla 
lettera genovesiana è stata l’interpretazione del Rosmini e quanto invece è stata mediata da altri 
autori e tradizioni?  3) In sintesi, quanto della visione dell’uomo, del mercato e della scienza 
economica accomuna il Rosmini e il Genovesi e quanto invece li separa? 

L’interesse del confronto tra i due autori risiede principalmente nell’avanzamento della 
comprensione del pensiero economico di Rosmini. Se è vero che l’illuminista abate Genovesi pro-
pone una sintesi tra una proto-tradizione liberale e una tradizione ‘classica’ (aristotelico-tomi-
sta), allora la misura in cui le sue idee, al di là delle interpretazioni, sono presenti nel pensiero 
del Roveretano può indicare la specificità del liberalismo rosminiano rispetto alla tradizione del 
liberalismo a cui alcuni autori vorrebbero accostarlo.6 

                              
4 Nel primo gruppo citiamo solo gli studi più recenti:  D. A NTISERI ,  M.  BALDINI ,  Rosmini:  Perso-

nalismo Liberale ,  Rubbettino, Soveria Mannelli 1998; P. ARMELLINI ,  Morale,  diritto  ed economia in Anto-

nio Rosmini , in «Democrazia e Diritto»,  1, 2006, pp. 1000-1021; S. MUSCOLINO ,  Persona e mercato: i  

l iberalismi di  Rosmini e Hayek a confronto , Rubbettino, Soveria Mannelli 2010; F.  GHIA ,  P.  MARANGON 

(eds.) ,  Rosmini e l ’economia , Università di Trento, Trento 2015; A.  MINGARDI ,  Rosmini Liberalism and 

the Shadow of Adam Smith , in «Journal of Markets and Morality», XXI,  2,  2018,  pp. 271-295; M. 

KRIENKE , Mercato e giustizia sociale:  Rosmini e l 'economia sociale di  mercato , in «Res Publica», XXIV, 

2019, pp. 101-124. Nel secondo gruppo cfr. C. HOEVEL ,  The Economy of Recognition: Person, Market and 

Society in Antonio Rosmini , Springer, Dordrecht 2013; P. S ANTORI ,  The foundation of the right of prop-

erty: Rosmini as Genovesi ’s interpreter , in «International Review of Economics», LXVI, 4, 2019, pp. 

353-367. 

5 P. L. ALBINI , Dottrine fi losofiche sul diritto di  Antonio Genovesi , Stamperia Reale, Torino 1859.  

6 Qui adottiamo la tesi einaudiana che vorrebbe il liberismo come necessario riflesso eco-

nomico del liberalismo, in contrasto c on il Croce: B. CROCE , L. E INAUDi , Liberismo e liberalismo ,  Ric-

ciardi, Milano 1988. Cfr. ANTISERI e BALDINI , Rosmini:  Personalismo Liberale ,  cit.  



80 PAOLO SANTORI 
 

ISSN 2385-216X 

II. IL GENOVESI NELLA FORMAZIONE INTELLETTUALE DI ROSMINI 

Grazie alle numerose biografie intellettuali sul Rosmini abbiamo notizie precise intorno 
agli studi compiuti negli anni della formazione. Nello specifico, grazie agli Annali di Radice sap-
piamo che tra il 1808 ed il 1812 Rosmini lesse le Lezioni di Economia Civile e Della Diceosina di Geno-
vesi.7  Una testimonianza diretta viene dall’epistolario rosminiano, in particolare dalla lettera 
CCCVIII indirizzata a Maurizio Moschini: «Per le case de’ poveri le mando qui il Palmieri – scrive 
Rosmini – che ha un capitolo su ciò. Le manderei l’Allerio, se non fosse tedesco; il Vasco o Cha-
mousteto, se non iscrivessero in franzese; il Genovesi, se non fosse proibito».8 Come rileva cor-
rettamente l’Hoevel,9 in questa sede il Rosmini sta riferendo del capitolo delle Lezioni del Geno-
vesi intitolato Dell’impiego de’ poveri e de’ vagabondi. Sarebbe incauto affermare che il Genovesi 
fosse il solo autore di riferimento per il giovane Rosmini, il quale consultò anche le opere del 
Muratori, Filangieri, Palmieri, Ortes e Vasco, oltre agli autori scozzesi, francesi e, più in generale, 
europei. Ciò che interessa rilevare, piuttosto, è la cronologia ricostruita negli Annali, dalla quale 
emerge che questi autori, tra cui il Genovesi, vengono studiati da Rosmini in una fase anteriore 
o coeva alla lettura delle opere di Melchiorre Gioia e Giandomenico Romagnosi, il cui inizio è 
databile intorno al 1823.  

È ponderata convinzione dell’autore di questo saggio, infatti, che il Rosmini tese ad inqua-
drare il pensiero del Genovesi all’interno della scuola filosofica del sensismo, suo bersaglio pole-
mico, al tempo rappresentata dal Gioia e, in senso lato, dal Romagnosi. Come si evincerà dalle 
note oggetto del prossimo paragrafo, Gioia e Romagnosi sono le lenti da cui lo studioso Rosmini 
osservò e riconsiderò le opere del Genovesi consultate in gioventù. Da qui, probabilmente, la 
distorsione nella lettura dell’antropologia genovesiana, definita ‘sensista’, e le conseguenti criti-
che avanzate nei confronti del pensiero del filosofo ed economista napoletano. Questa è la linea 
di indagine che seguiremo nel prossimo paragrafo ma, prima di rivolgerci direttamente al testo 
rosminiano, è importante rilevare un altro aspetto del rapporto Genovesi-Rosmini. 

Se il Genovesi filosofo morale ed economista è un autore di riferimento per il giovane Ro-
smini, il Genovesi logico e metafisico lo è per il Rosmini maturo. Qui la connessione non è da 
ricercare nelle bibliografie intellettuali, ma direttamente nei testi. Genovesi viene considerato 
dal Rosmini un anticipatore di alcune idee della Critica della ragion pura di Kant10 e menzionato 
anche in una nota della postuma Teosofia.11 Il riferimento al Genovesi nel testo Il rinnovamento 

                              
7 Cfr. G. RADICE , Annali  di  Antonio Rosmini , vol. I , Marzorati, Milano 1967; A. BAGGIO , La forma-

zione del pensiero economico rosminiano , in GHIA –  MARANGON (eds.) ,  Rosmini e l ’economia , cit. , p. 39n. 

8 Citato in HOEVEL ,  The Economy of Recognition ,  cit., p. 23.  

9 Ibidem .  

10 A. ROSMINI , Ideologia. Opere edite e inedite dell ’abate Antonio Rosmini Serbati ,  Pogliani editore,  

Milano 1851, p. 192.  

11 A. ROSMINI, Teosofia, in Opere edite ed inedite di Antonio Rosmini Serbati, Tipografia scolastica di Sebastiano 

Franco e Figli, Torino, p. 10. 



UN PIÙ STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA 81 
 

ISSN 2385-216X 

della filosofia in Italia è di grande interesse per la nostra analisi:  
 
Noto in fine che il Genovesi medesimo ammise e difese valorosamente la distinzione di Malebranche 

fra l’idea e l’atto dello spirito che la intuisce (Element[orum] Metaphys[icae], P. II, prop. XXIX, XXX); e da 
questo filosofo italiano il Romagnosi, che ne fa tanta stima, fino a pubblicare e commentare la Logica pe’ 
giovanetti, avrebbe potuto imparare un vero così importante.12 

 
Rosmini ribadisce la vicinanza - quasi eredità - di pensiero tra il Romagnosi e il Genovesi, 

rimproverando al primo di aver poco attentamente seguito le dottrine del secondo. Come ve-
dremo, il giudizio su materie antropologiche ed economiche sarà opposto e il Rosmini sottoli-
neerà una posizione comune, sebbene errata, tra il Genovesi e i suoi ‘discepoli’ Romagnosi e Gioia. 

III. UN’ANTROPOLOGIA SENSISTA? ROSMINI INTERPRETE DI GENOVESI 

Lo studioso che ha avuto il merito di riportare il pensiero economico di Rosmini nel dibat-
tito internazionale contemporaneo, Carlos Hoevel, ritiene che il roveretano annoverasse il Ge-
novesi tra i filosofi sentimentalisti, coloro che «alla mente aggiunsero il cuore, all'intelletto uni-
rono la volontà».13 Per quanto la definizione sia calzante – Genovesi potrebbe essere a ragione 
collocato tra i sentimentalisti nella ricostruzione storica dei sistemi filosofici di Rosmini – Ro-
smini non ritenne mai il Genovesi come tale, bensì lo considerò il padre spirituale delle filosofie 
sensiste del Gioia e del Romagnosi. In ballo non c’è una pura questione nominalistica o definito-
ria, ma l’essenza della visione antropologica del Genovesi secondo Rosmini. Il sentimentalista, 
come spiega l’Hoevel, lascia spazio nel novero delle motivazioni umane alle naturali affezioni 
verso il bene comune, degli amici e della patria. Annoverando il Genovesi tra i sensisti, invece, 
Rosmini esplicitamente afferma che il filosofo napoletano ha dipinto l’essere umano come so-
stanzialmente egoista, incapace cioè di naturali affezioni verso l’altro che non siano riconducibili 
al proprio interesse personale. Quanto detto è inequivocabilmente confermato dalla lunga nota 
della Filosofia del diritto dove Rosmini analizza l’antropologia genovesiana e che qui di seguito 
riportiamo nei passi principali:  

 
Il Genovesi […] ben mostra con ciò non aver considerata la natura umana in tutta la sua estensione. 

I bisogni e le esigenze di questa, provenienti da naturali suoi sentimenti non si limitano semplicemente 
all’uso delle cose: la proprietà, il dominio, soddisfa ad un bisogno più profondo, radicato nell’essenza 
dell’uomo, al bisogno, dico, di sentirsi potente, di sentirsi grande, di sentirsi fornito di un volere efficace. 
Oltracciò, avendo l’uomo intelligenza e affetto, egli s’avvince co’suoi simili, è fatto per l’amicizia, per la 
società: fors’anco un più segreto legame che non si creda, aduna gl’individui d’una medesima specie (vedi 

                              
 

12 A. ROSMINI , Il  rinnovamento della fi losofia in Italia , Boniardi-Pogliani, Milano 1840, p. 419.  

13 A. ROSMINI ,  Storia comparativa e critica de’  sistemi intorno al principio della morale , Pogliani, 

Milano 1837, p. 43.  Cfr. HOEVEL ,  The Economy of Recognition ,  cit.   



82 PAOLO SANTORI 
 

ISSN 2385-216X 

la dottrina dell’istinto umano da noi esposta nell’Antropologia, L. III, Sez. II, c. XI, a. II, s 2) […] La dottrina 
del Genovesi sarebbe in qualche modo giusta, se l’uomo fosse costretto da natura a rinserrarsi in sé stesso: 
ella suppone gli uomini essenzialmente egoisti: è dunque una dottrina sensista, perché non vede 
nell’uomo che sensi e beni de’ sensi; i quali colla distruzione del corpo periscono.14 

 
Queste poche righe sono dense di contenuti. Ciò che interessa subito rilevare è l’esplicita 

affermazione del sensismo del Genovesi. È ben nota la battaglia intellettuale con la quale Rosmini 
combatté gli errori del sensismo, una visione riduttiva ed errata dell’uomo la cui volontà e ra-
gione vengono piegate dal dominio (tirannico) dei sensi. Il problema antropologico diventa mo-
rale quando, traendo le debite conseguenze, i filosofi sensisti pretendono che la ricerca delle 
sensazioni piacevoli costituisca il fine ultimo delle azioni umane, la agognata felicità a cui tutti 
aspirano: 

 
Gioja e Romagnosi si possono dire i rappresentanti in Italia di queste due fasi degli errori intorno 

alla morale. Pel primo, la somma delle sensazioni aggradevoli, altrettanto che per Elvezio, è lo scopo della 
morale. Il secondo parte veramente dallo stesso principio; ma essendosi molto occupato intorno all’inci-
vilimento sociale, trovossi condotto a dare un’importanza grandissima allo sviluppo dell’intelligenza, e a 
ridurre a questa tutta per poco l’umana perfezione.15 

 
Se è vero che il Genovesi è autore fondamentale per Romagnosi e Gioia, e che quest’ultimi 

possono essere senza errore annoverati come epigoni della tradizione dell’Economia civile ita-
liana, è però indebita l’inferenza che porta a identificare il sistema filosofico del primo con quello 
degli altri due. Leggendo la Diceosina, nella quale la felicità terrena veniva identificata con ‘il 
minor numero di mali’, Rosmini potrebbe aver classificato il Genovesi tra i seguaci della filosofia 
sensista che, come è noto dalla ottima biografia intellettuale di Zambelli,16 è stato un tassello 
importante per la formazione filosofica dell’abate napoletano. Purtuttavia, anche volendo for-
zare il testo, risulta arduo concordare con il Roveretano nella sua interpretazione.  

L’antropologia genovesiana è fortemente radicata nella tradizione aristotelico-tomista, 
come recenti studi hanno dimostrato.17 L’etica delle virtù, in questo senso, è il paradigma morale 
entro il quale andrebbe considerato il pensiero del Genovesi. La felicità a cui il filosofo napole-
tano si riferisce è maggiormente riconducibile all’eudaimonia aristotelica o alla beatitudo tomista 
che all’happiness che caratterizza l’utilitarismo inglese (James Mill, Bentham) ed italiano (Verri, 
Beccaria). Genovesi non è ostile per principio al concetto di utile ma, in un significativo passaggio 

                              
14 ROSMINI , Filosofia del diri tto , vol. I , cit. , p. 578. 

15 ROSMINI ,  Storia comparativa e critica ,  cit.,  pp. 6-7. 

16 P. ZAMBELLI ,  La formazione fi losofica di  Antonio Genovesi ,  Morano, Napoli 1972.  

17 L. BRUNI ,  On Virtues and Awards: Giacinto Dragonetti  and the Tradition of Economia Civile in  

Enlightenment Italy ,  in «Journal of the History of Economic Thought» , XXXV, 4, pp. 517-535; P. SAN-

TORI , Donum, exchange and common good in Aquinas: the dawn of civil  economy , in «The European Jour-

nal of the History of Economic Thought», XXVII, 2, pp. 276-297. 



UN PIÙ STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA 83 
 

ISSN 2385-216X 

della Diceosina, riconosce che «l’utile è sempre per noi un’idea complessa della vera e falsa utilità, 
composta di tanti rapporti e soggetta a tante alterazioni, per riguardo delle nostre passioni e 
della multiplicità dei particolari interessi, che non potrebbe essere una regola costante e si-
cura».18 Da esperto conoscitore delle tendenze filosofiche a lui contemporanee ed immediata-
mente precedenti, e sapendo quanto facilmente una dichiarazione a favore del ‘minimo dei mali’ 
potesse essere confusa con una proto-forma di utilitarismo e sensismo, Genovesi nelle Lezioni 
distingue tre forme di mali, «di natural sensazione, di energia simpatica o antipatica, di cura e rifles-
sione»,19 precisando che è principalmente la seconda ad influenzare le azioni degli esseri umani.  

Ma non era il sensismo l’unica accusa mossa verso l’antropologia genovesiana rea, secondo 
il Rosmini, «di considerare gli uomini essenzialmente egoisti». Ciò che Genovesi avrebbe ignorato 
è una naturale affezione che spinge l’uomo verso i suoi simili con l’intento di beneficarli. Anche 
qui la critica sembra più essere rivolta al sistema filosofico del Gioia, per cui ogni affezione verso 
l’altro presuppone un interesse personale. Paradossalmente, Genovesi è uno degli autori che in-
vece ha più enfatizzato l’affezione verso gli altri, riconoscendole un grado di dignità e basilarità 
pari all’affezione che porta un uomo ad occuparsi del proprio bene. Genovesi, infatti, adottò un 
lessico newtoniano per spiegare l’azione delle due forze che muovono l’animo umano, definite 
rispettivamente forza concentriva (amor proprio) e forza diffusiva (amore per gli altri o per la spe-
cie). La virtù, nell’ottica genovesiana, può essere definita come la capacità della ragione di cer-
care un equilibrio tra le due forze, evitando che una prevalga sull’altra. 

È interessante notare che, senza la mediazione del Gioia e del Romagnosi, e quindi la di-
scrasia ermeneutica che porta Rosmini a vedere nel Genovesi un sensista, i due autori sembrano 
concordare nel riconoscere «un più segreto legame che non si creda, aduna gl’individui d’una 
medesima specie». Nella sezione della sua Antropologia a cui rimanda il lettore, il Roveretano sot-
tolinea significativamente «la socievolezza trae l’esser suo dalla somiglianza della natura umana, 
e dai bisogni scambievoli». Riecheggia in questo passaggio l’insegnamento delle Lezioni del Geno-
vesi laddove viene teorizzato il ‘diritto al mutuo soccorso’, cioè «una reciproca obbligazione di 
soccorrerci ne’ nostri bisogni», fondata a sua volta (1) sulla natura sociale dell’uomo (homo homini 
natura amicus), (2) su patti e contratti, (3) sull’utilità che ad ognuno ne deriva.20  

L’Economia civile del Genovesi aveva come principio economico fondamentale la ‘mutua 
assistenza’, dove ciascuno intenzionalmente vuole oltre al proprio interesse anche l’interesse dell’altro. 
Il bene reciproco è parte delle intenzioni di ciascuno. Da qui si intuisce perché il Genovesi, ancora 
prima di indicare l’economia come scienza della ricchezza delle nazioni, abbia preferito definirla 
scienza della pubblica felicità. L’economia è ‘civile’ quando considera il bene della civitas come 
elemento determinante delle azioni e delle scelte degli attori economici, ed è ‘incivile’ quando 
promuove attività economiche che danneggiano la civitas in tutte le sue espressioni, dalle per-

                              
18 A. GENOVESI , Della diceosina o sia della fi losofia del giusto e dell ’onesto ,  Marzorati,  Milano 1973, 

p. 60.  

19 A. GENOVESI , Lezioni di  Economia Civile , Vita e Pensiero, Milano 2013, p. 32.  

20 Ivi,  pp. 22-23.  



84 PAOLO SANTORI 
 

ISSN 2385-216X 

sone agli edifici, dalla qualità della vita all’ambiente. Rosmini sembra accettare la via dell’Econo-
mia civile quando, epurata dai vizi del sensismo, promuove la felicità personale e quella della 
comunità: «Di buon grado io confesso, che non so qual pubblica felicità vi possa essere se questa 
non risulta dalla felicità dei particolari; poiché o che questa felicità deve essere un nome vano ed 
una illusione di alcuni troppo facili teorici, ovvero deve essere un bene di qualcheduno».21 

Per riassumere, l’antropologia rosminiana sembra mostrare delle affinità con quella geno-
vesiana una volta che le barriere erette dal sensismo del Gioia e del Romagnosi vengono superate 
da una accurata ermeneutica. È possibile affermare lo stesso intorno alle tematiche economiche 
avanzate dai due pensatori?  

IV. L’ECONOMIA CIVILE DI ROSMINI 

Rosmini ha ben chiaro il ruolo dell’economia nel sistema del sapere filosofico. Riprendendo 
una similitudine usata da tanti filosofi, il Roveretano definisce la morale come il tronco dell’al-
bero dell’etica e l’economia come un ramo innestato su di essa.22 Guai a quei sistemi, come quello 
del Gioia, che invertono i termini della similitudine, fondando la morale sui puri calcoli econo-
mici del sensismo e, in senso lato, dell’utilitarismo. Il Genovesi si situa in una posizione mediana 
tra le due similitudini. Da un lato riconosce con il Rosmini la priorità della scienza etica rispetto 
alla economica e politica, come esplicitamente affermato nel Proemio delle Lezioni. Dall’altro è 
forte la necessità nell’intera opera genovesiana di dare spazio a quelle scienze utili al progresso 
della società. Qui la distinzione tra economia e morale sfuma tanto che un lettore novizio delle 
Lezioni vi troverebbe un trattato di etica, politica ed economia, non distinte l’una dalle altre. La 
leggera, seppur importante, differenza tra il Rosmini e il Genovesi può essere ricondotta al 
grande impegno riformatore del secondo, teso a volgere ogni sapere in sapere pratico che potesse 
risultare utile all’uscita dalla società feudale in cui vivevano i suoi concittadini.  

Quanto detto non deve portare alla conclusione che il Rosmini fosse troppo ‘accademico’ 
nel suo studio della scienza economica. Da un lato la sua vita personale e pubblica testimonia una 
grande conoscenza pratica della materia.23 Dall’altro, ed è qui che a mio avviso si rinviene il ca-
rattere ‘civile’ del pensiero economico rosminiano, ad una valutazione morale del mondo econo-
mico Rosmini unì un grande realismo nell’analisi. Vediamo in che termini.  

Nella critica al sensismo del Gioia emergono i tratti morali della visione rosminiana. Bisogna 
però chiarire i termini: con valutazione morale dell’economia Rosmini non intendeva l’inter-

                              
21 A. ROSMINI , Saggi di  scienza politica. Scritti  inediti , Paravia, Torino 1933, p. 22.  

22 A. ROSMINI , Letteratura e arti  belle , Bertolotti, Intra 1870, p. 304, n. 1.   

23 Cfr. L. MALUSA , Spunti di  riflessione su temi economici nelle lettere giovanili  di  Antonio Rosmini ,  

in GHIA –  MARANGON (eds.),  Rosmini e l ’economia ,  cit. , pp. 57-74; U. MURATORE , La dimensione economica 

nelle Costituzioni dell ’Istituto della Carità , ivi, pp. 75-88.  



UN PIÙ STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA 85 
 

ISSN 2385-216X 

vento di fattori spirituali (non legati a bisogni primari) nei comportamenti ‘economici’ (produ-
zione, scambio, consumo), essendo questi ultimi oggetti d’interesse dell’economia stessa. La ri-
flessione morale interviene quando i comportamenti economici, materiali e spirituali, vengono 
considerati all’interno di una visione integrale della persona, tesa alla piena realizzazione del 
proprio essere. Non sorprende allora trovare il Rosmini critico della identificazione gioiana tra 
piacere e ricchezza. Gioia è reo, secondo il Roveretano, di un errore tanto economico quanto 
politico. Riprendendo Adam Smith, Rosmini dimostra al Gioia che il risparmio, l’accumulazione, 
ciò che non è immediato godimento, contribuisce in maniera decisiva all’aumento della ricchezza 
di una nazione. Ivi riappare anche la distinzione tra consumi produttivi e improduttivi, mutuata 
dallo Smith e dal Say, ed erroneamente confutata dal Gioia. Siamo ancora sul piano economico.  

Tramite un concetto che ha radici antiche, quello di appagamento, Rosmini mostra al Gioia 
che non tutti i piaceri sono buoni, ma che la vera realizzazione dell’essere umano consiste nell’es-
sere uno stato di appagamento. Interessante qui la convergenza tra Rosmini e lo Smith, con il 
filosofo scozzese a spiegare, nella Teoria dei Sentimenti Morali (1759)24, che la felicità consiste nello 
stato di tranquillità e assenza di turbamenti – forte fu l’influenza dello stoicismo nel pensiero di 
Smith. Ma qui ci troviamo già sul piano morale, nel quale l’economico viene ricompreso.  

Date queste premesse, sorprende il realismo con il quale Rosmini osserva la vita economica. 
Il Roveretano ci ha lasciato pagine molto belle sul mercato, sulla libera concorrenza, sulla limi-
tazione del potere statale, sulla competizione ed i suoi effetti benefici. Qui riportiamo un passo 
ingiustamente lasciato sottotraccia dai commentatori, con la luminosa eccezione di Christiane 
Liermann, ma che potrebbe ben donde essere collocato nei manuali odierni di microeconomia:  

 
Sotto questo aspetto della giustizia, è stata considerata ben poco la questione della libertà del com-

mercio, e pure questo è l’aspetto principale di tutti in che la si dee riguardare, se pure egli è vero, che 
quella della giustizia precede ogn’altra questione, ed ogni interesse. [...] Considerata la cosa in generale, 
la concorrenza ad ogni specie di guadagno con mezzi onesti è un diritto di natura. Nessuno può impedire 
l’altrui guadagno se non col preoccuparlo [nel senso di ‘realizzarlo prima’] col guadagnar egli, nella con-
correnza, ciò che avrebbe guadagnato un altro, mediante una celerità d’operare e un’industria maggiore, 
ciò che da noi si chiamò preoccupazione. Il limitare l’altrui libertà al guadagno, e in generale all’acquisto 
d’un bene, all’occupazione, con solo un atto di volontà, sebben sostenuto dalla forza, è un’infrazione del 
Diritto: nol può fare il privato: dunque né pure il governo a favor del privato. La libertà del commercio 
adunque, in generale parlando, è fondata nel Diritto naturale: è inviolabile.25 

 
Con la sua idea di ‘preoccupazione’ Rosmini richiama un fatto fondativo della scienza eco-

nomica classica: il mercato è luogo del mutuo vantaggio, dove si compete non andando contro 
qualcuno, ma ingegnandosi di essere utili gli uni agli altri. 

Ciò che dovremmo chiederci è se, come in Genovesi, per Rosmini sono fondamentali tanto 

                              
24 A.  SMITH,  Teoria dei  sentimenti morali , BUR, Milano 2013.  

25 A. ROSMINI , Filosofia del diritto , in C. LIERMANN , Concorrenza e mercato nella fi losofia politica di  

Rosmini , in GHIA –  MARANGON (eds.),  Rosmini e l ’economia , cit. , p. 182.  



86 PAOLO SANTORI 
 

ISSN 2385-216X 

le intenzioni degli agenti del mercato quanto gli effetti che le loro interazioni producono. Al Rove-
retano, come all’abate napoletano, era chiaro il meccanismo della ‘mano invisibile’, ovvero che 
il bene comune non ha bisogno di azioni tese intenzionalmente a esso, perché il solo modo buono 
ed efficace di raggiungere il bene comune è creare gli incentivi affinché ogni individuo cerchi il 
proprio interesse privato. Ma Genovesi vede questo aspetto del mercato come meccanismo se-
condario e sussidiario. Ciò che è rilevante sono le intenzioni degli attori economici: da qui il 
grande interesse per l’antropologia, per la morale, e per quel segreto legame che unisce gli esseri 
umani e li porta a curarsi anche del bene degli altri e non solo del proprio. Possiamo inferire che 
dietro la ‘preoccupazione’ a cui fa riferimento Rosmini c’è qualcosa di più della semplice atten-
zione ai ‘vantaggi comparati’, cioè all’industriarsi per avere un vantaggio individuale e collet-
tivo? L’antropologia che abbiamo esposto in questo saggio sembra suggerire una risposta affer-
mativa, ma è solo una risposta parziale e necessita ancora di essere corroborata da nuovi studi 
sul pensiero economico di Rosmini. Il confronto con Genovesi, in questo senso, è stato utile per-
lomeno a far emergere una domanda nuova per interrogare il pensiero Roveretano. 

V. CONCLUSIONE: ECONOMIA E TEODICEA 

Il Piovani inserì a ragione la riflessione rosminiana dell’economia all’interno della sua vi-
sionedella teodicea sociale.26 Oggi, grazie a recenti studi,27 sappiamo che esistono almeno due tipi 
di legame tra il pensiero economico moderno e le riflessioni sulla teodicea.  

Da un lato, la tradizione agostiniana del Nord Europa (ad esempio, Francia e Paesi Bassi) 
coincise con l'interpretazione di Agostino del mondo cristiano nel XVI e XVII secolo. Gli autori 
giansenisti e calvinisti enfatizzarono la visione di Agostino dell'umanità ‘caduta’ come radical-
mente corrotta dal peccato originale, accecata da un incontrollato amore di sé, e quindi incapace 
di virtù senza la grazia di Dio. Questi autori erano molto lontani da un’interpretazione autentica 
di Agostino, pur mantenendosi all’interno di un quadro agostiniano. Credevano che un buon or-
dine politico e, di conseguenza, economico, potessero derivare dall'amor proprio. È stato dimo-
strato28 che questa teodicea ebbe molta influenza sulla teoria economica di Smith, dove il male 
diventa l’incapacità di curarsi intenzionalmente del bene degli altri e la provvidenza interviene 
convertendo, a discapito delle intenzioni dei singoli, l’interesse personale (self-interest) verso il bene 
comune.  

Dall’altro lato, nell’Economia civile di Genovesi un altro tipo di teodicea diede vita ad una 

                              
26 P. P IOVANI , La Teodicea Sociale di  Rosmini , Morcelliana, Brescia 1997.  

27 L.  BRUNI ,  La pubblica felicità:  economia civile e political economy a confronto ,  Vita e Pensiero,  

Milano 2018..  

28 A. WATERMAN ,  Economics and Theology: Adam Smith’s Wealth of Nations , «Southern Economic 

Journal», 68, 2002, pp. 907 -921.  

 



UN PIÙ STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA 87 
 

ISSN 2385-216X 

visione del mercato differente, seppur non opposta, rispetto a quella smithiana. In questa pro-
spettiva, dopo la ‘caduta’, l'inclinazione dell'umanità verso la virtù ha subito gravi danni ma non 
è stata eliminata del tutto. Il problema del male viene risolto grazie alla naturale e virtuosa ca-
pacità dell'uomo di superare i mali morali che gli si presentano davanti. Le tradizioni aristotelica 
e tomista enfatizzano la natura sociale degli esseri umani (ovvero la loro disposizione alla pro-
mozione del bene delle altre persone e del bene comune). A mio avviso, l'Economia civile di Ge-
novesi ha sposato i tratti principali di questa tradizione e ha sviluppato una visione del mercato 
diversa da quella di Smith, dove il bene comune può essere cercato intenzionalmente insieme al 
proprio bene.  

Se si dovesse indicare una futura prospettiva dello studio del pensiero economico rosmi-
niano, che lo consideri nella sua integralità e non solo nei singoli e specifici contributi, di certo 
sarebbe una riflessione rinnovata sul tema dell’economia e della teodicea. Dove si colloca la pro-
spettiva rosminiana, con lo Smith o con il Genovesi? Il presente articolo ha parzialmente argo-
mentato in favore della seconda opzione e, in questo senso, ha rivelato elementi di specificità del 
liberalismo rosminiano nei confronti della tradizione liberale classica. Ma non è da escludere che 
la prospettiva rosminiana sia vicina a quella smithiana più di quanto si pensi, o che magari pre-
senti caratteri di unicità e specificità tali da aprire una terza via tra le due delineate. 

 
 
 

P.Santori@tilburguniversity.edu 
 

(Tilburg Unversity) 

mailto:P.Santori@tilburguniversity.edu


 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 89-101 

ISSN 2385-216X 

FEDERICO CROCI 

LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO. 
ROSMINI E LA FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA 

THE PROBLEM OF THE CONCRETE. 
ROSMINI AND THE GERMAN CLASSICAL PHILOSOPHY. 

The paper aims to enhance the relationship between Antonio Rosmini’s theosophy and the 
classical German philosophy. Firstly, it is emphasized that Rosmini intended philosophy as 
a transcendental examination of experience, directed, however, not at finding a gnoseolog-
ical foundation of experience, but at outlining its objective value and ontological foundation. 
Although heir to the modern problem of knowledge, Rosmini, against Kant and Hegel, wants 
to recover the scholastic tradition, purifying it from the realistic approach. 

I. L’ENCICLOPEDIA TEOSOFICA COME PROBLEMATICA DEL CONCRETO 

Come Emmanuele Kant propose il problema dell’Ideologia così: “A quali condizioni sia possibile 
l’esperienza”, noi in modo simile lo proponemmo così: “A quali condizioni sia possibile la percezione e 
l’astrazione”. E dopo esclusa la soluzione che il Kant diede al suo problema, noi risolvemmo il nostro 
dicendo “essere possibile la percezione e l’astrazione alla sola condizione che sia presente l’essere (ed è 
lo stesso che dire tutto l’essere) al soggetto umano”.1 

 
La citazione rosminiana illumina un aspetto importante circa il corretto approccio ai suoi 

testi: rivela che un’adeguata comprensione della profondità della sua filosofia implica non solo 
l’individuazione dei nodi teoretici che l’intessono, ma altresì il valutarne la cogenza rispetto alle 
istanze filosofiche dell’epoca sua contemporanea. La grande valorizzazione del confronto con la 
filosofia classica tedesca permette d’intendere come la produzione rosminiana si sviluppi attorno 
a due cardini: a) la strutturazione della teosofia come esame trascendentale dell’esperienza; b) 
la costituzione della filosofia come pensiero critico che parte dal problema moderno del metodo 

 
1 A.  ROSMINI ,  Teosofia , a cura di S.F.  TADINI , Bompiani, Milano 2011, n. 673, p. 750.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

e lo riconduce alla sua radice onto-teologica. In sostanza, Rosmini si propone l’immane compito 
di recuperare la ricca tradizione tomista e scotista, rifondandola per mezzo di un serrato con-
fronto dialettico con i grandi pensatori di area tedesca. Lo sforzo di Rosmini è sì quello di offrire 
un’enciclopedia integrale del sapere,2 ma in cui vengano recuperati i due architravi del kantismo: 
l’intento sistematico e il trascendentalismo.3 

Al primo impatto, s’intende subito che Rosmini è erede della lezione hegeliana per cui ogni 
elemento del sistema, per essere compreso, va distinto da tutti gli altri, ma a tutti deve richia-
marsi per essere saputo: ogni tratto del sistema solleva aporie che vengono risolte con il rimando 
a un altro luogo, in cui si riscontra una nuova aporetica a sua volta compresa in una diversa 
sezione e così via. La filosofia hegeliana è caratterizzata dall’essere un Kreislauf: solo il sistema, 
accolto nella sua totalità, delucida e risolve tutti i quesiti, laddove i singoli momenti, se astratti, 
risultano assolutamente lontani dall’autosufficienza, in quanto dotati di senso solo nell’alveo 
della loro relazione.4 In un celebre passaggio dell’Enzyclopädie der philosophischen Wissenschaften, 
Hegel sottolinea che non vi è un inizio del sapere (sia esso il numero, la materia, finanche l’ente), 

 
2 P.P.  OTTONELLO , L’enciclopedia di Rosmini , Marsilio, Venezia 2009 2,  pp. 63-76. 

3 C.M. FENU, Rosmini e l’ idealismo tedesco , Sodalitas, Stresa 2016, p. 91: «Lungi dall’essere 

semplici epigoni kantiani, Rosmini e Hegel attingono quindi all’eredità speculativa del filosofo di 

Königsberg per donarle nuova linfa e rinnovato vigore teoretico. E la ricezione di alcune istanze 

tipiche del kantismo, prima di tutte la scoperta della trascendentalità e la possibilità di operare 

una fondazione a priori dell’enciclopedia, consente a entrambi di andare oltre l’enciclopedismo 

francese rivendicando l’ esprit de système  contro l’esprit systèmatique ,  animati da un’esigenza co-

mune che può così riassumersi: enciclopedia  di fronte a enciclopedismo». 

4 A. KOJÈVE , Introduzione alla lettura di Hegel , a cura di G.F. FRIGO , Adelphi, Milano 2010 2 , p. 

358: «Ponendo una domanda qualsiasi, si arriva prima o poi, dopo una serie più o men o lunga di 

domande-risposte, a una delle domande che sono all’interno del Sapere circolare posseduto dal 

Saggio. Partendo da questa domanda e procedendo logicamente, si arriva necessariamente  al punto 

di partenza. In questo modo, sono state esaurite tutte  le possibili domande-risposte. O, in altri 

termini, si è ottenuta una risposta totale : ogni parte del Sapere circolare ha come risposta possibile 

l’insieme  di questo Sapere, il  quale, essendo circolare, è l’ insieme di ogni  Sapere. […] L’aspetto reale  

della “circolarità” della Saggezza è l’ esistenza  “circolare” del Saggio. Nel Sapere assoluto del Saggio 

ogni domanda è la propria risposta; ma essa lo è solo passando attraverso la totalità  delle domande-

risposte che costituiscono l’insieme del Sistema. Allo st esso modo, il Saggio resta, nella sua esi-

stenza, nell’ identità  con sé  perché passa attraverso la totalità  degli altri ,  ed è rinchiuso  in se stesso 

perché rinchiude in sé la totalità  degli altri.  Il  che, secondo la PhG ,  significa semplicemente che 

Saggio può essere solo un Cittadino dello Stato omogeneo  e universale , cioè dello Stato del Tun aller 

und jeder , in cui ciascuno non è se non mediante e per il tutto, e il tutto mediante e per ciascuno. 

Il Sapere assoluto del Saggio che realizza la perfetta autocos cienza è una risposta alla domanda:  

“che cosa sono?”».  



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 91 
 

ISSN 2385-216X 

se non in senso meramente empirico, ovverosia se s’intende per inizio del sapere la decisione di 
filosofare propria di un individuo.5 La scienza è eterna: essa inizia e termina solo per l’uomo che 
nasce e muore. 

In aggiunta all’istanza enciclopedica, Rosmini struttura il proprio sistema identificando 
l’idea dell’essere alla potenza di conoscere e il sentimento fondamentale alla potenza di sentire: 
sebbene potrebbe essere allettante un facile accostamento all’intellegibilità e alla sensibilità kan-
tiane, esse non vanno intese come funzioni trascendentali o psicologiche, bensì quali principii 
ontologici, che, come rileva Sciacca, pongono il problema dell’uomo, del significato della sua esi-
stenza e della sua destinazione.6 Heidegger ha sottolineato che per Kant il giudizio è il mezzo per 
esplicitare ciò che l’intuizione raggiunge in via preliminare e costante:7 anche per Kant cono-
scere è prima di tutto intuire, ovverosia intuizione pensante di un soggetto finito, la cui finitezza 
traspare proprio dalla necessità del giudizio per esplicare e determinare l’intuizione. La necessità 
del pensare all’intuire è il sigillo della finitezza della coscienza, che riceve da altro il proprio 
contenuto. Si può certo dire che Rosmini, in continuità con Kant, consideri che pensare è giudi-
care: tuttavia, egli precisa che si pensa e si giudica solo a partire dalla coscienza come qualcosa 
di già costituito, stante che la dimensione antepredicativa dell’essere è più ampia di quella dia-
noetica del pensare. 

Rispetto ai quesiti propri di Rosmini, il problema kantiano è squisitamente gnoseologico: 
da dove proviene, si domanda il filosofo tedesco, l’unità delle categorie? In altri termini, come 
spiegare l’appercezione trascendentale quale unità sintetica originaria, di cui le molteplici cate-
gorie sono funzioni? Alla luce della filosofia critica kantiana, il problema gnoseologico appare 
insolubile, poiché, mancando di oggettività ontologica, l’appercezione trascendentale non può 
costituirsi quale fondamento reale, quale res: essa rimane una X indeterminabile, un’esigenza 
posta dalla molteplicità delle categorie che non assume mai uno spessore ontologico. Domandarsi 
che cosa sia l’appercezione trascendentale è, per Kant, una domanda priva di senso:8 se la forma 

 
5 G.W.F.  HEGEL ,  Enciclopedia delle scienze fi losofiche , a cura di V. C ICERO , Bompiani, Milano 

20072,  § 17.  

6 M.F.  SCIACCA ,  La fi losofia morale di Antonio Rosmini , Marzorati,  Milano 1958 3, p. 75.  

7 M.  HEIDEGGER , Kant e il problema della metafisica , a cura di V.  VERRA , Laterza, Roma-Bari 1981,  

pp. 30-33. 

8 I .  KANT ,  Critica della ragion pura ,  a cura di C.  ESPOSITO , Bompiani, Milano, 2007 2 , pp. 243-247:  

«Questa rappresentazione –  l’ io penso – è un atto della spontaneità, e cioè non può essere consi-

derata come appartenente alla sensibilità. Io la chiamo l’appercezione pura, per distinguerla da 

quella empirica, o anche l’appercezione originaria, poiché essa è quell’autocoscienza che, produ-

cendo la rappresentazione io penso – la quale deve poter accompagnare tutte le altre, ed è una e 

identica in ogni coscienza –, non può essere accompagnata a sua volta da nessun’altra rappresen-

tazione. […] È solo perché io posso congiungere in un’unica coscienza un molteplice di rappresen-

tazioni date, che mi è possibile rappresentarmi la stessa identità della coscienza in queste rappre-

sentazioni: vale a dire che l’unità analitica dell’appercezione è possibile solo se si presuppone 



92 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

del conoscere non esprime alcunché di oggettivo, bensì è un elemento dell’atto di sintesi origi-
nario che pone la relazione tra l’intelletto e la materia dei sensi, chiedere da dove le categorie 
provengano è una questione che non può avere risposta. Kant replicherebbe che ogni conoscenza 
presuppone l’applicazione delle categorie, che non possono essere retroattivamente applicate a 
se stesse: impossibile impiegare l’appercezione trascendentale per dedurre il sorgere dell’apper-
cezione trascendentale stessa. Come sottolinea Vitiello, per Kant è questione non solo dell’im-
possibilità di applicare le forme dell’intuizione e le categorie a se stesse, chiedendo la spiegazione 
della spiegazione, ma pure che non è possibile oltrepassare l’oggetto della conoscenza, vale a dire 
il fenomeno: il noumeno non è una realtà, un oggetto, bensì il limite della conoscenza, che impe-
disce che si possano formulare affermazioni che trascendano l’ordine dei fenomeni. L’esistenza 
del fenomeno consente la predicazione: chiedersi il perché e il che di tale esistenza, come fa Ro-
smini, implica per Kant un imperdonabile oltrepassamento del limite in cui è lecita l’applicazione 
delle categorie. A essere conosciuto è sempre e solo il “come”: il “che” risulta puramente dato.9 
Per Kant, l’esistenza di ogni ente è e rimane un mistero.10 

Alla luce di questi rilievi, non si può che concordare con Ottonello nel definire la filosofia 
di Rosmini una radicale problematica del concreto.11 Da parte sua, Raschini ha individuato sei que-
stioni che articolano ulteriormente le due istanze sopracitate. Tre indicano i problemi fonda-
mentali: a) la relazione tra l’intuizione dell’idea dell’essere e il sentimento fondamentale quali 
principii del sapere; b) la funzione dell’essere ideale; c) il nesso tra idealità e dianoeticità. Tre, 
invece, i temi principali: a) il sintetismo dell’essere come unità dinamica delle tre forme ideale, 
reale e morale; b) l’incontraddittorietà dell’essere, che implica quella del discorso umano; c) 

 
un’unità sintetica di essa. […] E difatti, medi ante l’ io, inteso come semplice rappresentazione, non 

è dato alcun molteplice; è solo nell’ intuizione – dunque in qualcosa di diverso dall’ io –  che il mol-

teplice può essere dato, ed è mediante la congiunzione in un’unica coscienza che può essere pen-

sato». 

9 V. VITIELLO ,  L’ethos della topologia. Un itinerario di  pensiero , Le Lettere, Firenze 2013, pp. 78-

88. 

10 KANT , Critica della ragion pura ,  cit.,  pp. 593-595: «Tramite questo io, o egli, o esso (la cosa)  

che pensa, non viene rappresentato nient’altro che un  soggetto trascendentale dei pensieri = x, il  

quale viene conosciuto solo tramite i pensieri che sono i suoi predicati e di cui separatamente non 

possiamo avere il benché minimo concetto. Attorno a questo soggetto, dunque, noi ruotiamo con-

tinuamente in circolo, poiché dobbiamo servirci sempre della sua rappresentazione per poter 

esprimere un qualche giudizio su di esso: un inconveniente, questo, che è ineliminabile, poiché la 

coscienza in se stessa non è una rappresentazione che distingua un particolare ogg etto, bensì è la 

forma di una rappresentazione in generale, per quanto essa possa essere chiamata conoscenza; solo 

di una conoscenza, infatti, posso dire che per suo tramite io penso qualche cosa».  

11 P.P.  OTTONELLO , Rosmini «inattuale» ,  Marsilio, Venezia 2011 3,  p. 20.  



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 93 
 

ISSN 2385-216X 

l’aporeticità dell’ente intellettivo finito.12 Il primo problema conduce, per sviluppo dialettico, al 
terzo; la prima tesi racchiude, per sintesi metodologica, le altre due. Pertanto, ha ragione Coni-
gliaro13 nel sottolineare che l’accusa di tautologismo rivolta da Prini14 a Rosmini avrebbe un fon-
damento solo a patto che dall’identità dell’essere nelle tre forme si possa dedurre l’identità delle 
tre forme tra loro: il che è esattamente ciò che Rosmini aborrisce. Ciò perché l’essenza dell’essere 
è tutta in ciascuna forma, senza, però, che una forma esaurisca l’essere senza il concorso delle 
altre due. 

II. IL CONOSCERE COME ESAME TRASCENDENTALE DELL’ESPERIENZA 

Il senso del legame e della sfida che Rosmini intende avanzare nei confronti della filosofia 
classica tedesca è del tutto evidente là dove sottolinea che «la Teosofia dovrà parlare lungamente 
dell’assoluto conoscere umano; anzi essa stessa dovrà usarlo; e più ancora dovrà esserlo».15 

La citazione induce a precisare il significato che Rosmini attribuisce al termine conoscere. 
In primo luogo, va specificato che il conoscere s’identifica sempre con il conoscere la verità,16 
tanto che non conoscere la verità significa non conoscere.17 Ciò implica, come ha sottolineato 

 
12 M.A.  RASCHINI ,  Studi sulla teosofia rosminiana ,  Studio Editoriale di Cultura, Genova 1985 2 ,  

pp. 17-25. 

13 F.  CONIGLIARO , Immanenza e trascendenza del soprannaturale in Rosmini , Dialogo, Palermo 

1973, p. 143.  

14 P.  PRINI ,  Introduzione alla metafisica di Antonio Rosmini , Sodalitas, Domodossola 1953, p. 45.  

15 ROSMINI ,  Teosofia , cit. , n. 11, p. 251.  

16 A.  ROSMINI ,  Psicologia ,  a cura di V.  SALA , Edizione Nazionale e Critica delle Opere di Antonio 

Rosmini,  voll.  9-10, Città Nuova, Roma 1988-1989, vol. 9, n. 39. Per un confronto dell’impiego ro-

sminiano del termine verità con la tradizione, specie nel suo rispetto gnoseologico, cfr. M.  KRIENKE , 

Il concetto di verità in Rosmini.  Cenni per un nuovo tentativo di  interpretazione , in «Rivista rosminiana 

di filosofia e cultura», XCXI, 2005, 4, pp. 377 -395. 

17 W.R.  DARΌS , El hecho de conocer y el  ser del conocer (problemática entre A. Rosmini y J.  Balmes) ,  

in «Pensamiento», CXIX, 1995, 51, p. 103: «El hecho de conocer  exige en sí mismo –  si pretende ser 

un hecho válido para una filosofía – la necesidad de ser fundamento último , la verdad fundante 

acerca de ese hecho para ser justificado. Porque la razón necesaria che justifica un hecho filosófico 

es el último  fundamento. […] La experiencia de un hecho , si éste no es conocido, no es experiencia. 

Mas la experiencia de un hecho conocido  siempre implica haber aclarado previamente el hecho de 

conocer  en sí mismo más allá de esto o aquello que conocemos en un hecho».  



94 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

Manferdini,18 una differenza radicale tra conoscere e constatare: se il conoscere si riducesse al mero 
constatare, la verità coinciderebbe con l’evidenza immediata. Il conoscere ha originariamente in 
sé un’istanza critica, che implica che la filosofia si costituisca come un esame trascendentale 
dell’esperienza.19 

La riflessione filosofica, che prende avvio dall’intuizione dell’essere ideale, riconosce che 
tale intuizione non è solo il primo atto gnoseologico della coscienza,20 ma pure il primo atto for-
mativo: l’atto in cui la coscienza inizia a conoscere è insieme l’atto per mezzo di cui essa è posta 
e, quindi, l’atto tramite cui la coscienza si conosce, formandosi come auto-coscienza rivolta a un 
oggetto intellegibile che è sia termine del suo intuire che principio del suo essere. La conoscenza 
dell’essere ideale non è l’incontro di un oggetto e di un soggetto indipendenti ed esistenti al di 
fuori di tale relazione: il soggetto che conosce accade solo all’interno e nella forma di questa 
relazione. Pertanto, la coscienza si struttura come relazione esistente e conoscente21 – oltre che 
amante, in virtù della forma morale. Questo, tuttavia, non implica che si possa ridurre la cono-
scenza all’intuizione e al sentimento: riprendendo la lezione kantiana, Rosmini è del tutto d’ac-
cordo che il conoscere implichi un momento riflessivo, che si esprime nel giudizio.22 

 
18 T.  MANFERDINI ,  Essere e verità in Rosmini , ESD, Bologna 1994 2 , p. 20.  

19 CONIGLIARO , Immanenza e trascendenza del soprannaturale in Rosmini , cit.,  p. 12. Più cogente 

questa definizione rispetto a quella di Spiri,  che interpreta lo sforzo rosminiano come indagine del 

problema metafisico nella sua accentuazione antropologica. Cfr. S.  SPIRI ,  Essere e sentimento. La per-

sona nella fi losofia di Antonio Rosmini , Città Nuova, Roma 2004, p. 40.  

20 SPIRI ,  Essere e sentimento , cit. ,  pp. 37-40. Spiri richiama una certa confusione, propria del 

giovane Rosmini e da lui stesso rimproveratasi, tra la coscienza e il  sentimento fondamentale, che 

non esprime il concorso e la primalità dell’ intuizione dell’idea dell’essere per il  costituirsi della 

coscienza stessa. Certamente la coscienza è sensus sui ,  ma questo non potrebbe originarsi se non 

nell’atto e come atto di intuizione dell’essere: si potrebbe dire che la coscienza si sente solo in 

quanto intuisce originariamente l’essere.  

21 ROSMINI , Teosofia , cit. , n. 602, p. 686.: «La mente tuttavia dalla presenza dell’obietto che le 

è dato viene attuata coll’atto dell’ intuizione che la costituisce, ma quest’atto effetto della presenza 

dell’obietto, non è l’obietto, ma il subietto stesso dell’atto. Onde la mente non è composta, ma è 

una e semplice, con una relazione essenziale  all’oggetto, è ella stessa un atto di relazione».  

22 M.  KRIENKE , Rifondazione metafisica dell’ogge ttività dopo Kant. Del concetto di  oggettività in 

Antonio Rosmini , in G.L.  BRENA (ed.),  L’oggettività nella f i losofia e nella scienza ,  CLEUP, Padova 2002, 

pp. 129-147. Krienke ricostruisce, contro i fraintendimenti idealistici ottocenteschi, la diversa de-

clinazione che il termine ‘giudizio’ assume in Kant e Rosmini: se per Kant il giudizio è la funzione 

di unificazione tra l’ intuizione e il  concetto in cui si esprime l’unità dell’esperienza, per Rosmini 

non è condizione di possibilità dell’esperienza in gen erale, ma solo dell’esistenza e della cono-

scenza delle realtà sensibili.  



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 95 
 

ISSN 2385-216X 

La filosofia rosminiana si costituisce come un’ontologia del conoscere,23 lontana da qualsivo-
glia deriva gnoseologistica. Per Rosmini non vi sarebbe intelletto senza l’idea dell’essere, vale a 
dire alcun soggetto senza l’oggetto che lo esistentifica con la propria presenza.24 Tra la coscienza 
e l’essere vi è un sintetismo originario: la mente non pensa l’essere, bensì pensa nell’essere. Al 
contempo, nel sottolineare l’aspetto fondamentalmente ricettivo dell’essere e del conoscere 
umano, Rosmini non esita ad affermare che l’essenza dell’uomo consiste nel sentimento.25 

La filosofia rosminiana è un esame trascendentale dell’esperienza in quanto accoglie 
l’istanza della centralità del soggetto nel processo conoscitivo: il sapere inizia nell’io, più preci-
samente nel momento in cui il soggetto si interroga criticamente sul fondamento del proprio 
sapere e del proprio essere.26 

III. SOGGETTIVISMO GNOSEOLOGICO E OGGETTIVISMO ONTOLOGICO 

Sebbene memore della tradizione scolastica, Rosmini assume la sfida moderna derivata 
dall’impossibilità di un cominciamento realistico della filosofia, che ponga come primalità co-
scienziale un’esteriorità. Al tempo stesso, Rosmini intende la materia del conoscere come indi-
pendente dall’io: il contenuto del sentimento fondamentale, così come l’essere ideale indetermi-
nato che è oggetto dell’intuizione, non sono prodotti del soggetto. 

Proprio il problema dell’intuizione dell’essere ideale, che conduce sino alla dimostrazione 
dell’esistenza di Dio per rinvenirvi il fondamento ontologico dell’io, diviene la prova più chiara 
della distanza da Kant, in quanto per Rosmini anche la forma del conoscere, cioè la costituzione 
soggettiva dell’io, è indisponibile al soggetto: questo perché l’io appare essere un creato. L’io non 
crea l’essere: lo conosce e, sebbene la sua attività conoscitiva incida teoreticamente e pratica-
mente sulla costituzione stessa dell’essere, non fa dell’essere qualcosa di disponibile in senso 
assoluto. 

Per Rosmini, l’esperienza rivela come il predicato di esistenza non sia somministrato dai 

 
23 MANFERDINI ,  Essere e verità in Rosmini , cit.,  p. 60.  

24 ROSMINI , Teosofia ,  n. 1557, cit. ,  p. 1597: «Coll’atto primo, col quale è costituita l’intelli-

genza, il  soggetto non fa che ricevere irresistibilmente cioè aver presente l’essere: egli non opera 

ancora come intelligente, perché come tale non è costituito, ma si costituisce in quell’atto mede-

simo. In tutti gli atti secondi, il  soggetto già costituito intelligente, opera».  

25 ROSMINI ,  Psicologia ,  cit.,  n. 136.  

26 SCIACCIA ,  La filosofia morale di Antonio Rosmini ,  cit. , p. 49. Sciaccia ha rilevato che, contro 

Hegel e oltre Kant, Rosmini attribuisce all’essere sia il valore della trascendentalità che quello 

della trascendenza. La teosofia  è dunque l’architrave di un sistema della trascendenza nella tra-

scendentalità, dove viene totalmente recuperata l’ istanza moderna del soggetto e, al contempo, 

vengono salvaguardate la differenza dell’essere dal pensare e l’alterità dell’infinito dal finit o. 



96 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

sensi, quanto, piuttosto, dall’elemento apriorico dell’intuizione dell’essere ideale indeterminato: 
in questa intuizione il conoscere si fonda oggettivamente sull’essere, poiché il suo contenuto, a 
differenza delle categorie kantiane, non è qualcosa che si limiti a una mera funzione del soggetto 
conoscente.27 Ne consegue che la conoscenza non si riduce all’unificazione concettuale dei dati 
sensibilmente esperiti, bensì si identifica con la constatazione dell’esistenza oggettiva degli 
enti.28 Questo è il senso secondo cui l’essere – l’essere iniziale, più precisamente – è l’inizio tanto 
dell’essere quanto del sapere, essendo il fondamento oggettivo tanto dell’idealità quanto della 
realtà, sebbene non ne sia il fondamento ultimo. 

Nel rispondere alla domanda fondamentale su chi sia l’uomo, Rosmini precisa che imme-
diatamente ci appare la nostra differenza rispetto all’essere: nell’atto di concepire l’essere, 
l’uomo sente che lo sta intuendo come qualcosa che gli è presente, ma che è differente da sé. 
Immediatamente il soggetto ha presente la distinzione tra sé come sentimento e l’oggetto della 
propria intuizione: vale a dire, la distinzione tra soggetto e oggetto. In altri termini, il sentimento 
fondamentale di sé è già sentimento intellettivo, cioè sentimento della presenza dell’essere come 
oggetto della cognizione. La filosofia rosminiana è trascendentale nel senso che afferma la cen-
tralità del soggetto nel cominciamento del processo conoscitivo, sebbene questo non implichi 
che il sapere si avvii dal dubbio cartesiano. Al pari di Kant, Rosmini afferma l’indisponibilità della 
materia del conoscere:29 contro Kant, vuole dimostrare non solo l’indisponibilità della forma del 
conoscere, ma, pure, l’esistenza di un fondamento ontologico della conoscenza dell’io e della sua 
realtà. 

A differenza di Kant e Rosmini, Hegel afferma recisamente che l’autocoscienza (il fatto che 
caratterizza l’uomo) è mossa da un impulso spontaneo a estendersi e incrementarsi: data una 
situazione, l’uomo è necessariamente portato a prenderne coscienza; tale presa di coscienza fa 

 
27 A.  ROSMINI ,  Nuovo saggio sull’origine delle idee , a cura di G.  MESSINA ,  Edizione Nazionale e Cri-

tica delle Opere di Antonio Rosmini , voll. 3-4, Città Nuova, Roma 2003-2005, nn. 355-356. 

28 M.  KRIENKE , Soggetto ed esistenza. Alcune riflessioni sulla mod ernità del pensiero di Antonio Ro-

smini , in «Studia patavina», LIII,  2006, 1, pp. 148 -149: «Per Rosmini il  giudizio non è – come in Kant 

–  la struttura metodologica fondante, così che la possibilità di conoscere – che è allo stesso mo-

mento la possibilità de lle cose –  dipenderebbe dai giudizi sintetici a priori;  in Rosmini, la “sintesi 

primitiva” rimanda invece a idea e realtà come elementi ontologici che precedono il “giudizio 

primitivo”. Così, la possibilità dei giudizi viene sempre ricondotta alla percezio ne reale e – soprat-

tutto –  all’ intuizione ideale (quella luce primordiale); siccome nei “giudizi sintetici a priori” di 

Kant la questione centrale sta nei “predicati non somministrati dai sensi”, Rosmini precisa contro 

Kant: “Ora il predicato  nel caso nostro non è che l’esistenza”».  

29 RASCHINI ,  Studi sulla teosofia rosminiana ,  cit.,  p. 111: «Quel che [la scienza] non può dare è 

il  primo costituirsi del reale in sé –  il  che è ribadire la formalità, che tuttavia è oggettività, di ogni 

scienza speculativa. […]  La filosofia può oltrepassare il  piano dell’esperienza quanto all’oggetto 

(può argomentare oltre l’esperienza); ma non può oltrepassare la modalità delle proprie forme 

conoscitive, non può uscire dalla formalità del conoscere».  



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 97 
 

ISSN 2385-216X 

trapassare la situazione in un’altra e così via.30 La cosa che sta dinanzi, così come l’io, è immedia-
tamente mediata: si parla di cose e io soppressi (aufgehobenen).31 La cosa scompare: rimane la cosa 
intesa, la cosa pensata, cioè il nome. Il nome che, afferma Hegel contro Kant, ci permette di fare 
a meno di tutte le immagini sensibili con cui ci si era rappresentata la cosa. Il sensibile a cui il 
nome si riferisce non è semplicemente svanito: si dovrebbe dire che non è mai esistito.32 Per He-
gel l’esperienza umana è solo logica: il puro vissuto non significa nulla, in quanto la coscienza è 
sempre senso e discorso.33 Prevenire tale esito è il motivo di fondo che rende comprensibile il 
passaggio dal Nuovo saggio alla Teosofia: la fine del Nuovo saggio indica l’idea dell’essere come il 
fondamento del conoscere, vale a dire il lume attraverso cui si conoscono tutte le cose;34 la Teo-
sofia, sviluppando quest’affermazione, è tutta protesa a rinvenire il passaggio dal fondamento 
gnoseologico a quello ontologico. In una battuta, si potrebbe concludere che quello di Rosmini è 
un soggettivismo gnoseologico fondato su un oggettivismo ontologico: fedele alla modernità, Ro-
smini sostiene il primato e il ruolo dell’io nel processo conoscitivo e, al contempo, non ne fa un 
‘signore dell’essere’, bensì un con-creatore.35 

 
30 KOJÈVE ,  Introduzione alla lettura di Hegel ,  cit., pp. 344-351.  

31 G.W.F. HEGEL ,  Fenomenologia dello  spirito , a cura di V. CICERO , Bompiani, Milano 2008 2 , p. 

1049. 

32 HEGEL ,  Enciclopedia delle scienze fi losofiche , cit.,  § 462.  

33 J.  HYPPOLITE ,  Logique et existence. Essai sur la logique de Hegel ,  PUF 1961 2,  p. 230: «C’est l’être 

qui est sa propre compréhension de soi,  son propre sens, et le Logos est l’être se posant lui -même 

comme sens; mais c’est l’être qui se pose comme sens, ce qui signifie que le sens n’est pas étranger 

à l’être, n’est pas en dehors ou au -delà de lui. C’est pourquoi le sens comprend aussi le non -sens,  

l’anti-Logos, il est en soi autant que pour soi, mais son en -soi est pour soi, et son pour-soi est en 

soi. La dimension du sens n’est pas seulement sens, elle es t la genèse absolue du sens en général,  

et elle se suffit à elle-même. L’immanance est complète».  

34 ROSMINI ,  Nuovo saggio , cit. , n. 1122.  

35 SPIRI ,  Essere e sentimento ,  cit.,  p. 176: «Il sentimento fondamentale è l’attività, il  principio 

di determinazione dell’uomo, ciò che lo fa essere tale. La percezione è l’atto primo della ragione 

che opera la sintesi di essere e sentimento. In un secondo momento si produce l’autocoscienza che 

è un atto secondo, “percezione della percezione”».  



98 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

IV. IL ‘KANT ITALIANO’? 

Nella Logica, Rosmini scrive che l’essere ideale è la forma di ogni cognizione.36 L’ideologia è 
il luogo dove l’intuizione dell’essere ideale indeterminato e il sentimento fondamentale si mani-
festano nella loro immediata innegabilità: l’intuizione dell’essere ideale è evidente in virtù della 
sua necessità logica, il cui contenuto è l’impossibilità che l’essere ideale indeterminato sia diverso 
da come appare; il sentimento fondamentale, invece, gode dell’immediata certezza fenomenolo-
gica.37 

L’ontologia, quale scienza dell’ente in quanto ente,38 è caratterizzata da un circolo solido 
per cui la coscienza è immediatamente certa dei suoi atti di pensiero, cioè del suo pensare, e 
pensa l’essere come contenuto primo dell’intelletto, in quanto esso solo è condizione di possibi-
lità del pensare. Il pensare è dapprima presupposto, poi mostrato elenchicamente come intra-
scendibile e intenzionale, essendo sempre pensiero-di-qualcosa. Tale scienza si instaura sulla 
constatazione del carattere aporetico dell’ente finito e sulla conseguente problematicità del di-
scorso umano.39 Nell’ontologia, la scienza diviene il proprio stesso metodo: «nello stesso tempo 
che narra l’essere e il suo ordine, dee trovare con questo il metodo con cui cammina»,40 secondo 

 
36 A.  ROSMINI ,  Logica ,  a cura di V.  SALA , Edizione Nazionale e Critica delle Opere di Antonio 

Rosmini,  vol. 8, nn. 1047-1048. 

37 P.  GOMARASCA , Rosmini e la forma morale dell’essere.  La “poiesi” del bene come destino della 

metafisica , Franco Angeli, Milano 1998, pp. 31 -32: «Questa rivelatività intrinseca all’essere, che 

l’intelligenza attesta come un dato fenomenologico, come un fatto immediatamente evidente, è 

quel principio dell’oggettività che Rosmini sottolinea come unica istanza valida per il pensiero; 

qualunque altro punto di par tenza, sia esso gnoseologico e metafisico, è posteriore alla presenza 

di questo dato. Rosmini […] segue una metodologia che è l’essere stesso a suggerire al pensiero: 

nessun dualismo di soggetto e oggetto è discutibile come posizione gnoseologica di parten za, se 

non si chiarisce la presenza dell’essere, la sua intrinseca manifestatività e l’essenziale relazione 

che tale presenza intrattiene con il pensiero. Senza quel ‘dato’ immediato, senza quella interiore 

relazionalità fondante tra pensiero ed essere, no n si spiega la conoscenza, ovvero la distanza tra 

soggetto e oggetto rimane insuperabile».  

38 Rosmini presenta un lessico di chiaro sapore scolastico, su cui è opportuno fare precisa-

zioni. Si dice obiectum  primum del sapere il  subiectum  primum reale  di tale sapere, quando è inteso 

come conosciuto in virtù di un’acquisizione ( habitus):  per esempio, la metafisica ha come soggetto 

l’ente in quanto ente e come oggetto l’Ente Infinito –  che è anche oggetto adeguato, in quanto 

causa di diritto e soltanto per sé di  tale scienza. Come il soggetto di una scienza contiene virtual-

mente in sé tutti i  predicati possibili,  così l ’oggetto di tale scienza contiene virtualmente tutte le 

proposizioni immediate o mediate che lo riguardano.  

39 M.A.  RASCHINI ,  Rosmini e l’ idea di p rogresso , Sodalitas, Genova 1986, p. 59.  

40 ROSMINI ,  Teosofia , cit. , n. 320, p. 451.  



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 99 
 

ISSN 2385-216X 

l’incisiva espressione rosminiana. 
La teosofia, come coronamento dell’ontologia, è la scienza sistematica dell’ente nella sua 

totalità e dell’essere nell’interezza della sua estensione: essa deriva, come conseguenza positiva 
e necessaria, dalla psicologia, dalla logica, dall’ideologia e dall’ontologia; ne è, in particolare, il 
compimento metafisico, poiché apre la coscienza finita alla trascendenza e la riconduce alla co-
noscenza negativa dell’Ente infinito, creatore del cosmo e ragion sufficiente dell’essere in tutte le 
sue forme.41 

La certezza del pensare, prima cronologicamente, si mostra certezza riflessa (riflessione, 
appunto), fondata sulla certezza diretta dell’essere, sull’evidenza dell’intuizione dell’essere 
ideale o iniziale: l’evidenza della cosa è la sua necessità, cioè l’impossibilità che il contrario sia; 
l’evidenza dell’essere è la necessità dell’essere come impossibilità del nulla.42 L’idealità, in altri 
termini, è strutturalmente e necessariamente presenzialità: presenzialità che non si esaurisce nei 
presenti, poiché nessuna determinatezza finita realizza compiutamente l’infinita manifestatività 
dell’essere. La prima intenzionalità del pensiero è, perciò, l’essere indeterminato: tale primo 
principio, detto principio di cognizione, afferma che l’essere è di per sé oggettivo, cioè manifesto 
e apparente all’intuizione del pensiero. 

Si è già insistito sul fatto che il titanico sforzo di Rosmini è tutto teso a una sintesi tra 
l’istanza gnoseologica soggettivistica inaugurata dalla modernità e l’ontologia oggettivistica 
della tradizione tomasiana: la centralità dell’idealità dell’essere riposa nella profonda convin-
zione, propria di Rosmini, della non immediata contraddittorietà del cogito cartesiano rispetto al 
lumen intellectualis della tradizione scolastica. È chiaro che va evitata con cura, come ha rilevato 
Sciacca, 43  una lettura gnoseologistica di Rosmini: la filosofia come esame trascendentale 

 
41 S.  SPIRI ,  La sapienza dell’essere.  Ontologia triadica e trinitaria,  metafisica della creazione e dia-

lettica nella Teosofia di Rosmini , Aracne, Roma 2013, pp. 239-240: «La trascendentalità è un indice 

non esaustivo dell’esperienza interiore poiché un’alterità oggettiva costituisce la coscienza e fonda 

il rapporto tra soggetto e oggetto spirituale. Il  nucleo di senso estraneo è l’intimità profonda e 

insondabile della coscienza aperta all’infinito; questo è il  baricentro spirituale più “intimo a me 

che di me stesso”. Rosmini individua la presenza in noi di una divina estraneità che fonda una 

metafisica della differenza interiore. […] Il concetto di estraneità inter iore rappresenta l’oggetti-

vità dell’essere e la forma più appropriata dell’ inoggettivazione nell’essere che si dà all’intuizione: 

il  rapporto di alterità rinvia alla differenza ontologica finito -infinito che emerge nell’ interiorità 

dell’uomo».  

42 DARΌS , La construcciόn del saber crítico , cit. , p. 66: «El ser es pues más bien que un postulado 

necesario, una exigencia ontológica para pensar lógicamente; es lo primero lógicamente conocido 

y no puede ser definido, sino que entra en toda definición que queramos h acer. El ser es la condición 

de posibilidad  de todo pensar; es lo que posibilita toda definición; es lo que hace intelegible todo ente , 

como el sol hace visible todo ente visible. El ser está incluido en toda comprensión y se expresa en 

toda definición».  

43 SCIACCA ,  La fi losofia morale di Antonio Rosmini ,  cit.,  pp. 47-55. 



100 FEDERICO CROCI 
 

ISSN 2385-216X 

dell’esperienza non deve condurre a ignorare che il problema gnoseologico, così centrale in Kant, 
a Rosmini premeva solo in funzione della chiarificazione dei problemi metafisici e teologici. Una 
prospettiva, questa, schiettamente anti-kantiana, dato che Kant attribuiva alla metafisica, a suo 
parere incapace di sfuggire a conclusioni antinomiche, solamente un valore dialettico.44 

A Rosmini non interessa mostrare solo come sia possibile l’esperienza, bensì trovare il fon-
damento dell’essere che sia, parimenti, fondamento del conoscere: già Carabellese45 rilevava che la 
dicitura di ‘Kant italiano’, inaugurata dal Mamiani e consacrata da Spaventa e Gentile,46 così come 
l’accostamento al Galluppi, non permettessero di comprendere appieno le istanze del rosminia-
nesimo, fondato sull’oggettività dell’essere. L’equazione, inaugurata da Spaventa,47 tra perce-
zione intellettiva e giudizio sintetico a priori è ben lungi dall’essere accettabile: l’intuizione, cioè 
l’elemento noetico e ante-predicativo da cui sorgono la coscienza e l’esperienza, per Rosmini non 
è mai riducibile al giudizio. Inoltre, in Rosmini e in Kant gioca un senso dell’a priori del tutto 
diverso, poiché per il Roveretano la forma del conoscere, cioè l’idea dell’essere che è contenuta 
dell’intuizione originaria, ha un valore oggettivo e ontologico, non di mera funzione soggettiva. 

Spaventa e Gentile, come è noto, furono fortemente condizionati dalla totale ignoranza 
della Teosofia, che, pure, era stata oggetto di studio da parte di Jaja. La riduzione della teosofia a 
psicologismo, secondo la celebre accusa inaugurata da Gioberti, nasce dal presupposto che in 
Rosmini opererebbe un dualismo di fondo tra sentimento fondamentale e intuizione dell’essere 
ideale indeterminato che impedirebbe il dischiudersi di una sintesi originaria: Spaventa, in par-
ticolare, accusa Rosmini di conservare la separazione tra il pensare e l’essere. In realtà, tale ana-
lisi, tipica della corrente neoidealista – con l’eccezione, unica ma significativa, di Jaja –, non co-
glie la profondità del tema del sintetismo delle forme dell’essere, secondo cui è la forma morale 

 
44 RASCHINI , Studi sulla teosofia rosminiana , cit. , pp. 27-28: «Ogni cosa affermata, ogni verità 

acquisita, prima d’essere una conquista del potere raziocinante, è possibile  perché “c’è  il ragiona-

mento”, cioè perché c’è l’unico fatto non marginabile, come la totalità dei fatti, in una contingenza 

che è  indifferenza al suo esserci - non esserci. I l pensiero è l’unico “fatto” che contiene e presenta 

qualcosa di non contingente, non nientificabile, in quanto la sua costitutiva funzione, manifestante 

ciò che è, è la sola che non può ridursi alla indiffer enza di essere -  non essere, se non al prezzo di 

cancellare tutto ciò che è, non solo, ma il nostro stesso poter dire se qualcosa è o non è. […] Si può, 

è vero, fa cadere nella indifferenza di essere -  non essere, cioè nella contingenza, la determina-

zione soggettiva, nel senso che quando si dice “punto di vista finito sull’essere”, la contingenzialità 

cade sul termine “finito”; ma non sulla espressione “punto di vista”».  

45 P.  CARABELLESE ,  La teoria della percezione intellettiva di Antonio Rosmini ,  Alighieri, Bari 1907, 

pp. 155-176. 

46 G.  GENTILE , Rosmini e Gioberti.  Saggio storico sulla fi losofia italiana del Risorgimento , Sansoni, 

Firenze 19583,  p. 61.  

47 B.  SPAVENTA ,  La fi losofia italiana nelle sue relazioni con la fi losofia europea , a cura di F.  VALA-

GUSSA , Opere,  Bompiani, Milano 2009, pp. 1313-1326. 



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO 101 
 

ISSN 2385-216X 

a incarnare proprio il vincolo tra l’ideale e il reale, senza cadere nella riduzione e nel risolvi-
mento di una forma nell’altra. 

È sicuramente improprio limitare la filosofia rosminiana a una dialettica, in continuità o in 
rottura, con i soli Kant (Spaventa e Gentile) o Hegel (Jaja): nondimeno, è il confronto con la filo-
sofia classica tedesca il terreno su cui si possono cogliere i motivi più profondi della modernità di 
Rosmini, tutto proteso a riscoprire le radici tomasiane e scotiste del pensiero, senza negare la 
valorizzazione del ruolo gnoseologico del soggetto. Per Rosmini la svolta kantiana è un punto di 
non ritorno: per comprendere la profonda distanza tra i due filosofi si deve evitare, però, di ri-
durre la dialettica rosminiana tra idealità e realtà a quella kantiano-idealistica tra soggettività e 
oggettività.48 

 
 

 
f.croci@outlook.it 

 
(Universidade Federal de São Paulo, Grant 2018/14732-7, 

São Paulo Research Foundation FAPESP) 

 
48 G.  NOCERINO , Coscienza e ontologia nel pensiero di Rosmini , Sodalitas, Stresa 2004, p. 82: «Se 

c’è qualcosa che stona completamente con un discorso sul pensiero e, in particolare, sull’ontologia 

di Rosmini è la pretesa di avanzare delle conclusioni, di dire, o scrivere, una parola definitiva 

anche sulla più piccola delle questioni, in cui, in una riflessione circolare per definizione metodica, 

qual è quella rosminiana, è implicato il  senso complessiv o dell’ intera filosofia. Direi, senza volontà 

di paradosso, che proprio in questa impossibilità di concludere, in cui le opere di Rosmini, e so-

prattutto la Teosofia ,  pongono il lettore, esse sono simili, e non credo sia un caso, all’oggetto che 

tutte le attraversa, all’argomento che tutte le occupa; l’essere. Si può restare sconcertati di fronte 

alla ricchezza, talvolta magmatica, della Teosofia ,  rimpiangere la più facile sistematicità del Nuovo 

saggio , in cui si è potuto vedere la ripetizione martellante d i un’unica tesi,  l’ intuizione dell’ idea 

dell’essere; ma proprio nella Teosofia  ha il  suo pieno sviluppo il progetto di una filosofia capace di 

problematizzare l’essere nella sua unità e nella sua totalità, che Rosmini aveva coltivato fin dagli 

anni giovanili».  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 103-118 

ISSN 2385-216X 

MARTINA GALVANI 

L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 
SECONDO ANTONIO ROSMINI E EDITH STEIN 

THE SOUL AND THE FEELING OF THE SELF, 
ACCORDING TO ANTONIO ROSMINI AND EDITH STEIN 

The anthropological analysis carried out by Antonio Rosmini in the early decades of the 
nineteenth century stems from his desire to dialogue with those philosophical issues of his 
time that are interested in subjectivity. In line with modernity, the philosopher’s gaze fo-
cuses on the individual, on his gnoseological capacity, and on his complex body-spiritual 
structure; his research, however, is ontologically founded and his reflection on the human 
being does not lose the link with the objective notion of truth, proper to Christianity. A cen-
tury later, Edith Stein will dedicate her reflections to the search for meaning of all phenom-
ena, among which she privileges the human being; it is the subject, in fact, who carries out 
the analysis on all things and who, after observing the world, questions himself. This phe-
nomenological gaze will accompany all her anthropological investigations, allowing Stein to 
identify a transcendental, that is, universally valid structure which, however, becomes tan-
gible in a completely original way in each individual. Her research path then develops into 
a metaphysical anthropology, which sees the finite as necessarily founded in the infinite. 

The attempt to compare Antonio Rosmini’s thought with Edith Stein’s one is motivated by 
the awareness that both anthropological approaches are metaphysically founded, since they 
both recognize the human being as structurally open to transcendence. Within this perspec-
tive, the two philosophers describe the feeling of the self as bodily-spiritual; in my work I 
focus primarily on this theme, which is central to both investigations on the human being. 

L’analisi antropologica compiuta da Antonio Rosmini nei primi decenni del XIX secolo 
muove dal desiderio di dialogare con le istanze filosofiche del suo tempo. In linea con la moder-
nità, lo sguardo del Roveretano si concentra sull’individuo, sulla sua capacità gnoseologica e sulla 
complessa struttura corporeo-spirituale; la sua ricerca è fondata ontologicamente e la riflessione 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

sull’essere umano non perde il legame con la nozione oggettiva di verità, propria del cristiane-
simo. Un secolo dopo, Edith Stein, dedicherà le sue riflessioni alla ricerca di senso di tutti i feno-
meni, tra i quali ella privilegia l’essere umano; è il soggetto, infatti, che compie l’analisi sulle cose 
e che, dopo aver osservato il mondo, si interroga su se stesso. Lo sguardo fenomenologico accom-
pagnerà tutte le sue indagini antropologiche, permettendole di individuare una struttura tra-
scendentale, ossia universalmente valida che, tuttavia, si concretizza in modo del tutto originale 
nei singoli. Il suo percorso di ricerca si sviluppa poi in una antropologia metafisica, che vede il 
finito come necessariamente fondato nell’infinito.  

Il tentativo di accostare il pensiero di Antonio Rosmini e quello di Edith Stein è mosso dalla 
consapevolezza che entrambe le analisi antropologiche sono fondate metafisicamente, in quanto 
i due filosofi riconoscono l’essere umano come strutturalmente aperto alla trascendenza. Inoltre, 
all’interno di tale prospettiva, essi descrivono il sentimento di sé come corporeo-spirituale e nel 
mio lavoro vorrei focalizzare l’attenzione proprio su questo tema, che risulta centrale in en-
trambe le indagini sull’essere umano. 

I. SENTIMENTO FONDAMENTALE E CAPACITÀ SENSITIVA  

La problematica in oggetto può essere approfondita attraverso l’analisi dalla capacità sen-
sitiva e quindi iniziando dalla corporeità; circa questa tematica le indagini del filosofo di Rove-
reto sono particolarmente originali1 e, sotto certi aspetti, anticipano quelle fenomenologiche sul 
Leib (corpo proprio). Antonio Rosmini, infatti, mette bene in luce la duplicità del corpo proprio, 
approfondendo il tema in particolar modo nel Nuovo Saggio sull’origine delle idee e nell’Antropologia 
in servizio della scienza morale. La sensitività corporea è da lui descritta come quella facoltà che 
permette all’uomo di avere molteplici sensazioni, derivanti dall’azione di un corpo esterno sul 
proprio.2 Grazie alla capacità sensitiva è dunque possibile avvertire sul proprio corpo l’azione 
degli enti reali, ovvero la loro “forza sensifera” – come la chiama il filosofo – e le conseguenti 
modificazioni dell’unico sentimento fondamentale.3 

Il concetto di sentimento fondamentale viene elaborato da Rosmini addirittura nel testo 
intitolato La coscienza pura, redatto tra il 1817 e il 1822 e rivisto nel 1827, per poi essere appro-
fondito nelle opere psicologiche e antropologiche successive. Tuttavia, in quest’opera giovanile 

                              
1 Anche Tina Manferdini nota che Rosmini sviluppa il tema della corporeità in modo origi-

nale e innovativo. Nel suo Essere e verità in Rosmini , la filosofa dedica al tema un’appendice intito-

lata Corporeità e sentimento fondamentale in Rosmini  (T. MANFERDINI , Essere e verità in Rosmini , ESD, 

Bologna 19842 , pp. 181-197).  

2 «La sensitività  percepisce l ’azione del corpo sensibilmente e passivamente (sensazioni)» 

(A. ROSMINI , Nuovo Saggio sull’origine delle idee ,  vol.  I,  ENC, vol.  3,  Città Nuova, Roma 2003, n. 338, p.  

422).  

3 Cfr. A. ROSMINI , Psicologia ,  vol.  I, ENC, vol. 9, Città Nuova, Roma 1988 n. 85, p. 76.  



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 105 
 

ISSN 2385-216X 

ancora non compare il termine “sentimento fondamentale”, in luogo del quale il filosofo utilizza 
la parola “coscienza pura” o “Io”, per indicare l’essenza sostanziale dell’anima. A tal proposito, 
è importante rilevare una profonda differenza con quanto egli dirà in seguito, in particolare nella 
Psicologia (1846), dove il monosillabo “Io” e il termine “coscienza pura” saranno invece utilizzati 
per indicare il risultato dell’operazione riflessiva, contrapposta appunto alla sostanzialità 
dell’anima, indicata con il termine “sentimento fondamentale”.4 Al di là delle imprecisioni lin-
guistiche, già nel testo giovanile è evidente l’attenzione di Rosmini per quel “sentimento primi-
tivo” che l’anima ha di sé e che precede la riflessione. «Nel primo istante che l’anima esiste e 
anteriormente d’ogni suo atto – scrive – debbe avere una coscienza o consapevolezza di se mede-
sima».5 

Tale sentimento, come si dirà, non necessita di uno specifico organo corporeo, poiché pre-
cede qualunque sensazione; si tratta infatti di un sentimento sostanziale che rimane immutato e 
sul quale si innestano tutte le sensazioni particolari.6 La capacità sensitiva, invece, implica la di-
mensione corporea, e, nel descrivere il processo percettivo, Rosmini mostra di avere ben pre-
sente le conoscenze mediche e fisiologiche del suo tempo,7 ma ci tiene anche a chiarire che una 
spiegazione medico-fisiologica non possa esaurire l’argomento; difatti, la descrizione del senti-
mento fondamentale, che precede le sensazioni, esula da qualunque spiegazione fisica.8 Tali pre-
cisazioni avvicinano la sua prospettiva alla “psicologia fenomenologica” husserliana, che pren-
derà le distanze dalla rigidità della psicologia empiristica. Quest’ultima, infatti, pretendeva di 

                              
4 Cfr. ivi, nn. 69-70, pp. 64-65. 

5 Ivi,  p. 31 (corsivo mio).  

6 Cfr. A. ROSMINI , Saggi inediti  giovanili , vol.  II, ENC, vol.  11/a, Città Nuova, Roma 1987, p. 100: 

«La coscienza dunque esiste indip endentemente dalla sensazione particolare: mentre la sensazione 

particolare ha bisogno per esistere della coscienza: a quella stessa maniera che l’accidente non può 

esistere senza la sostanza, che l’artificio non può esistere senza l’artefice, quantunque v i possa 

essere e la sostanza senza l’accidente e l’artefice senza l’opera sua».  

7 Ad esempio nella distinzione tra impressioni e sensazioni: cfr. A. ROSMINI , Nuovo saggio  

sull’origine delle idee ,  vol.  II,  ENC, vol.  4, Città Nuova, Roma 2004,  n. 985 e ss.,  pp. 411 e ss. Si veda 

anche Antropologia in servizio della scienza morale ,  ENC, vol.  24, Città Nuova, Roma 1981, nn. 269 -275, 

pp. 169-172.  

8 ROSMINI , Nuovo saggio , II , cit., n. 995, p. 422: «La Fisiologia e la Medicina non sono e non 

possono essere che il prodotto dell’osservazione esterna ,  cioè dell’osservazione che si fa mediante il 

tatto, la vista e gli altri sensi:  la Psicologia all’ incontro è il prodotto dell’ osservazione interna , cioè 

di tutto ciò che passa nella nostra coscienza. La Fisiologia e la Medicina riguardano il corpo come 

oggetto esterno; la Psicologia ha per iscopo lo spirito, ed il congiunto in quanto è soggetto».  



106 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

spiegare in termini fisico-meccanici ogni esperienza vissuta, tralasciando la sua componente co-
scienziale.9 La psicologia fenomenologica, invece, analizza le sensazioni come “atti vissuti” (Er-
lebnisse),10 inerenti alla dimensione corporea dell’essere umano. Sia per Rosmini sia per la suc-
cessiva fenomenologia, la prospettiva antropologica di tipo meccanicista non è dunque esaustiva, 
poiché il corpo non è solo un oggetto materiale, ma un corpo vissuto interiormente.  

Il corpo proprio è descritto da Edith Stein come il luogo della manifestazione delle sensa-
zioni (Empfindnisse) o affezioni passive, quali ad esempio il tatto, la pressione, il dolore, il freddo 
o il caldo, ma anche sensazioni di natura psichica quali il piacere, il dolore, il benessere, il disagio 
ecc. Esse sono localizzabili in un «dove» che si configura come «qualcosa» che riempie uno spa-
zio; «[…] e tutti questi “qualcosa”, in cui si manifestano le mie sensazioni, si raccolgono insieme 
in un’unità, l’unità del mio corpo proprio, e questi Qualcosa sono essi stessi punti situati nel corpo 
proprio».11 Le sensazioni vengono descritte come ciò che il soggetto vive in modo passivo; esse 
sono i contenuti passivi dell’apprensione percettiva e Husserl li descrive come dati hyletici. In-
fatti, le sensazioni sono essenziali per le apparizioni delle cose reali, ma non sono caratterizzate 
dall’intenzionalità, che invece appartiene alla percezione (Wahrnehmung).12 Esse hanno a che fare 
con qualcosa di esterno che agisce sul mio corpo, il quale in un certo senso resta passivo; le di-
verse parti corporee, che si “costituiscono” in me in virtù delle sensazioni, possono essere con-
siderate più o meno vicine al mio Io e in tal senso le sensazioni sono «localizzate» sul mio corpo. 
Il busto è più vicino a me degli arti, mentre il cuore sembra coincidere con il mio Io; anche la 
testa rappresenta un punto centrale di riferimento, in particolare per le sensazioni che non 

                              
9 I  dati psichici, secondo la prospettiva husserliana, abbracciata poi anche da Edith Stein, 

non possono essere compresi attra verso leggi meccaniche. Cfr. E. STEIN ,  Tipi di  psicologia e la loro 

importanza per la pedagogia  in E. STEIN , Formazione e sviluppo dell ’ individualità , Città Nuova, Roma 

2017, pp. 19-21. 

10 Recentemente Angela Ales Bello ha proposto la traduzione del termine  tedesco Erlebnisse  

con “vivenze” :  cfr.  E. HUSSERL , Il  bambino. La genesi  del sentire e del conoscere l ’altro , testo a fronte. 

Traduzione, prefazione, analisi del testo e commento di Angela Ales Bello, Fattore Umano Edizioni, 

Roma 2019.  

11 E.  STEIN ,  Il  prob lema dell ’empatia,  Studium, Roma 2014, p. 126 (ed. ted.,  p. 46: «[…] und alle 

diese Etwasse, an denen meine Empfindungen auftreten, schließen sich zusammen zu einer Einheit, 

der Einheit meines Leibes, sind selbst Stellen des Leibes»).  

12 E.  STEIN , Introduzione alla fi losofia ,  Città Nuova, Roma 2001, p. 104: «Nella percezione come 

in tutti gli atti nei quali si coglie qualcosa, l’Io si dirige verso un oggetto separato (indichiamo 

questo momento come l’intenzionalità del vissuto); nella sensazione non si prese nta alcuna inten-

zionalità di questo tipo, il  soggetto è “implicato” in un modo particolarmente sordo e passivo».  



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 107 
 

ISSN 2385-216X 

hanno una collocazione corporale.13 Queste diverse parti del mio corpo proprio, però, prese nel 
loro insieme, vanno a costituire l’unità dello «spazio corporale proprio». 

Le sensazioni vengono studiate dalla Stein dal lato del corpo proprio e quindi come i con-
tenuti dell’atto percettivo. L’esempio che utilizza nella spiegazione è quello della mano che tocca 
un tavolo. In questa azione vanno distinti tre elementi: il dato tattile, ovvero la sensazione non 
ulteriormente analizzabile; la durezza del tavolo e il correlativo atto di percezione esterna; infine, 
il dito che tocca e il correlativo atto di percezione del corpo proprio.14 Tale scansione del movimento 
percettivo è essenziale nella descrizione operata dalla fenomenologa, poiché quello che la Stein 
vuole mettere in luce è l’impossibilità di prendere le affezioni in modo isolato rispetto alla per-
cezione cosciente del corpo proprio senziente, infatti: «ciò che rende particolarmente stretto il 
legame tra sensazione e percezione del corpo proprio – afferma – sta nel fatto che il corpo pro-
prio è dato come senziente e le sensazioni sono date sul corpo proprio».15 Come vedremo, questa 
considerazione della sensazione dal lato che riguarda il corpo proprio, è particolarmente inte-
ressante anche in relazione all’analisi rosminiana delle sensazioni intese come modificazioni del 
sentimento fondamentale.16 

II. LA DOPPIA PERCEZIONE DEL CORPO PROPRIO  

La facoltà sensitiva, che si esercita attraverso il corpo, presuppone sia per Rosmini sia per 
la Stein due ordini di fenomeni. Il filosofo di Rovereto li descrive già nel Nuovo saggio sull’origine 
delle idee:17 quelli esterni o extra-soggettivi, puramente corporeo-materiali, e quelli interni della 

                              
13 Si vedano le descrizioni delle diverse parti del corpo e della loro distanza da l soggetto 

conoscente, che la Stein propone in Introduzione al la fi losofia , cit. , p. 241 e ne Il  problema dell ’empatia , 

cit.,  p. 127.  

14 Cfr. STEIN , Il  problema dell ’empatia , cit. , p. 129.  

15 Ibidem .  

16 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , II, cit., nn. 696 e ss. Qui il Roveretano mette in luce la distin-

zione tra il  sentimento e le sue modificazioni, scrive ad esempio: «Dico dunque, che se il sentimento 

che noi proviamo per la pura immutazione che succede nel nostro organo corporale, è il  fonda-

mentale sentimento che subì una modificazione; all’ incontro la percezione sensitiva del corpo este-

riore, che l’accompagna, è cosa di tutt’altro genere; è un fatto che succede a noi all’occasione di 

quella prima immutazione e di quel primo sentimento, senza che si possa trovare una connessione 

necessaria di causa e d’effetto tra queste due cose» (Cfr. ivi, n. 704, p. 242).  

17 Qui il f ilosofo scrive: «Il corpo nostro è sentito soggettivamente ed ancora estrasoggetti-

vamente siccome qualsiasi altro corpo. E gli è sempre una stessa entità che noi sentiamo in questi 

due modi. Che cosa dunque distingue la percezione estrasoggettiva da quella soggettiva? Nella 

percezione di un ente come straniero al soggetto si sente l’agente; ma nella percezione dell’ente 



108 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

sensazione, detti anche soggettivi. Un corpo esterno che tocca una parte sensitiva del mio corpo, 
produce in me delle impressioni, che io posso anche constatare con la vista o col tatto. Ad esem-
pio – esemplifica Rosmini – se un ago tocca la mia mano posso vedere quella piccola ferita e 
toccarla; in questo senso, l’impressione sul mio corpo è analoga all’impressione su di un qualun-
que altro corpo. Tuttavia, «sì fatte impressioni non hanno la più piccola similitudine colla sensa-
zione, considerata nella sua parte soggettiva».18 Nel primo caso c’è un corpo che agisce su di noi, 
mentre nella sensazione il nostro corpo patisce, ovvero è il paziente sensibile a se stesso. Infatti, 
la sensazione, che accompagna un’impressione, scrive Rosmini, «non è visibile né tangibile: è 
solo sensibile per un sentimento interiore dell’anima, è sensibile per se stessa».19 

Per spiegare questa dualità, Rosmini nella sua opera antropologica si riferisce allo sguardo 
verso un uomo sofferente; vedere da fuori gli effetti corporali del dolore non permette all’osser-
vatore di provare direttamente le sensazioni di quell’uomo, che infatti restano soggettive: 

 
il suo dolore all’incontro non cade sotto i miei sensi, ma sta tutto in lui solo: il corpo che cade sotto 

i miei sensi è il termine dell’attività de’ sensi miei; il dolore di quell’uomo non è punto il termine di questa 
attività de’ sensi miei, né può essere; egli non passa fuori dal soggetto, nel quale egli è: perciò la natura di 
questo dolore si dice soggettiva, come quella che non è altro che una modificazione o passione tutta interna 
del soggetto stesso; là dove la forma e l’altre qualità sensibili del corpo percepito si possono appellare 
extrasoggettive, come quelle che si presentano ed afferiscono a’ miei sensori quasi un lor termine, ma 
restando esterne ad essi, ed a me, che sono il soggetto percipiente: l’una di queste due cose non si può 
confondere con l’altra […].20 

 
Colui che guarda, dunque, può comprendere percettivamente che l’altro uomo soffre solo 

grazie a determinati segni esterni (il pallore, gli occhi languenti, lo stringere i denti ecc.). Ciò che 
egli percepisce da fuori, però, non è identificabile con il dolore provato dall’altro, ma corrisponde 
all’insieme degli effetti che il dolore crea sul corpo e che è visibile dall’esterno. Da ciò, il Rovere-
tano deduce la necessità di parlare dei fenomeni extra-soggettivi, percepiti sul corpo materiale, 
e di quelli soggettivi, percepiti invece interiormente.21 

Questa intuizione è molto vicina ad alcune considerazioni che Edith Stein approfondirà 
nella sua tesi di dottorato, dove è proprio l’esempio del dolore altrui a introdurre il tema 
dell’Einfühlung. La fenomenologa rifletterà sulla duplice datità del corpo utilizzando un’imma-
gine molto simile a quella descritta da Rosmini: un amico viene a comunicarmi un lutto e io mi 

                              
come soggetto, o per dire più esattamente come consoggetto, si sente il paziente: il paziente sente 

se stesso in esso e con esso» ( ivi, n. 983, pp. 410-411).  

18 Ivi,  n. 985, pp. 412.  

19 Ivi,  n. 986, pp. 413.  

20 ROSMINI ,  Antropologia morale,  cit., n. 58, p. 50.  

21 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , II,  cit., n. 702, p. 241.  



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 109 
 

ISSN 2385-216X 

rendo conto del suo dolore mediante la percezione esterna del suo corpo sofferente.22 Tuttavia, 
non è perché avverto da fuori i segni fisici della sua sofferenza che comprendo il suo dolore; io 
infatti non posso sperimentare le sensazioni soggettive dell’altro, anche se posso rendermene 
conto. Comprendo cos’è la sofferenza altrui, argomenta la Stein, attraverso il vissuto dell’empatia, 
che mi permette di riconoscere nell’altro essere umano una struttura costitutiva analoga alla mia 
e dunque analoghe possibilità di vissuti, ma quel vissuto resterà sempre per me «non-originario» 
nel contenuto, poiché non proverò mai quella specifica sofferenza.23  

La novità delle riflessioni della Stein consiste proprio nell’indagine degli Erlebnisse, che re-
stano una scoperta propria della fenomenologia. Tuttavia, l’entropatia è un vissuto sui generis, 
che spiega la possibilità della relazione intersoggettiva, rimandando alla duplicità del mio corpo. 
La distinzione fenomenologica tra Körper e Leib è quindi uno dei temi che meglio evidenzia la 
possibilità dell’accostamento tra le indagini della Stein e quelle rosminiane sulla corporeità. Tale 
duplicità viene notata, infatti, anche da Rosmini,24 il quale aveva sottolineato la differenza tra la 
percezione del dolore da fuori e la sensazione interiore di chi lo sta provando. Così come farà la 
fenomenologia, il Roveretano insiste su questo tema essenziale, che costituisce una delle novità 
più interessanti all’interno della sua riflessione sulla corporeità; io posso percepire il mio corpo 
come un qualunque corpo esterno, ovvero da fuori, ma al contempo posso percepirmi interior-
mente.  

Nella prima modalità di conoscenza, egli nota che i sensi implicati sono prevalentemente 
quelli del tatto25 e della vista; in questo modo sarà possibile conoscere il nostro corpo solamente 

                              
22 Cfr. STEIN , Il  problema dell ’empatia , cit. , p. 72.  

23 Cfr. ivi, pp. 77-78. 

24 Scrive Tina Manferdini:  «È da rilevare con cura la distinzione fra il nostro corpo e i corpi 

esterni, giacché essa sta alla ba se di tutto il  discorso rosminiano sulla corporeità umana, la quale 

viene tematizzata entro una prospettiva che assume come centro di interesse e di considerazione 

il corpo che noi percepiamo dall’interno e differisce perciò essenzialmente dall’altra prospettiva 

esteriorizzante che considera il  nostro corpo alla stregua dei corpi esterni» (T. MANFERDINI , Essere 

e verità , cit. , p. 183) .  

25 Rosmini afferma che alla base di ogni sensazione vi è quella del tatto, in quanto esso si 

ritrova in tutte le parti sensitive del nostro corpo. Scrive a tal proposito: «Il tatto è il senso uni-

versale: egli è ugualmente in tutte le parti sensitive del nost ro corpo» (cfr. ivi, n. 744, p. 270); a 

sostegno di questa tesi, poi,  riporta in nota un passo tratto dalla Summa  di Tommaso d’Aquino: 

anche gli antichi avevano osservato, che tutti i  sensi sono tatto finalmente: quindi s.  TOMMASO : 

Omnes autem alii  sensus fundantur supra tactum  (S. I, LXXVI, V): ivi, n. 744, nota 165, p. 270. Poco 

oltre, Rosmini specifica che il tatto, esteso in tutto il corpo, è la suscettibilità che ha il sentimento 

fondamentale di soffrire una modificazione: «Ora poiché il fondamentale s entimento si stende a 

tutte le parti sensitive del corpo, o sia, questa estensione non è che il modo di essere di quel 

sentimento […]. È per questo, che nascendo qualche moto opportuno nel corpo nostro, noi proviamo 

le sensazioni del tatto. […] In tu tte le maniere dunque di sensazioni v’ha sempre a fondamento la 



110 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

extra-soggettivamente, rendendoci però conto che ciò non è sufficiente: «noi – afferma Rosmini 
– non ci contentiamo di mostrare che tra questi due termini della vista e del tatto, il corpo nostro, 
e i corpi esteriori, v’ha differenza; ma mostriamo di più, che il primo è anche un’appartenenza del 
soggetto, e i secondi puramente estrasoggetti».26 L’importanza di tatto e vista per la conoscenza 
esteriore del corpo verrà sottolineata anche dalla fenomenologia. In particolare, la funzione della 
tattilità verrà spiegata da Husserl in Idee II con un famoso esempio,27 simile a quello che già aveva 
utilizzato il Roveretano: una mano che tocca l’altra si sente extrasoggettivamente e, allo stesso 
tempo, soggettivamente. Scrive Rosmini nell’opera di antropologia morale: 

 
E veramente quella mano che è sentita soggettivamente fa sentire extra-soggettivamente, cioè ella 

può esser toccata e veduta come qualsiasi altra cosa priva di sentimento soggettivo, e toccandosi la mano 
si sente un agente esteso in quella stessa superficie appunto, che forma il confine del sentimento fonda-
mentale. Questo si prova manifestamente ponendosi una mano sull’altra le quali due mani sono natural-
mente l’una all’altra paziente ed agente, e quella stessa superficie di una, in cui si è risvegliato il senti-
mento, è quella che agisce sull’altra e nell’altra lo risveglia.28 

                              
sensazione del tatto, e perciò v’ha altresì una modificazione dell’organo senziente, la quale da noi 

è sentita; sebbene non sempre da noi è avvertita» ( ivi, nn. 746-747, p. 271).  

26 Ivi,  n. 708, nota 150, p. 245.  

27 Cfr. E.  HUSSERL , Idee per una fenomenologia pura e per una fi losofia fenomenologica .  Libro se-

condo: Ricerche sopra la costituzione pura , Einaudi, Torino 2002, Capitolo Terzo – La costituzione della 

realtà psichica attraverso il corpo vivo, 35. Passaggio alla considerazione costitutiva dell ’«uomo na-

tura» ,  p. 147: «Palpandomi la mano sinistra ho manifestazioni tattili, vale a dire: non ho soltanto 

sensazioni, ma percepisco e ho manifestazioni di una mano morbida, liscia, conformata così e così.  

Le sensazioni di movimento, che svolgono una funzione indicativa, e le sensazioni tattili  rappre-

sentanti, che vengono obiettivate sulla cosa “mano sinistra” e trasformate in note caratteristiche, 

appartengono alla mano destra. Ma palpando la mano sinistra  trovo anche in essa serie di sensa-

zioni tattili, che vengono «localizzate» in essa, ma non sono costitutive di proprietà (come la ruvi-

dezza o il  liscio della mano, di questa cosa fisica). Se parlo della cosa fisica  «mano sinistra» faccio 

astrazione da queste sensazioni [.. .].  Se le prendo in considerazione, la cosa fisica non si arricchi-

sce, bensì diventa corpo vivo, ha sensazioni ».   

28 ROSMINI , Antropologia , cit. , n. 197, pp. 137-138. L’esempio era già stato utilizzato da Ro-

smini nel Nuovo saggio sull’origine delle idee ,  in una nota, nella quale riporta le considerazioni di 

Pasquale Galluppi, tratte dagli Elementi di  fi losofia . I l Roveretano mostra di condividere le diffe-

renze elencate dal filosofo italiano per distinguere il corpo proprio dai corpi  esterni e scrive: «la 

mano  sente se stessa senziente, ecco il soggetto  mentre il globo di ferro  non sente se stesso, ma 

puramente è sentito, ecco un diverso dal soggetto» (ROSMINI , Nuovo saggio ,  II, cit.,  n. 708, nota 150, 

p. 246).  



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 111 
 

ISSN 2385-216X 

III. L’ANIMA, PRINCIPIO DI VITA, È COLTA SOGGETTIVAMENTE, MEDIANTE 

L’OSSERVAZIONE INTERIORE DEL CORPO PROPRIO 

La sensazione, ovvero la capacità sensitiva di avvertire corpi esterni, coinvolge il corpo 
materiale, ma non può dipendere da esso. Rosmini dimostra che se non vi fosse un altro principio, 
oltre a quello sensifero, nemmeno la vita animale sarebbe possibile, «poiché il corpo preso da sé 
solo, è materia essenzialmente extra-soggettiva; là dove l’animale suppone un interno principio 
soggettivo, un soggetto».29 Le due differenti serie di fenomeni esigono a loro volta due diversi 
principi: uno attivo, ovvero il corpo materiale o principio sensifero, e uno che patisce, identifi-
cato con l’anima senziente o sensitiva.30 Il principio sensifero, infatti, agisce producendo sensazioni 
che non sente, mentre il principio senziente o sensitivo patisce, sentendo sensazioni che non pro-
duce. È l’anima che apporta la vita in un corpo materiale, che solo allora potrà dirsi animato e 
avvertirsi. Egli dunque recupera la definizione tommasiana, che sarà poi condivisa anche dalla 
Stein, la quale scriverà: «la forma vitale, l’anima, fa del corpo umano un organismo. Quando in 
esso viene meno la vita, rimane solo una cosa materiale come le altre».31 

L’anima viene definita da Rosmini, sulla scia di Tommaso,32 “il primo principio della vita”, 
in quanto conferisce al corpo un nuovo atto, chiamato da Rosmini “animazione”; ma non è l’atto 
di quel corpo, ovvero non è riducibile a forma corporea, in quanto presenta proprietà opposte a 
quelle materiali e dunque risulta da esso indipendente. La dimostrazione di questo tema classico, 
proprio della filosofia cristiana, viene tentata attraverso quelle nuove categorie concettuali, che 
abbiamo descritto: soggettività e extra-soggettività. Osservando un corpo vivo e uno privo di vita 
– esemplifica il filosofo – non è possibile parlare dell’anima in quanto tale, ma solamente dell’ani-
mazione che essa apporta, rendendolo corpo vivente. Infatti, l’animazione è un fenomeno extra-
soggettivo e non soggettivo e, in quanto tale, viene colta dall’osservatore coi sensi. Il corpo ma-
teriale modifica le qualità sensifere di chi lo osserva e gli permette di constatarne la vita, ma non 
di vederne l’anima, che è atto in se stessa.  

L’argomentazione rosminiana si fonda dunque sulla già menzionata duplicità del corpo 
proprio, vissuto attraverso la percezione interiore che il soggetto ha di se stesso.33 Questo sentirsi 

                              
29 ROSMINI , Antropologia ,  cit. , n. 62, pp. 52.  

30 Cfr. ivi,  n. 56, p. 48: «io posso prendere pel principio de’ fenomeni puramente materiali 

la parola corpo, riservando la parola anima a indicare il principio della sensazione».  

31 STEIN , La struttura della persona umana ,  cit.,  p. 77.  

32 Rosmini si riferisce a Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae ,  I,  75, 1 (cfr. ROSMINI , Antropo-

logia , cit.,  n. 64, p. 53).  

33 Il  28 dicembre 1841, in una lunga lettera al Dottor Benedetto Monti, Professore primario 

dell’ospedale manicomio d i  San Giovanni di Dio di Ancona, Antonio Rosmini scrive: «Quanto poi 

alla sua sentenza sulla natura della vita, penso che Ella dovesse riscontrare qualche cosa di simile 

al suo concetto in quella mia Antropologia.  Nella quale tuttavia io proposi due manier e di definire 



112 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

è identificato con la percezione interiore che l’anima ha di sé. Ciò implica una riflessione 
sull’anima e permette di instaurare nuovamente un ponte con il pensiero steiniano. La fenome-
nologa, nel suo corso di antropologia filosofica, intitolato La struttura della persona umana (1932) 
si appresterà a descrivere gli esseri viventi, riprendendo la gerarchia degli organismi presente 
nel pensiero aristotelico. Il soggetto umano è un corpo vivente, che cresce e interagisce con l’am-
biente esterno, come gli esseri vegetali, che si muove nello spazio e si forma a partire da un cen-
tro interiore di movimento, al pari di ogni altra creatura animale, eppure è anche altro; egli pos-
siede un’anima, che rende possibile la percezione interiore di sé, come corpo vivente. Scrive la 
Stein:  

 
L’esperienza che egli fa di se stesso è totalmente diversa da quella che fa di tutto il resto. La perce-

zione esteriore del proprio corpo non è il ponte per l’esperienza del proprio io. Il corpo viene sicuramente 
percepito esteriormente, ma questa non è l’esperienza fondamentale e si fonde con la percezione dell’in-
teriorità, con la quale io sento il mio corpo vivente e me in esso. Ciò implica che io sia cosciente del mio io, 
non solo del mio corpo vivente, ma di tutto l’io corporeo-animato-spirituale.34 

 
Entrambi sono dunque concordi nell’affermare che il corpo materiale può dirsi vivente solo 

perché animato da quel principio di vita che chiamano “anima”; tuttavia la vita non può essere 
percepita esteriormente, in quanto essa resta soggettiva, infatti «colui che è vivo sa d’esser vivo, 
senza bisogno di certificarsene co’ segni esterni […]».35Anche mettendo a tacere tatto e vista che, 
come abbiamo detto, sono indicati da Rosmini e dalla fenomenologia come i mezzi privilegiati 
per conoscersi da fuori, la percezione interna del corpo proprio non cesserebbe. Descrivendo tale 
percezione interiore di sé la Stein utilizza la stessa immagine esemplificativa che Rosmini aveva 
utilizzato per spiegare il sentimento fondamentale corporeo:36 «Se serriamo gli occhi – scrive la 

                              
la vita, che mi sembrano necessarie indispensabilmente a distinguersi per trovare l’anello di con-

giunzione fra la filosofia e la metafisica. L’una delle quali tende a definire la vita da’ fenomeni 

soggettivi (di sentimento) e l’altra da’ feno meni extra-soggettivi (d’osservazione esterna), né so 

che questa doppia maniera di concepire e definire la vita sia stata da altri notata o svolta a quel 

modo che io ho procurato di fare; e molto mi piacerebbe se Ella si compiacesse di considerarla».  

34 STEIN , La struttura della persona umana ,  cit.,  p. 69-70 (corsivo mio).  

35 «[…] la prova della vita del corpo non è tanto quella che nasce da un’esperienza esterna 

degli altrui sensi, applicati a esso, quanto quella che nasce da ciò che passa nello stesso viven te. 

Colui che è vivo sa d’esser vivo ,  senza bisogno di certificarsene co’ segni esterni […]» (ROSMINI , 

Antropologia , cit. , n. 66, p. 54, corsivo mio).  

36 Cfr. ROSMINI , Nuovo Saggio , II, cit. , n. 711, pp. 248-249: «Se io mi colloco in un luogo di 

perfetta oscurità e me ne sto perfettamente immobile per lungo tempo, se cerco ancora di tor via 

dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi troverò finalmente in tale stato nel quale 

mi sembrerà di non aver più cognizione de’ confini del mio corpo, de lla collocazione delle mie mani 

e de’ miei piedi e di tutte l’altre parti.  Facendo quest’esperienza nel modo più perfetto che si possa, 



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 113 
 

ISSN 2385-216X 

filosofa – e protendiamo le mani dinanzi a noi in modo che nessun membro tocchi un altro mem-
bro, sicché non possiamo né afferrare né vedere il corpo proprio, nemmeno in questo caso ce ne 
possiamo sbarazzare».37 Si tratta della sua Leibhaftigkeit,38 alla quale siamo indissolubilmente le-
gati e che percepiamo dall’interno.  

IV. IL “SENTIRE COSCIENTE” DELL’ESSERE UMANO 

La percezione interiore di sé, immediata e preriflessiva, che non deriva dal corpo considerato 
nella sua materialità, bensì dalla sua unità con lo spirito39 è indicata da Rosmini, come già affer-
mato, con il termine «sentimento» e non individua la sfera emozionale del soggetto, bensì la sua 
capacità di sentire se stesso dall’interno. È difficile cogliere tale sentimento a livello cosciente, 
mentre si sentono facilmente le mutazioni che in esso avvengono, ossia le sensazioni. Quest’ul-
time, descritte come modificazioni del sentimento che le precede, sono occasionate da un agente 
esterno sul corpo fisico; mentre il sentimento fondamentale è avvertito in modo abituale e uni-
forme, quasi inconscio,40 in virtù della congiunzione tra anima e corpo.  

 Per spiegare tale affermazione è necessario far riferimento alla teoria della “percezione 
intellettiva” rosminiana, implicata nella percezione degli oggetti esterni e di noi stessi. Le sen-
sazioni, argomenta Rosmini, sono modificazioni del sentimento fondamentale e sono ricono-
sciute come tali dal soggetto senziente solo mediante l’intelletto. È l’intelletto che possiede l’idea 
di esistenza e che quindi può esprimersi nei giudizi.41 Sentire e accorgersi di sentire, afferma 

                              
o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto possibile, anteriore a tutte le sensazioni 

ricevute; io dico che soprastà in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo». Lo stesso 

tema è ripreso da Rosmini nell’Antropologia in servizio della scienza morale , cit.,  n. 138, p. 103.  

37 STEIN , Il  problema dell ’empatia ,  cit.,  p. 127.  

38 Termine che viene tradotto da Elio Costantini con « corporalità propria» (cfr. ivi,  p. 128).  

39 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , II,  cit., nn. 668-669, pp. 215-216. 

40 Sembra che Antonio Rosmini riceva l’ intuizione di Leibniz, secondo la quale esistono “ pe-

tites perceptions”, ossia piccole percezioni preriflessive che costituiscono la trama della vita co-

scienziale, anche quando questa non riflette su di sé, come ad esempio nel momento del sonno. Il 

tema è stato approfondito da Paolo Pagani in Ricerche di antropologia fi losofica , Orthotes, Napoli  

2012, pp. 69-79. 

41 Cfr. ROSMINI , Nuovo saggio , II,  cit. , n. 455, p. 57: «Cercando ora se queste parti sono di loro 

natura contemporanee, ovvero se alcuna goda di qualche precedenza sulle altre, può osservarsi 

ch’esse e per natura e per tempo devono trovarsi nell’ordine seguente: primo, dee essere l’ idea 

dell’essere; poi,  dee venire la sensazione; in terzo luogo, il  giudizio, che le congiunge e così genera 



114 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

Rosmini nel Nuovo saggio, non sono lo stesso, in quanto sensazione e idea sono differenti: 
 
La sensazione non può accorgersi mai di se stessa: è l’intendimento quegli che s’accorge della sen-

sazione: l’accorgimento che noi della sensazione prendiamo, non è altro che la percezione intellettiva 
della medesima, o una riflessione su questa stessa, e però quest’atto col quale intendiamo la sensazione, 
è tutto diverso da quello col quale è la sensazione stessa, cioè col quale noi sentiamo.42 

 
È solo mediante l’intendimento, ovvero grazie all’originario intuito dell’essere, che posso 

accorgermi della sensazione e non è la sensazione che si accorge di se stessa. Dunque, senza la 
percezione intellettiva, il soggetto non sarebbe consapevole di percepire un oggetto esterno: «la 
sensazione sola – scrive – senza essere accompagnata da alcuna idea, rimane inintelligibile».43 Il 
filosofo specifica ulteriormente questo rapporto, utilizzando le categorie di materia e forma: «il 
sentimento, nel suo significato più generale costituisce la materia dell’umana cognizione, come 
l’essere ideale ne costituisce la forma».44 

Tale spiegazione è dunque inserita all’interno di una prospettiva che è fin da subito onto-
logico-metafisica, quella del sintesismo.45 In ottica sintesistica, infatti, anche il reale, e dunque il 
sentimento, è parte dell’organismo dell’essere. Le condizioni della sintesi sono due, una ontolo-
gica e l’altra antropologica, che dalla prima discende: l’essenza dell’essere è una ed identica nelle 
sue tre forme (ideale, reale e morale);46 la natura dell’uomo è contemporaneamente senziente e 
intelligente e dunque capace di percezione intellettiva degli oggetti fuori di sé e di se stesso. Su 
questo punto è necessario sottolineare una certa differenza con la descrizione fenomenologica 

                              
la percezione dell’esistenza de’ corpi, la quale non è altro che l’appl icazione dell’esistenza (quasi  

predicato) agli agenti corporei, che diventano nello stesso atto, obbiettivi». 

42 Ivi,  n. 710, p. 248. E ancora ivi,  n. 419, p. 31: «Qualunque cosa noi conosciamo, e su cui  

ragioniamo, ci dee sempre esser nota mediante una per cezione intellettiva, o un’idea. Quindi è, 

che di ciò di che non abbiamo idea, noi non abbiamo notizia, né possiamo discorrerne o colla mente 

o colle parole».  

43 Ivi,  n. 419, p. 32.  

44 ROSMINI , Antropologia ,  cit. , n. 15, p. 27.  

45 Cfr. ROSMINI , Sistema fi losofico ,  in Introduzione alla fi losofia ,  Città Nuova, Roma 1979, n. 173, 

p. 283: «Quando si considera l’ente in tutta la sua estensione, allora si scorge ch’egli ha un ordine 

interno , ammirando ed immutabile, di cui l’ontologia copiosamente ragiona. Da quest’ordine si rac-

coglie, fra le altre, la legge del sintesismo dell ’ente ;  la quale si manifesta in mille modi; ma principal-

mente mediante questa verità, che “l’ente non può esistere sotto una sola delle tre forme, se non 

esiste anche sotto l’altre due, quantunque al pensiero umano l’ente, anche sotto u na sola forma, si 

rappresenti come stante da sé e percettibile in un mo do distinto”». Si veda anche ROSMINI , Teosofia , 

n. 2046.  

46 Cfr. ROSMINI , Sistema fi losofico ,  in Introduzione alla fi losofia , cit. , nn. 166-168, pp. 281-282. 



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 115 
 

ISSN 2385-216X 

della percezione di sé che proporrà Edith Stein.  
Nell’analisi delle sensazioni ella mette in luce il vissuto passivo di queste ultime, ma anche 

il fatto che esse abbiano già in se stesse un senso, che può essere colto grazie al corpo proprio 
senziente (Empfindender Leib gegeben), descritto dalla fenomenologa come il tramite per la perce-
zione esterna e per quella del proprio Io (cioè del corpo proprio come un tutto). Lo “spazio cor-
porale proprio” è totalmente diverso dallo spazio esterno e in Zum Problem der Einführung la Stein 
parla di una «estensione» che non si lascia delimitare e misurare con linee rigidamente definite. 
L’unità tra l’Io e il corpo proprio, che rinvia alla relazione tra fisico e psichico, è ritenuta essen-
ziale dalla Stein, la quale spiega come le sensazioni derivanti dall’esterno, ad esempio caldo o 
freddo, possano diventare lo stimolo per determinati sentimenti che riguardano noi stessi, come 
piacere, benessere, disagio ecc. L’analisi fenomenologica degli Erlebnisse impone quindi la distin-
zione tra momento hyletico o materiale e momento noetico o intenzionale: ogni vissuto presenta 
un sostrato materiale nel quale già passivamente si rivela il senso, che sarà poi colto intenzional-
mente dall’io cosciente. Anche se il momento hyletico è non egologico, ossia si costituisce senza 
l’intervento dell’io, è già in qualche modo intenzionale. Ciò è giustificato dalla corporeità propria 
(Leib) che, in virtù della sua duplicità, è necessariamente legata alla psiche. Perciò – scrive la 
filosofa – «i sentimenti di natura sensibile non sono localizzati soltanto là, ma al tempo stesso 
sono anche in me e scaturiscono dal mio Io».47 

Ogni tipo di Erlebnisse poi – sensitivo e psichico-spirituale – inerisce all’Io puro, descritto 
fenomenologicamente come una struttura trascendentale stabile e vuota, che si riempie me-
diante i diversi vissuti che mutano e scorrono. La vita dell’Io ha una certa stabilità e, secondo 
questa prospettiva, si è autorizzati a definirlo come ciò che sostiene, essendo supporto dei conte-
nuti d’esperienza. Eppure l’Io puro (o coscienza trascendentale) resta forma vuota, senza riem-
pimento, ovvero non-sostanziale;48 il soggetto è in grado, attraverso una riflessione di secondo 
grado, di cogliere la coscienza trascendentale coi suoi puri vissuti, ma qualcosa precede questa 
riflessione ed è quella che la Stein chiama “coscienza originaria”, descrivendola come una luce. 
La vita dell’Io puro è indicata dalla filosofa come la via per giungere all’anima sostanziale, ma da 

                              
47 STEIN , Il  problema dell ’empatia ,  cit., p. 135.  

48 «Secondo il senso usato da Tommaso, consideriamo la sostanza come ciò che non è in 

altro; essa coincide così con il significato di “ipostasi” ed è, in quanto tale, co -inclusa nel signifi-

cato di “persona”. […] In ambito spirituale questo significa che ci deve essere qualcosa di più di un 

puro soggetto della vita spirituale, senza qualità (un “io puro” come è stato chiamato, ricollegan-

doci alla terminologia di Husserl, nel primo capitolo). Un soggett o spirituale che ha una determi-

nata entità di contenuto è una sostanza spirituale; e siccome ogni io è qualcosa di singolare, il  

soggetto spirituale è un individuo» (E. S TEIN , Potenza e Atto .  Studi per una fi losofia dell ’essere , Città 

Nuova, Roma 2003, pp.  150).  



116 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

essa distinta: «ogni uomo – scriverà in Essere finito e Essere eterno – si conosce già dalla sua sem-
plice vita desta, senza fare di sé un oggetto».49 Ella dunque distingue in modo chiaro tra persona 
e Io puro: l’essere persona porta un’essenza che è razionale, ovvero l’anima spirituale in grado 
di esercitare intelletto e libertà; mentre l’Io è la vita cosciente ma non sostanziale. L’anima 
umana è quindi descritta dalla Stein secondo le categorie della metafisica cristiana, ossia come 
sostanza spirituale indipendente e al contempo forma del corpo. L’anima è contraddistinta da 
una «coscienza originaria»50 stabile e quasi inconscia, sulla quale posso poi riflettere e pronun-
ciare il monosillabo “Io”.  

Con questo “essere-cosciente-di-se-stesso”, quindi, non si può intendere alcun atto della 
riflessione che ha per oggetto un altro atto. In generale non c’è alcun atto proprio, piuttosto una 
“luce interiore” che illumina il flusso del vivere e nel defluire stesso lo rischiara per l’io vivente 
senza che questo vi sia “diretto”. Questa coscienza originaria (ursprünglichen Bewußtsein) del vi-
vere che fluisce, che è propria della coscienza stessa, si conserva “in modo ritenzionale” anche 
dopo il deflusso e rende possibile raccogliere nell’unità di un “vissuto” le “fasi” che fluiscono 
continuamente e quindi fa coincidere il vissuto, che nella riflessione è oggettivo, con quello vis-
suto originariamente, permette di coglierlo come lo “stesso” ed eventualmente di osservarne le 
deviazioni. Solo attraverso questa coscienza originaria è possibile una “conoscenza” della co-
scienza, che la conoscenza stessa non è in grado di dare.51 

La vita interiore di cui l’essere umano è originariamente cosciente precede qualunque ri-
flessione e perciò può essere accostata al sentimento fondamentale rosminiano. Secondo Ro-
smini, il soggetto intuente giunge riflessivamente su di sé, attraverso la mediazione dell’essere 
ideale, ma prima di questa operazione riflessiva egli ha una conoscenza abituale di se stesso. 
Afferma il filosofo trentino: «noi ci conosciamo abitualmente; il che vien quanto a dire, che ci 
siano sempre presenti gli elementi della percezione di noi stessi».52 Nel momento in cui questa 
conoscenza implicita viene oggettivata dal soggetto stesso, grazie all’operazione della rifles-
sione, egli è in grado di indicare sé col monosillabo “Io”; perciò, bisogna distinguere la percezione 
immediata dalla successiva auto-riflessione. Questo tema viene probabilmente mutuato dal pen-
siero di Tommaso d’Aquino che, distinguendo cognitio habitualis e cognitio actualis,53 si richiama a 
sua volta alle nozioni agostiniane di notitia sui e cognitio sui.54  

Il sentimento fondamentale non è esclusivamente materiale; al contrario, esso abbraccia 

                              
49 E.  STEIN , Essere finito e Essere eterno .  Per un’elevazione al  senso dell ’essere ,  Città Nuova, Roma 

1999, p. 397.  

50 Cfr. ivi, p. 72.  

51 Ivi,  p. 152.  

52 ROSMINI , Antropologia ,  cit. , n. 532, p. 310.  

53 Cfr. TOMMASO  D ’AQUINO ,  Summa Theologiae ,  I, q. 93, 7, ad 4. 

54 Cfr. AGOSTINO D ’IPPONA , De Trinitate ,  X, 5, 7 .  



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SÉ 117 
 

ISSN 2385-216X 

anche l’intelligenza. 55  Rispetto alla descrizione del sentimento fondamentale contenuta nel 
Nuovo Saggio, nella Psicologia l’orizzonte è più ampio. Non si tratta più solamente del sentimento 
che noi abbiamo del nostro corpo, come corporeità vissuta dall’interno, ma di un sentimento 
sostanziale, che costituisce l’essenza dell’anima.56 Si tratta dell’attuazione del sentimento nell’es-
sere, definita da Rosmini, in un luogo della Psicologia, «sensitività ideologica».57 Con questo ter-
mine il filosofo cerca di descrivere la consapevolezza propria dell’essere umano di intuire l’idea; 
consapevolezza che è possibile in quanto egli sente di essere l’intuente: «Noi dunque abbiamo il 
sentimento di noi stessi, come intuenti».58 Il sentimento è analizzato come principio che termina 
in tutto ciò che si intende col termine “Io” ed è quindi atto primo e radice della complessità 
corporeo-intellettiva che è l’uomo. Distinto dalla coscienza di sé, che implica una riflessione di 
secondo grado. Avvertito mediante le sensazioni molteplici e divenienti, il sentimento è altro da 
esse, infatti non cambia nella sostanza. Le sensazioni sono dunque intese da Rosmini come gli 
atti secondi dell’anima sensitiva, che è già in se stessa quell’atto abituale e uniforme chiamato 
sentimento fondamentale. Ogni sensazione presuppone che la capacità sensitiva (anima) sia già 
in atto. 

Anche l’analisi dell’Io cosciente, proposta da Edith Stein, rimanda ad un io concreto e per-
sonale, che è corpo e anima sostanziale.  Il passaggio dallo studio della coscienza originaria, fe-
nomenologicamente intesa, a quello dell’anima sostanziale nella sua complessità psichico-spiri-
tuale si compie gradualmente. Portando con sé le acquisizioni del metodo husserliano, la Stein si 
avvicina alla coscienza di sé intesa metafisicamente, ossia quella capacità umana di “sapersi” ,59 

                              
55 L’uomo infatti non è un soggetto meramente sensitivo, bensì sensitivo -intellettivo, ossia 

razionale: cfr.  ROSMINI , Antropologia ,  cit.,  n. 790, p. 437.  

56 Cfr. ROSMINI , Psicologia ,  cit.,  vol.  I,  Parte I,  Libro I,  Capitolo VIII : L’essenza dell ’anima è nel  

sentimento fondamentale,  in quanto questo è sostanza e soggetto .  

57 Cfr. ivi, vol. II , n. 999, p. 242.  

58 Ibidem.  

59 Facciamo qui riferimento alla prospettiva avanzata da Maurizio Malaguti,  in stretta con-

tinuità con la tradizione della metafisica occidentale, circa il  “pensare partecipativo”: «Pensare è 

anche sapersi partecipi da sempre della realtà che non si conosce e  che si vuole raggiungere. […] 

La prima via della metafisica è la coscienza di mutuare dall’essere tutto ciò che in noi si rivela; è 

riconoscere l’essere che viene “prima” di noi come ciò che è da sempre depositario delle qualità 

che in noi sono presenti.  Ogni metafisica nasce nel riconoscimento della origine ontologica di ciò 

che possiamo trovare in noi»; l’autore poi prosegue accennando alle fonti classiche di tali consi-

derazioni: «ammettere la dimensione partecipativa del nostro pensare non implica affat to venire 

a posizioni gnostiche o neoplatoniche, com’è evidente ad esempio in S. Agostino, in S. Anselmo, in 

S. Bonaventura i quali tutti ammettono l’originaria consapevolezza della presenza dell’essere […]. 

Ricorderemo come ancora per S. Tommaso il sapere  partecipativo abbia un profondo senso!» (M. 



118 MARTINA GALVANI 
 

ISSN 2385-216X 

che anticipa la riflessione consapevole.60 Possiamo perciò parlare di un duplice livello di inda-
gine, che abbiamo visto essere presente anche nella speculazione rosminiana, quello psicologico-
intenzionale, legato alla riflessione cosciente, che si esprime nella parola “Io”, e quello metafi-
sico-ontologico che rimanda ad una auto-coscienza immediata e implicita chiamato “senti-
mento” da Rosmini e “coscienza originaria” dalla Stein. Tuttavia, se il filosofo di Rovereto indi-
vidua tale sentimento come essenza sostanziale dell’anima umana, fin nei suoi scritti giovanili, 
la Stein arriverà a descrivere tale coscienza pre-riflessa come sostanzialità dell’anima solo nei 
suoi ultimi testi.  

Nonostante le differenze specifiche, che non possono essere tralasciate, possiamo conclu-
sivamente sottolineare che entrambi i filosofi rintracciano l’origine di quell’avvertenza che 
l’anima ha di sé a partire dal sentire corporeo; se infatti tale avvertenza non fosse sensibile non 
sarebbe percettibile ed è per questo che il concetto fenomenologico di Leib è essenziale. La feno-
menologa, come Rosmini, utilizza l’espressione «percezione intellettuale» per riferirsi alla pos-
sibilità, esclusivamente umana, di aver cognizione del proprio sentire corporeo-spirituale. Ella 
parla di una vera e propria sintesi corporeo-intellettiva, che viene appunto sentita. Scrive: «Egli 
sente o percepisce ciò che accade nel suo corpo, ma questo sentire è un sentire cosciente, tale da 
trasformarsi nella percezione intellettuale del corpo e dei processi vitali [...]. La percezione è già 
conoscenza, è un agire spirituale».61 In modo analogo, seppur in una modalità che resta specifica, 
Rosmini aveva parlato del sentimento fondamentale come percettibile all’anima stessa e scrive 
addirittura: «le operazioni intellettive sono sensibili per loro propria essenza; poiché crediamo 
che l’essenza stessa dell’uomo consista nel sentimento, come abbiamo detto; sicché quando l’es-
senza realizzata dell’uomo non fosse sensibile, non sarebbe l’uomo, né l’uomo potrebbe percepire 
se stesso».62 

 
 
 

martina.galvani8@gmail.com 
 

(Associazione Italiana “Edith Stein”) 

                              
MALAGUTI , Liberi  per la verità , capitolo VI: L’idea partecipativa ,  Cappelli Editore, Bologna 1980, pp. 

65-75).  

60 Questa operazione viene descritta dalla Stein come «conoscenza della coscienza»: cfr.  

STEIN , Introduzione alla fi losofia ,  cit.,  pp. 149-156. 

61 STEIN , Essere finito e Essere eterno , cit. ,  p. 393.  

62 ROSMINI , Psicologia ,  vol.  I , cit.,  n. 136, p. 96.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 119-132 

ISSN 2385-216X 

FRANCESCA FIDELIBUS 

LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 

GENTILE’S TRANSLATION OF ROSMINI 

In this paper, my aim is to expose Giovanni Gentile’s interpretation of the philosophy of An-
tonio Rosmini. In particular, the purpose is to show the meaning that Rosmini’s thought 
assumes in the historiography and in the theoretical and moral philosophy of Gentile. Even-
tually, Rosmini will turn out to be, in Gentile’s reading, a sort of an Italian Kant. 

I. INTRODUZIONE 

Oggetto del presente saggio è il rapporto tra Giovanni Gentile e Antonio Rosmini. Tale rap-
porto si esplica secondo almeno tre linee discorsive riguardanti rispettivamente la dimensione 
teoretica, quella storiografica e quella morale. Tre linee, queste ultime, che nella speculazione 
gentiliana si intersecano strettamente e unitariamente. 

Scopo del presente saggio sarà, pertanto, quello di ripercorrere le tre declinazioni del rap-
porto seguendo l’itinerario speculativo del giovane Gentile ed evidenziando la portata che, di 
volta in volta, il pensiero del Roveretano assume. A partire, infatti, dalla tesi di Laurea, titolata 
Rosmini e Gioberti, con cui Gentile tenta di tracciare la storia del rinnovamento speculativo e spi-
rituale dell’età della Restaurazione, Rosmini viene considerato, sulla scia di Spaventa, una sorta 
di Kant italiano, l’espressione italiana della svolta trascendentale realizzata da Kant. La lettura 
gentiliana della teoria del conoscere, incentrata prevalentemente sul Nuovo Saggio sull’origine delle 
idee del filosofo Roveretano, si riverbera, non senza variazioni, anche nella lettura della sua ri-
flessione morale filtrata parzialmente ancora una volta da Kant. Nello specifico, il secondo con-
fronto di Gentile con Rosmini avviene in una raccolta antologica degli scritti morali rosminiani, 
titolata Il principio della morale, cui Gentile fa seguire una serie di Osservazioni che, poi, conflui-
ranno nei Fondamenti di filosofia del diritto. 

A partire da questi due confronti, non esclusivi ma tra i più rilevanti,1 proverò a delineare 

                              
1 Agli scritti citati,  infatti, che saranno oggetto del presente saggio, occorre aggiungere 

anche la curatela gentiliana di Del principio supremo della metodica e di  alcune sue applicazioni in 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

l’esemplarità rappresentata da Rosmini per la storiografia gentiliana e l’interpretazione di Gen-
tile tanto della teoria del conoscere quanto della riflessione morale rosminiane. Emergerà un 
Rosmini tradotto da Gentile, capace di offrire uno sguardo non meno significativo sull’interpre-
tante facendosi cartina tornasole dell’elaborazione dell’attualismo gentiliano. 

II. UNA TRATTAZIONE ESEMPLARE 

Come noto, l’interesse di Gentile nei confronti di Rosmini fu il prodotto delle lezioni e dei 
suggerimenti dell’«amatissimo professore», 2  grazie al quale il giovane normalista avrebbe 
scritto, di lì a qualche anno, la sua tesi di laurea. Si tratta, cioè, di Donato Jaja, sotto il cui magi-
stero Gentile comincia a studiare Kant e Bertrando Spaventa. È proprio Jaja, infatti, nel 1894 a 
consigliargli di dedicarsi alla lettura di Rosmini, Gioberti e Galluppi come emerge dal Carteggio 
tra i due: 

 
Studia in questa vacanza il Nuovo Saggio del Rosmini, l’Introduzione del Gioberti, e il Saggio critico della 

conoscenza del Galluppi, e fatti, o comincia a farti, una esposizione di ognuna di queste opere, che vorrò 
leggere mano mano dentro l’anno. Ti farò fare poi uno studio più diligente sulla Critica kantiana, intorno 
alla quale scriverai apposito lavoro.3 

 
Ci si trova di fronte a un vero e proprio programma di studi derivante dalla convinzione di 

Jaja secondo la quale 
 
il compito dell’età nostra e delle generazioni che ci seguiranno, è di lavorare alla maturazione 

dell’atto, che, come esigenza o germe, è racchiuso nella doppia esigenza Kantiana, 1° della categoria vuota 
senza l’intuizione, e della intuizione cieca senza la categoria, 2° del valore nuovo dato all’elemento cate-
gorico, di essere funzione dell’intelletto […], e perciò prodotto suo, prodotto della sua attività.4 

 
Si trattava, cioè, attraverso lo studio di Rosmini e non solo, di far maturare il nuovo con-

                              
servigio dell ’umana educazione (1857) e l’edizione parziale dell ’Introduzione della fi losofia  (1850). Per 

finire, a Rosmini fu dedicato l’ultimo lavoro di Gentile, apparso dopo la morte (15 aprile 1944). I l 

1° giugno del 1944, infatti, furono pubblicate tredici  lettere inviate da Ruggero Bonghi a Rosmini 

tra il 1851 e  il 1853, e rinvenute presso la Biblioteca nazionale centrale di Firenze. Il  manoscritto 

di questo lavoro si trovava sulla scrivania del filosofo quando fu ucciso.  

2 Così Gentile si rivolgeva spesso a Jaja nelle lettere. Cfr. G. GENTILE –  D.  JAJA , Carteggio , a 

cura di M.  SANDIROCCO , Sansoni, Firenze 1969, vol. I.  

3 Ivi,  p. 5.  

4 Ivi,  pp. 25-26. 



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 121 
 

ISSN 2385-216X 

cetto kantiano di categoria come funzione, dove per ‘funzione’ bisognava intendere kantiana-
mente «l’unità dell’atto che ordina diverse rappresentazioni sotto una rappresentazione co-
mune».5 Il lascito della filosofia kantiana poteva – e doveva – essere portato a maturazione, se-
condo Jaja, attraverso due vie: quella tipicamente teoretica o quella che, ponendo «la storia a 
base della ricerca speculativa», si basava sull’attuazione progressiva dell’universale nella storia.6 
La via scelta da Gentile fu la seconda come emerge nel lavoro su Rosmini e Gioberti ma anche negli 
altri lavori dedicati allo studio della storia della filosofia italiana che va dalla fine del XVIII alla 
prima metà del XX secolo.7 

In particolare, la Tesi su Rosmini e Gioberti,8 scritta quasi interamente nel 1897 e pubblicata 
nel 1898 negli «Annali della R. Scuola Normale Superiore di Pisa», rappresentava il primo incon-
tro con il filosofo Roveretano e l’emersione della personalità speculativa di Gentile. È, infatti, con 
questo testo che egli si avviava tanto ad un confronto più o meno serrato con Kant e Hegel quanto 
alla messa in questione del fatto storico e, dunque, dell’approccio storiografico. 

                              
5 I . KANT , Crtica della ragion pura , tr. it. di G. GENTILE –  G.  LOMBARDO RADICE , Laterza, Bari 2007,  

p. 89.  

6 Cfr. D. JAJA ,  L’intuito della conoscenza , in «Atti» dell’Accademia delle scienze morali e poli-

tiche di Napoli, XXVI, 1894, p. 492. Sul rapporto Jaja -Gentile si veda F. R IZZO , Da un secolo all ’altro.  

Figure e problemi della fi losofia italiana tra Otto e Novecento ,  Rubbettino, Soveria Mannelli 1994, pp. 

58-59 e ID ., Il  Rosmini di  Gentile.  Una costruzione storiografica esemplare (e tendenziosa) , in «Il pensiero 

italiano. Rivista di studi filosofici», II,  2018, 1 -2, pp. 43-68, ma anche R. FARAONE , Kant e la fi losofia 

italiana del  Risorgimento nell ’ interpretazione di  Giovanni Gentile , in P. DI  GIOVANNI  (a cura di), Giovanni 

Gentile.  La fi losofia i taliana tra idealismo e anti -idealismo , Franco Angeli,  Milano 2003, pp. 54 -69. 

7 Dietro il progetto gentiliano incompiuto di una storia della fi losofia italiana  c’era la ripresa 

di almeno due temi tipici della nostra tradizione ottocentesca: da un lato, quello di un lavoro più 

urgente che altrove di formazione della coscienza nazionale e, dall’altro lato, quello del rapporto 

tra pensiero universale e filosofie nazionali.  Tensio ne polare, quest’ultima, su cui Gentile insisterà 

sempre per evitare sia la storia di una universalità disincarnata e astratta, sia il «culto supersti-

zioso e mortificante d’una eredità nazionale morta e infeconda» ( G.  GENTILE , Il  carattere storico della 

fi losofia italiana , in ID ., I  problemi della scolastica e i l  pensiero italiano , Le Lettere, Firenze 1963, p. 

193). Si veda tra gli altri A.  SAVORELLI , Gentile storico della fi losofia italiana , in ID .,  L’aurea catena. 

Saggi sulla storiografia fi losofica dell ’ idealismo i taliano , Le Lettere, Firenze 2003, pp. 201 -219. 

8 Per l’esattezza la tesi di laurea su Rosmini e Gioberti venne presentata da Gentile con il  

titolo Contributo alla storia della fi losofia italiana nel sec.  XIX . Il manoscritto, tuttavia, è andato per-

duto anche se, come rileva Marcello Mustè, «si tratta […] di una perdita grave: perché il testo della 

tesi,  a differenza di quello che verrà pubblicato nel 1898 negli «Annali» della stessa Normale con 

il titolo Rosmini e Gioberti , si presentava più ampio e articolato, con una lunga introduzione e con 

intere parti che vennero soppresse per rientrare nell e spese di stampa preventivate»:  M. MUSTÈ ,  

Gentile e Gioberti , in «La Cultura», LIV, 2016, 2, pp. 197 -198.  



122 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

Sotto quest’aspetto, non si dovrebbe dimenticare che il problema all’ordine del giorno alla 
fine dell’Ottocento era precisamente la definizione di fatto storico e di conoscenza storica. Basti 
per questo ricordare l’abbrivio del dibattito con I problemi della filosofia della storia di Antonio La-
briola (1887), l’articolo La storia è una scienza? di Villari (1891) e la memoria La storia ridotta sotto il 
concetto generale dell’arte di Benedetto Croce (1893). Si trattava, pertanto, di un tema ampiamente 
dibattuto, alla cui trattazione Gentile contribuisce collocandosi, per così dire, in linea trasversale. 

Da un lato, egli sembra fare sua la lezione dello storico della letteratura Alessandro D’An-
cona. Fin dal primo capitolo del Rosmini e Gioberti, infatti, ricordando la complessità della Restau-
razione, Gentile invitava a considerare anche questo fatto della storia, «come ogni fatto della 
storia», cioè in modo «organicamente complesso, che a guardarlo in iscorcio da un punto di vista 
speciale […] si rischia di falsarlo e lasciarsene sfuggire il significato storico».9 Un invito, quello 
gentiliano, che viene messo a frutto nei primi capitoli della tesi di carattere prevalentemente 
storico-erudito per la ricchezza e l’accuratezza di documentazione. 

Dall’altro lato, però, in questo primo lavoro, la ricerca storico-erudita è di fatto subordinata 
alla valutazione filosofica. Da questo punto di vista, sono le Prefazioni al testo a offrire uno spac-
cato più nitido sulla posizione gentiliana rispetto al fatto storico. In particolare, nella Prefazione 
del 1898 Gentile scrive che l’intento del lavoro è quello di dare: 

  
una interpretazione critica del rosminianesimo in genere e per questa via, la rappresentazione della 

nostra coscienza speculativa. Il suo fine, pertanto, è piuttosto critico e teoretico che storico: storico è, in quanto 
si rifà dai gradi progressivi della nostra filosofia nelle sue storiche attinenze. Ma ci preme che chi legga 
tenga sempre innanzi alla mente, che noi non abbiamo preteso di descrivere le vicende della nostra filo-
sofia, né questa esporre puramente e semplicemente nell’insieme e nei particolari, come si fa dai cosid-
detti storici obbiettivi. Di tali storici, al Rosmini specialmente, non ne sono mancati; e noi non abbiamo 
voluto rifare opera già fatta. S’è invece creduto più opportuno sviscerare questa filosofia, per trarne i 
succhi più vitali, e travagliarci, sui principii fondamentali di essa, per additare quanta parte preziosa ne 
debba tuttavia essere accolta e fecondata nel nostro pensiero, se in Italia si vuol riprendere a filosofare.10 

 
Un binomio,11 quello tra ricostruzione storica e interpretazione teoretica, tra piano storico-

                              
9 G. GENTILE ,  Rosmini e Gioberti .  Saggio storico sulla fi losofia italiana del Risorgimento , Sansoni,  

Firenze 1958 3,  p. 5 [corsivo mio].  

10 ID , Prefazione ,  ivi,  pp. XV-XVI. 

11 Binomio che ha visto pareri discordanti nella critica. L’identità tra filosofia, st oria della 

filosofia e storia che è uno dei capisaldi dell’attualismo gentiliano accompagnato al presupposto 

della «contemporaneità  della storia, per cui non c’è storia, se non astratta ,  che non sia risolta nel 

presente dello storico» ( SAVORELLI , Gentile s torico ,  cit.,  p. 202) ha portato alcuni a sottolineare l’esa-

sperata soggettività del criterio storiografico gentiliano teso alla «distruzione pura e semplice di 

ogni interesse storico» (P. ROSSI , Storia e fi losofia.  Saggi sulla storiografia fi losofi ca , Einaudi, Torino 

1969, p. 36).  Altri invece hanno evidenziato un contrasto tra lavoro storiografico e impianto teo-

retico, tant’è che Eugenio Garin ha parlato di «felice inconseguenza» (E. Garin, Gentile storico della 

fi losofia italiana ,  in «Giornale critico della filosofia italiana», 1975, pp. 338 -339) e Piovani di un 



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 123 
 

ISSN 2385-216X 

filologico e piano teorico-critico che nel Rosmini e Gioberti non trova ancora quella mediazione 
risolutiva che avverrà con l’intuizione dell’atto puro e con la riforma della dialettica hegeliana.12 
E, tuttavia, è proprio da questo primo lavoro che, sia pure acerbamente, il “vero” talvolta sca-
valca il “certo” laddove Gentile si lascia prendere la mano dall’universalità ed eternità del pen-
sare che, superando le impronte del tempo, risolve tutto nella necessità logica della storia. In ciò 
si può rintracciare l’esemplarità dello studio su Rosmini. A partire, infatti, da questo lavoro – che 
Gentile sceglierà di ripubblicare anche 45 anni dopo, in tutt’altro contesto, riconoscendone l’im-
portanza per la sua formazione e per i primi lineamenti di tanta parte del suo pensiero – filosofia 
e storia della filosofia diventano un’unica cosa.13 Si trattava, cioè, di pensare la storia della filo-
sofia come il precorrimento di motivi speculativi destinati a trovare successivamente il proprio 
sbocco e il proprio inveramento. Fare filosofia significava conoscere «una struttura in fieri […]; 
riassumere nell’unità dell’eterno sguardo attuale la totalità degli eventi che “successivamente” 
l’avevano condotta ad essere quella che era, non senza rinnovarsi e progredire».14 Da questo mo-
mento in poi, infatti, quello che Gentile prova a fare è tratteggiare, richiamandosi in parte al 
programma spaventiano sulla circolazione del pensiero europeo,15 un ideale quadro unitario 

                              
«istinto storiografico» che rende Gentile un «acuto storico della filosofia nonostante le sue teorie 

sulla storia della filosofia» ( P.  P IOVANI , Gentile e la sua storia della fi losofia italiana da Ge novesi  a Ma-

turi , in «Giornale Critico della filosofia italiana», 1960, pp. 437 -439). Tra le diverse posizioni in 

campo, oggi Gentile non è più considerato solo come chi ha esasperato i canoni della storiografia 

idealistica di ascendenza spaventiana, ma vi si ritrovano la convergenza di metodi e ispirazioni 

diverse.  

12 Cfr. M.  CARDENAS , Il  processo del pensiero come atto eterno. Gentile,  Garin e i l  sapere storico in  

fi losofia , in F.  CERRATO  (a cura di), Attualismo e storia.  Saggi su Giovanni Gentile ,  Rubbettino, Soveria 

Mannelli 2019, pp. 159-170.  

13 Centrale in questo senso risulta A.  DEL  NOCE , Gentile e la poligonia giobertiana ,  in «Giornale 

Critico della Filosofia Italiana», Firenze, 1959, II in cui, pur affermando un po’ forzatamente che 

la tesi giovanile di Gentile sia «la chiave di volta dell’ intera opera filosofica gentiliana» (ivi, p. 

243), l’autore sottolinea come l’impostazione teoretica, in quel primo volume, prevalga nettamente 

sulla ricostruzione storiografica, soprattutto perché il giovane Gentile si muoverebbe già nell’or-

bita dell’ idealismo immanentista.  

14 D. SPANIO , Gentile ,  Carocci,  Roma 2011, pp. 41-42. 

15 Ritenendo di poter presentare il sistema di Rosmini e le dottrine di Gioberti nelle loro 

linee innovative poiché offrivano revisioni so stanziali del pensiero metafisico e ontologico, infatti,  

Gentile impostò il suo lavoro richiamandosi a quei lavori di Bertrando Spaventa che, di lì a poco, 

avrebbe pubblicato. Si tratta cioè degli Scritti  fi losofici ,  raccolti  e pubblicati  con note e con un  discorso 

sulla vita e sulle opere del l ’autore da Giovanni Gentile  (1900), ma anche Prolusione e introduzione alle 

lezioni di  fi losofia nella Università di  Napoli ,  23 novembre -23 dicembre 1861 [1862] pubblicato da Gentile 



124 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

della storia della filosofia italiana dalla fine della Scolastica a Spaventa.16 All’interno di questo 
quadro, proprio la trattazione di Rosmini diventa uno snodo cruciale ed esemplare dell’approccio 
storiografico gentiliano oltre che germe dei lineamenti di quello che diverrà l’attualismo. 

III. IL “MIO VERO ROSMINI”17 

A partire dalla trattazione su Rosmini, dunque, per Gentile, si trattava di distinguere, di 
volta in volta, il pensiero che è eterno dalle forme storiche transeunti. In quest’ottica egli opera 
una distinzione tra la forma, ossia la scorza dogmatica (il cattolicesimo) in cui il pensiero del 
Roveretano resta imprigionato, e il suo contenuto speculativo originale e innovativo,18 reinse-
rendolo entro la più ampia trattazione del Risorgimento filosofico italiano, di cui rappresente-
rebbe un’anticipazione. A partire dal contrasto con il sensismo, che «vuotava lo spirito di ogni 
contenuto religioso e morale; e con le sue tendenze, espresse od implicite, al materialismo fiac-
cava la fede e l’energia degli animi»,19 Rosmini è considerato da Gentile l’espressione italiana 
della svolta trascendentale realizzata da Kant. Il suo contributo filosofico veniva identificato, in 
linea con le posizioni di Jaja e Spaventa,20 con l’assunzione del kantismo coperto, però, dalla 
«forma tradizionale e dogmatica del pensiero cattolico».21 Proprio questa forma storica, contin-
gente e transeunte, poteva essere accantonata per rilevare il nucleo speculativo di Rosmini di-
rettamente connesso alla ricezione del kantismo. Tant’è che Gentile parla di Rosmini come di un 
«Kant italiano», un «Kant riveduto e corretto»22 poiché, confrontandosi con il problema kan-
tiano, egli cerca di liberarlo «dal carattere scettico con cui si presentava […], con la sua [di Kant] 
dottrina del fenomeno prodotto di un’attività a priori, la cui forma è meramente soggettiva».23 

In tal senso, se, da un lato, Rosmini ha, in linea con Kant, precisa contezza del problema 

                              
con il titolo La fi losofia italiana nelle sue relazioni con la fi losofia europea, con note e appendice di  docu-

menti  (1908).  

16 Cfr. A. LO SCHIAVO , Introduzione a Gentile , Laterza, Roma-Bari 1974, pp. 20-22. 

17 GENTILE ,  Rosmini e Gioberti , cit. , p. 342.  

18 Ivi,  p. 65.  

19 Ibidem .  

20 Sulla lettura da parte di Spaventa e Jaja di Rosmini si veda G.P. SOLIANI , Rosmini,  Gentile e 

noi , in ID , Essere, l ibertà, morali tà.  Studi su Antonio Rosmini , Orthotes, Napoli-Salerno 2018, pp. 129-

156.  

21 GENTILE , Rosmini e Gioberti , cit. , p. 41.  

22 Ivi,  p. 65.  

23 Ivi,  p.  66. 



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 125 
 

ISSN 2385-216X 

conoscitivo come risultante dell’unità di forma e dato sensibile, dall’altro lato, nel Nuovo saggio 
sull’origine delle idee, egli cerca di individuare un elemento a priori della conoscenza dotato, però, 
«di valore oggettivo e indipendente dall’attività del soggetto umano: di un valore che rendesse 
possibile la ricostruzione della metafisica distrutta da Kant».24 In opposizione, dunque, al sogget-
tivismo e al conseguente scetticismo che sarebbero impliciti nella filosofia kantiana, Rosmini in-
dividua tale valore oggettivo non nella molteplicità delle categorie kantiane ma nell’unicità della 
categoria dell’Essere,25 la quale, nella sua astrazione e indeterminatezza, è sia condizione a priori 
per la conoscenza sia oggetto intuito passivamente dalla mente. Intuito che si presenta come vi-
sione, come il manifestarsi di qualcosa che già da sempre è presente allo sguardo dell’intelletto: 
un a priori della conoscenza umana che, tuttavia, eccede la consistenza del soggetto. Tale intui-
zione immediata, l’idea dell’Essere appunto, da un lato, pertiene, infatti, alla soggettività pen-
sante e, dall’altro lato, è principio oggettivo costituente la stessa forma della soggettività razio-
nale. Essa si colloca dunque a monte di ogni esperienza conoscitiva ed è implicita in ogni altra 
idea rappresentando il fonte e il lume della ragione. E però l’idea dell’Essere da sola non basta 
per produrre la conoscenza di enti che devono darsi nel concreto attraverso la sensazione. Pro-
prio la conoscenza si presenta, allora, come sintesi tra l’idea dell’essere quale forma e idea em-
pirica derivante dalla sensazione quale materia. Nella lettura gentiliana, però, che non ammette 
l’isolamento dell’intuito e del suo oggetto dalla conoscenza attuale, l’errore di Rosmini, come 
d’altra parte quello di Gioberti, è quello di separare la mente dall’oggetto ad essa relativo con il 
paralizzante risultato di non riuscire più a saldare l’uno e l’altro nell’unità del conoscere. Unità 
che non poteva risultare dalla giustapposizione di due elementi distinti ma da una sintesi a priori 
attiva e vivente nel e per il soggetto pensante. In questo modo, sia pur solo a livello germinale, 
Gentile comincia a dare forma alla tesi di un Io trascendentale e creatore.26 

In ogni caso, dietro il presunto antikantismo rosminiano si celerebbe la presa di coscienza 
e l’elaborazione del più intimo nocciolo kantiano. In tal senso, in un continuo confronto con Kant, 
nella lettura gentiliana la categoria dell’Essere non poteva corrispondere né ad un’idea innata né 
ad un concetto, bensì all’attività della mente, la quale si costituisce come pensiero pensante. 
Gentile poteva trovare, così, nella terminologia di Rosmini gli stessi contenuti di Kant. L’idea 
dell’Essere rosminiano, lungi dall’essere considerata un oggetto esterno che si manifesta alla 
mente ed è da essa intuita passivamente, veniva considerata solo nel suo aspetto formale e di-
ventava, nell’interpretazione gentiliana, una funzione della mente al pari delle categorie kan-
tiane; la percezione intellettiva del filosofo Roveretano corrispondeva alla kantiana sintesi a 
priori; il sentimento fondamentale, lungi dall’essere considerato quella sensibilità profonda che 
ci consente di avvertire quasi in sottofondo la nostra corporeità e le nostre modificazioni, era 

                              
24 Ibidem .  

25 Cfr. ivi, p. 173.  

26 Cfr. G.  SASSO , La potenza e l ’atto.  Due saggi su Giovanni Gentile ,  Firenze, La Nuova Italia 1998 

e, in particolare, il saggio Gentile e Carabellese sulla potenza e l ’atto (a proposito di  Rosmini) , pp. 101-

132.  



126 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

l’analogo dell’io penso, dell’appercezione trascendentale, della sintesi originaria, la cui espres-
sione sono i giudizi sintetici a priori. Il sentimento fondamentale veniva, dunque, letto da Gentile 
come quella struttura di passaggio e di sintesi tra senso e intelletto.27 Quell’unità, cioè, che pre-
cede gli opposti «né si distrugge con essi, poiché gli opposti, in cui si risolve, non sono pura op-
posizione, ma sintesi necessaria».28 

Quelle che per Rosmini, insomma, erano emendazioni a Kant diventavano, in Gentile, la 
traduzione italiana del criticismo tant’è che egli poteva asserire «essere l’oggettività rosminiana 
una cosa stessa con la soggettività kantiana».29 Per quanti sforzi, infatti, Rosmini facesse per stac-
care l’idea dell’Essere dalla mente per contrapporgliela come oggetto, «tutti i suoi sforzi non 
stanno a significare altro che la preoccupazione di garantire all’elemento formale e però costi-
tutivo del sapere un valore superiore al soggetto, inteso come soggetto finito: ossia quella mede-
sima preoccupazione onde era stata animato Kant».30 Poteva così concludere Gentile che tanto 
per Kant quanto per Rosmini, 

 
il valore della cognizione non si può spiegare senza ammettere una condizione dell’esperienza, non 

deducibile perciò dall’esperienza, ma presupposta da questa fin dal suo inizio, e però a priori: condizione 
che è la forma della cognizione, che da essa attinge il suo valore oggettivo (universale e necessario), lad-
dove dall’esperienza può avere soltanto la materia. Il mondo, dunque, quale noi lo conosciamo, sì per l’uno 
come per l’altro, non è un mondo che ci può esser dato dall’esperienza, ma un mondo in cui è immanente 
cotesta oggettività, che è la luce del nostro spirito. È un mondo inconcepibile senza lo spirito, perché esso 
è retto dalle leggi stesse dello spirito.31 

 
Gentile opera quindi una traduzione di Rosmini volta a cambiare segno alla terminologia 

del Roveretano così da rendere i suoi concetti delle forme di assunzione di una visione radical-
mente trascendentale della filosofia, della conoscenza e della soggettività umane. Rosmini, nella 
lettura gentiliana, fraintendendo Kant si muove, di fatto, sul terreno kantiano facendolo suo. Una 
lettura, quest’ultima, che consentirà allo stesso Gentile, che delineava attraverso il filtro kan-
tiano il suo “vero Rosmini”,32 di giungere alla consapevolezza che la natura dell’intendimento è 
di fare e produrre. 

                              
27 Si legge, infatti, nel Rosmini e Gioberti  che «il sentimento fondamentale rosminiano è nel 

suo più esteso e profondo significato unità perfetta  di senso e d’intelletto, dalla quale è resa possi-

bile la sintesi primitiva , prima funzione della ragione»:  GENTILE ,  Rosmini e Gioberti , cit. , pp. 189-190. 

28 Ivi,  p. 191.  

29 Ivi,  p. 248.  

30 G. GENTILE ,  Osservazioni , in A. ROSMINI , Il  principio della morale ,  a cura di G. GENTILE , Laterza, 

Bari 1914, p. 229.  

31 Ivi,  pp. 229-230. 

32 Cfr. GENTILE ,  Rosmini e Gioberti , cit. , pp. 341-362. 



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 127 
 

ISSN 2385-216X 

IV. IL PRINCIPIO DELLA MORALE 

Così come la teoria del conoscere rosminiana è sottoposta ad una trasvalutazione da parte 
di Gentile in cui ciascun elemento portante viene reinterpretato alla luce del trascendentalismo 
tedesco, allo stesso modo anche la trattazione morale di Rosmini subisce la medesima operazione 
sia pure ad un’altezza cronologica diversa e all’interno di un mutato contesto teorico gentiliano. 
Il confronto con Rosmini, infatti, diviene essenziale per la definizione della morale attualistica 
gentiliana. Il momento più significativo di questo confronto è segnato da una raccolta antologica, 
curata da Gentile per Laterza nel 1914, titolata Il principio della morale e destinata agli studenti. 
Senza alcuna pretesa di esaustività, Gentile sceglie una serie di estratti dalle opere rosminiane – 
dalla Storia comparatistica e critica de’ sistemi intorno al principio della morale (1837) e dai Principii 
della scienza morale (1831)33 – capaci di orientare i giovani nella dottrina morale: 

 
Ma l’intento mio, nel comporre questo libro, è stato quello di apprestare alla scuola una storia più 

che una trattazione dottrinale […] che potesse servire per un agevole e sicuro orientamento in questi 
studi, mercé l’esposizione analitica e critica di tutti i principali concetti che si sono agitati nella lunga e 
laboriosa ricerca di quel che sia la morale. Una tale esposizione […] degna in tutto d’un libro da mettere 
in mano ai giovani come esemplare, c’era, per fortuna nella nostra stessa letteratura: in una di quelle 
tante opere del Rosmini ora pochissimo lette e poco men che dimenticate.34 

 
L’antologia viene, dunque, presentata come uno strumento “esemplare” per chiunque ri-

cercasse il principio della morale senza voler cadere nelle secche del soggettivismo o dell’etero-
nomia.35 Alla raccolta antologica Gentile aggiunge anche una serie di Osservazioni a fine volume 
che confluiranno, poi, nei Fondamenti della filosofia del diritto, in cui il richiamo a Rosmini è fre-
quente e tutt’altro che marginale. Nelle Osservazioni, Gentile ancora una volta legge Rosmini at-
traverso Kant. Come, infatti, nella teoria del conoscere, Rosmini fraintende Kant e fraintenden-
dolo lo rende suo, la stessa cosa avviene, secondo Gentile, nella riflessione morale. Nel caso, tut-
tavia, della riflessione morale il filosofo di Castelvetrano individua in Rosmini un merito in più 
rispetto al formalismo kantiano, rintracciabile nella concezione dialettica del volere. Non si do-
vrebbe, infatti, dimenticare che la stesura dell’antologia coincide con l’elaborazione dell’attuali-
smo che, inevitabilmente, si interseca alla lettura che Gentile fa di Rosmini proprio in relazione 
al concetto di volontà. Egli, infatti, vede nella volontà concreta rosminiana la propria concezione 
di volontà come creatrice del mondo morale, il quale è pensabile solo in quanto creato da quella. 
Si tratta, cioè, della concezione gentiliana della soggettività radicale che fa, crea, produce non 
solo il mondo teoretico ma l’intera realtà, incluso il mondo morale, in quell’unità di conoscere e 
volere che è alla base della concezione attualistica dello spirito come teoretico e pratico insieme. 

Tornando comunque alla lettura gentiliana di Rosmini, a scoprire la potenza produttrice 

                              
33 Cfr. GENTILE , Prefazione , cit.,  p. V.  

34 Ivi,  p. VI.  

35 Cfr. ivi, p. VII .  



128 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

dello spirito di contro al naturalismo della filosofia greca è stato, per Gentile, il Cristianesimo36 il 
cui migliore interprete 

 
è quel Kant, che è così male giudicato, così male inteso da Rosmini in questa sua storia delle dottrine 

morali. Egli pel primo vide che la volontà non può avere un bene da compiere, ossia una legge, se non ha 
in sé questa legge: se non è autonoma. […] Quella libertà è la libertà della volontà che è libera perché ha 
di fronte la legge e può conformarvisi o dissentirne. L’autonomia è la libertà del volere che è libero perché 
non ha di contro a sé, ma in sé la legge, e non può non conformarvisi se realizza se medesimo. Quella 
libertà si lega perciò al concetto della dualità irriducibile di bene e di volontà: l’autonomia è l’afferma-
zione dell’unità radicale e inscindibile dei due termini.37 

 
Il fraintendimento di Rosmini, per Gentile, consisterebbe nell’aver pensato l’autonomia 

kantiana come autonomia dell’individuo, laddove essa è universale e necessaria come la legge 
morale e la volontà. Pertanto, essa non può essere individuale, ossia contingente e particolare.38 
A ciò si aggiunga che anche nella riflessione morale, come nella riflessione teoretica, Rosmini 
valuta erroneamente il soggettivismo kantiano pensandolo come opposto all’oggettività, ma «il 
soggetto da cui il Rosmini giustamente non vuole lasciar dipendere la norma della condotta, non 
ha a che fare col soggetto kantiano. Il quale è, come s’è accennato, la volontà avente una forma 
universale».39 

Gentile, tuttavia, non considera adeguatamente l’oggetto su cui Rosmini fonda la morale, 
ossia l’Essere. La critica di Rosmini a Kant, infatti, riguarda la mancata distinzione di legge e 
libertà, di «ragione come fonte della legge morale e volontà come esercizio della libertà».40 Il 
sistema dell’autonomia kantiana, in questo senso, viene criticato da Rosmini poiché, pur fondan-
dosi sull’apriorità del principio della morale, ha poi il torto di trascurare il fatto «che l’uomo si 
sottopone alla legge morale, che il suo spirito è recettivo verso la legge morale: “egli riceve in sé 
questa legge, ma non la forma; è un suddito a cui la legge s’impone, non è un legislatore che la 
impone”».41 Il rischio, insomma, che Rosmini individua nell’etica e nella soggettività trascenden-
tale kantiane è la divinizzazione dell’uomo e della ragione umana in quanto auto-legislatrice. Al 
contrario, per Rosmini, la ragione umana non è auto-legislatrice. Essa, infatti, riconosce un’ob-
bligazione nei confronti di un ordine oggettivo voluto da Dio e, dunque, altro rispetto all’uomo. 

                              
36 Cfr. GENTILE , Osservazioni , cit.,  p. 224.  

37 Ivi,  p. 225.  

38 Cfr. ivi, pp. 225-226.  

39 Ivi,  p. 226.  

40 G. CANTILLO , Antonio Rosmini:  i  principi della morale ,  in G. BESCHIN-L. CRISTELLON  (edd), Rosmini  

e Gioberti .  Pensatori  europei , Morcelliana, Brescia 2003, p. 166.  

41 Ivi,  p. 173.  



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 129 
 

ISSN 2385-216X 

La moralità, in questo senso, per Rosmini, è l’insieme di ideale e reale, di legge e volontà,42 
«quel mistico bacio, per così dire, di due forme che si completano entrambe col loro congiungi-
mento»,43 in quell’unica idea di Essere che è forma della ragione umana e garante di conoscenza 
e verità. Con il riferimento all’idea di Essere, Rosmini pone, così, in relazione la volontà e la verità 
tant’è che egli può scrivere che la morale si configura come «quel nesso che passa fra il conoscere 
una cosa per natura, e il riconoscerla per volontà: la cosa in quant’è conosciuta è verità, e il rico-
noscimento suo è atto di volontà; giace dunque l’essenza morale in un rapporto fra la volontà e la 
verità».44 Da questo punto di vista, identificando di fatto l’essere e il bene, la morale rosminiana 
si delinea come diretta conseguenza della sua teoria del conoscere poiché il bene morale è quel 
bene oggettivo conosciuto dall’intelligenza e voluto dalla volontà. In questo senso, la realtà og-
gettiva – e oggettività in Rosmini significa sempre il darsi di qualcosa, il suo manifestarsi – si 
presenta all’uomo con la pretesa di un riconoscimento, cioè come fonte di un’obbligazione, di un 
dovere che è il dovere morale. A quanto detto, inoltre, Rosmini aggiunge che 

 
la verità o cognizione delle cose appartiene all’ordine oggettivo, la volontà all’incontro appartiene 

al soggetto reale. Non istà dunque la moralità esclusivamente né nel soggetto, né nell’oggetto; né nell’or-
dine razionale (cognizione diretta), né nell’ordine fisico (soggetto); ma sì ella si forma in quel rapporto di 
convenienza che passa fra l’uno e l’altro ordine, è il bene che risulta dall’aderire il soggetto pienamente 
all’oggetto (all’ente conosciuto), o il male al non aderirvi.45 

 
Gentile non sembra cogliere il senso più intimo dell’oggettività rosminiana e, traducendola 

in un soggettivismo radicale e immanentizzandola, si avvia a rintracciare le analogie tra Rosmini 
e Kant. Entrambi, infatti, contrappongono il principio universale dell’amor proprio «alla volontà 
come principio d’una legislazione universale, che nella forma della sua universalità trova il fon-
damento della sua necessità».46 Come Rosmini nega la morale soggettivistica o eteronoma, anche 
Kant nega la possibilità «di ricavare la necessità e universalità della legge morale da fatti empi-
rici, come tutti quelli edonistici, utilitari e in generale eudemonistici, che sono semplici fatti, […] 
e non possono mai essere norme che s’impongano».47 Per questo motivo, Kant «non poteva ri-
porre il principio della legislazione universalmente valida, come necessaria nella materia 

                              
42 «La legge  è sempre un essere ideale, la volontà  è un essere reale. V’ha una convenienza 

intrinseca e di fatto, che questi due termini si accordino:  in questa convenienza sta l ’obbligazione  

e la moralità. Dico che v’ha una convenienza, che si può dire anco una necessità di fatto: poiché il 

negare di conoscere ciò che si conosce, è di fatto una contraddizione, una lotta, un disordine, che 

si chiama male, menzogna  […]»:  ROSMINI , Il  principio della morale , cit. , p. 33.  

43 Ivi,  p. 43.  

44 Ivi,  p. 42.  

45 Ivi,  pp. 42-43. 

46 GENTILE , Osservazioni , cit., p. 227.  

47 Ivi,  p. 230.  



130 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

dell’esperienza morale, ma nella forma, per cui tutta quella materia assume un valore morale».48 
Dunque, per Gentile c’è una profonda convergenza tra la morale kantiana e quella rosminiana 
poiché tanto l’uno quanto l’altro individuano il principio della morale «nella forma dello spirito 
come attività morale, come volontà, nella forma necessaria ed universale della volontà».49 

Il grande merito, tuttavia, che Gentile riconosce a Rosmini rispetto al formalismo kantiano 
risiede precisamente nel concetto di volontà. Nel formalismo etico, di kantiana origine, Rosmini 
introdurrebbe, cioè, un elemento dialettico. Il formalismo kantiano, infatti, può spiegare il bene 
ma non il male; può spiegare un bene astratto «che non è bene vero, e non si può infatti deter-
minare senza ricorrere a un principio estraneo».50 Gentile aggiunge in proposito che 

 
la forma, come definizione del carattere necessario e universale del puro volere, mi potrà dire: 

Opera in modo che la tua massima possa servire come legge universale, ma che cosa dovrò fare non potrà dir-
melo. Essa è forma vuota; e tale Kant la vuole, perché egli non vede che la forma possa altrimenti riempirsi 
che per una materia proveniente da altra sorgente.51 

 
Rosmini, al contrario, all’astratto e immobile formalismo kantiano restituisce un alito di 

vita e movimento, ossia, appunto, una visione dialettica distinguendo tra oggetto e soggetto, tra 
momento universale e momento particolare del volere, come momenti dello stesso libero vo-
lere.52 Il merito di Rosmini, perciò, sta nell’aver mantenuto quelle distinzioni che nel formalismo 
kantiano scompaiono. Proprio in quanto mantiene tali distinzioni che, tuttavia, convivono tra 
loro, poiché «il soggetto umano è pel Rosmini distinguibile, ma non divisibile in soggetto intelli-
gente e soggetto sensitivo»,53 per Gentile, «mediante il senso il soggetto coglie la realtà: ma non 
come pure senso, che non è cognizione, non è coscienza, ma pel senso unito all’intelletto come 
unità dei sue principii, e unità che si riflette su se stessa, e, percependo la propria identità, dice: 
Io».54 Rosmini, pertanto, riuscirebbe, in parte, a connettere nell’unità sintetica dell’Io tanto la 
teoria del conoscere quanto quella morale ben più di Kant, nella cui Critica della ragion pura «non 
c’è posto, né di fatto né di diritto, per il problema dell’errore» così come, nell’etica kantiana, non 

                              
48 Ibidem .  

49 Ivi,  p. 231.  

50 Ibidem .  

51 Ibidem .  

52 Cfr. p. 232.  

53 Ivi,  pp. 232-233. 

54 Ivi,  p. 233.  



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI 131 
 

ISSN 2385-216X 

c’è posto per il male.55 Insomma, quel che manca a Kant è il divenire, il processo, laddove in Ro-
smini «il soggetto […] è soggetto del conoscere in quanto è concreta potenza morale: conoscere 
insieme e volere; unità, che esso può realizzare in quanto non è realtà né identità, ma l’una cosa 
e l’altra […]».56 

Riconosciuto, tuttavia, il merito nelle distinzioni sopracitate, Gentile individua un errore 
metodico che, ancora una volta, deriva dalla traduzione gentiliana dell’oggettività rosminiana. 
L’errore metodico consisterebbe, cioè, nel presupporre nell’analisi ciò che, invece, è il prodotto 
di essa lasciandosi così sfuggire l’unità viva e originaria e risultando incapace di riunificare i due 
momenti adeguatamente distinti: 

 
così egli, distinguendo analiticamente l’oggetto e il soggetto, può ritenere anteriori i due termini 

all’atto unico dal cui seno sono stati astratti. Così, distinguendo l’astratto aspetto teoretico dal momento 
pratico dello stesso conoscere, fa precedere l’intelletto alla volontà, e tutte e due all’assenso, e il ricono-
scimento speculativo al riconoscimento pratico.  […] E così nella filosofia rosminiana non è possibile ren-
dersi conto del modo in cui si concilia la teoria della percezione intellettiva con quella dell’assenso, o 
altrimenti quella del riconoscimento speculativo con quella del riconoscimento pratico: una volta che se 
n’è fatto, come fa il Rosmini, due cose distinte, una delle quali può stare senza l’altra: il riconoscimento 
speculativo senza il pratico. Questo dovrebbe aggiungere qualche cosa al primo, arrecare un nuovo ele-
mento; e intanto il primo, se è un momento reale dello spirito, include quell’elemento stesso, che sarebbe 
la caratteristica del secondo […].57 

 
Se Rosmini, dunque, pensa i momenti dialettici non pensa l’unità come originaria rispetto 

alle distinzioni. È qui evidente, però, che Gentile non tiene conto del fatto che il principio della 
realtà, per il filosofo Roveretano, è l’oggetto ed è quest’ultimo e l’adeguamento ad esso a fondare 
e garantire la vita conoscitiva e morale dell’uomo essendo altro rispetto all’uomo e non essendo 
a sua totale disposizione. 

V. CONCLUSIONE 

Per concludere, come proponevo nell’introduzione, ho tentato di evidenziare sia l’esem-
plarità di Rosmini nella storiografia gentiliana sia l’interpretazione di Gentile della teoria del 

                              
55 Gentile, infatti,  aggiunge che «una conoscenza tutta necessariamente vera avrebbe lo 

stesso valor d’una condotta tutta egualmente buona: cioè nessun valore: perché nella sua necessa-

ria determinazione si dimostrerebbe vita naturale, non vita  dello spirito. Il quale si distingue dalla 

natura perché processo libero; e verità, quindi; ma che non è verità immediata e necessaria, ma 

verità che trionfa sull’errore; e così [… ] bene che ha ragione del male»:  ivi,  p. 233.  

56 Ivi,  p. 237.  

57 Ivi,  p. 238.  



132 FRANCESCA FIDELIBUS 
 

ISSN 2385-216X 

conoscere e della riflessione morale rosminiane. Interpretazione che, come si è visto, viene fil-
trata da Kant. Si tratta, però, di un certo Kant, filtrato a sua volta da Gentile e dall’elaborazione 
dell’attualismo che porta all’estremo la soggettività trascendentale fino a farne l’alfa e l’omega 
del reale. Anche Rosmini viene assimilato dalla lettura gentiliana, che accantona, tradendo in 
parte il testo del Roveretano, la trascendenza e la creaturalità dell’uomo, i quali rappresentano 
il cuore pulsante della filosofia rosminiana. 

 
 
 

francesca.fidelibus@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 133-142 

ISSN 2385-216X 

MARTINO BOZZA 

TINA MANFERDINI E L’INTERPRETAZIONE 
ASCETICA DEL PENSIERO DI ROSMINI 

TINA MANFERDINI AND THE ASCETIC INTERPRETATION OF ROSMINI’S THOUGHT 

Tina Manferdini develops an ascetic interpretation of Antonio Rosmini’s thought, in conti-
nuity with the new neo-Bonaventurian school of which the philosopher is an authoritative 
exponent. Rosmini is interpreted as an exponent of the tradition of ontology. Then we see 
the possibility of the ascetic union of the subject with that field of being which is the foun-
dation through the living presence of the absolute in the world of man: Christ, the one who 
manages to unite the world of man with the sphere of God. 

Tra gli anni ’60 e ’70 del Novecento presso l’Università di Bologna si crea, attorno alla figura 
di Teodorico Moretti-Costanzi, un significativo interesse per l’indirizzo di studio che il filosofo 
umbro sta indicando con il suo magistero. Tale passione per la ricerca giunge a concretarsi, da 
parte degli allievi dell’accademico bolognese, in una vera e propria scuola che decide di essere, a 
più riprese e con il cambio generazionale dei suoi aderenti, un vero e proprio cenacolo filosofico 
dedito allo studio e all’approfondimento di quei temi che il magistero morettiano ha saputo ri-
portare all’attenzione del panorama filosofico di quegli anni. Si tratta di tematiche caratterizzate 
dalla cifra della forte inattualità, se raffrontate agli interessi dominanti nella filosofia italiana 
novecentesca, Moretti-Costanzi è infatti convinto studioso della tradizione ontologica su cui la 
filosofia si è sviluppata e oltre agli autori classici di cui si sente debitore e prosecutore nell’ideale 
cammino della filosofia, egli si dichiara in totale continuità con l’ispirazione agostiniana del pen-
siero che passa poi per la meditazione di Anselmo d’Aosta e che trova il suo culmine in Bonaven-
tura da Bagnoregio. Ecco dunque che gli allievi che in due differenti momenti, cronologicamente 
distinti, si pongono in questo orizzonte di pensiero, si sentono una nuova scuola neo-bonaven-
turiana, proprio per sottolineare questa grande continuità di orizzonte di ricerca che la cono-
scenza del pensiero bonaventuriano ha saputo dischiudere. Molti e tutti importanti sono i nomi 
di coloro che partecipano a questa impresa di pensiero, che si sviluppa in seno ad un Novecento 
che sempre troppo poco riuscirà ad accorgersi di questo fermento culturale che il magistero mo-
rettiano ha saputo risvegliare; si possono certamente annoverare come partecipanti di tale ce-
nacolo di studio, nei differenti periodi che la scuola vive, Tina Manferdini, Emanuela Ghini, Alceo 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 MARTINO BOZZA 
 

ISSN 2385-216X 

Pastore, Silvana Martignoni, Enrico M. Forni, Enzo Melandri, Maria Luisa Danieli, Gianfranco 
Morra, Roberto Dionigi, Luigi Bettazzi, Antonio Schiavo, Silvano Buscaroli, Maurizio Malaguti, 
Mario Micheletti. 1  E certamente occorre poi annoverare in questo gruppo di studiosi anche 
Edoardo Mirri che, sebbene non abbia mai studiato a Bologna sotto il magistero morettiano, è, 
fin dal lavoro della sua tesi di laurea su Carabellese, allievo prima, amico e collega poi, di Moretti-
Costanzi; deve quindi essere considerato anche lui a pieno diritto come un autorevole esponente 
della nuova scuola neo-bonaventuriana, come del resto appare assolutamente da inserire in que-
sta rosa di nomi anche quello di Marco Moschini, che ha sviluppato un quindicennio di discepo-
lato con Moretti-Costanzi, fino alla morte del filosofo umbro, quando questi era ormai accade-
mico emerito, ma certamente ancora molto attivo sulla strada del pensiero. Ora, al di là di tali 
rilievi storiografici, comunque importanti per inquadrare lo sviluppo di un pensiero che parte 
da Moretti-Costanzi ma che poi sviluppa linee di originalità grazie ai tanti esponenti della scuola 
neo-bonaventuriana, occorre dire come il pensiero morettiano sia da considerare, nei sui conte-
nuti fondamentali, assolutamente molto vicino alla prospettiva filosofica che era stata aperta da 
Rosmini. Rispetto a tale continuità di pensiero tra due autori del contesto filosofico italiano è 
stato già detto in maniera approfondita da Marco Moschini in alcuni significativi scritti;2 è in-
dubbio infatti di come nelle opere di Moretti-Costanzi si possano trovare riferimenti diretti ed 
indiretti ai contenuti di pensiero rosminiani e dunque è possibile individuare una similarità di 
toni e di orizzonti di pensiero tra i due filosofi. L’obiettivo di questo saggio, dunque, vuole essere 
quello di riuscire ad evidenziare come il pensiero di Rosmini sia stato recepito ed interpretato 
da un autorevole esponente della scuola neo-bonaventuriana attraverso le categorie interpreta-
tive proprie dell’orizzonte morettiano; tale eminente esponente della scuola neo-bonaventu-
riana è Tina Mirella Manferdini, colei che, di fatto insieme a Maurizio Malaguti, ha attuato la 
prosecuzione del magistero morettiano, ampliandone l’orizzonte di studio con ulteriori originali 
interessi, presso l’ateneo bolognese. Manferdini si occupa del pensiero rosminiano in maniera 
ampia e a più riprese: nel 1965 viene pubblicato lo scritto Essere e verità in Rosmini. Successiva-
mente, nel 1979, vengono scritti tre saggi: il primo è Sapienza e cognizione di Dio in S. Bonaventura e 
Rosmini, nel quale vengono messi in relazione Rosmini a Bonaventura sul tema della sapienzialità; 
vi è poi il secondo saggio dal titolo A proposito dell’ascetica rosminiana, che rappresenta un tenta-
tivo di dare […] consistenza ad un’interpretazione ascetica di Rosmini; vi è quindi il terzo saggio 
che si concentra sul tema del corpo in Rosmini: Corporeità e sentimento fondamentale in Rosmini. 
Sempre del 1979 è l’ampio saggio dal titolo Rosmini filosofo della religione. Dopo 12 anni, nel 1991, 
Manferdini si occupa di nuovo del Roveretano attraverso un nuovo tentativo di cogliere una di-
mensione ascetica nel pensiero rosminiano: Teologia e ascesi in Antonio Rosmini. Sempre nel 1991 
viene pubblicato Il riconoscimento dell’essere nell’etica e nella politica di Rosmini, uno scritto con il 

                              
1 Cfr. E. M IRRI , Teodorico Moretti -Costanzi.  La vita e le opere ,  Carabba, Lanciano 2012.  

2 Cfr. M. MOSCHINI , Quattro appunti di  Moretti-Costanzi su Rosmini , in E. M IRRI  (ed.), Il  l inguaggio 

della mistica ,  Accademia etrusca, Cortona 2002, pp. 221 -230. Cfr. M. MOSCHINI , La fedeltà a Rosmini 

come criterio della riforma dell ’ontologismo critico in Moretti -Costanzi , in «Rosmini Studies», I , 2014, 

pp. 93-107.  



TINA MANFERDINI 135 
 

ISSN 2385-216X 

quale viene trattato il tema della filosofia pratica e sociale in Rosmini. Infine nel 1994 viene pub-
blicata l’edizione riveduta e ampliata di Essere e verità in Rosmini che in appendice contiene anche 
i quattro saggi già pubblicati su Rosmini: Corporeità e sentimento fondamentale in Rosmini, Rosmini 
filosofo della religione, Teologia e ascesi in Antonio Rosmini, Il riconoscimento dell’essere nell’etica e nella 
politica di Rosmini.  

 
Con il presente contributo si cercherà di descrivere il lavoro interpretativo che una signi-

ficativa interprete, come Tina Mirella Manferdini, della scuola neo-bonaventuriana, ha saputo 
sviluppare rispetto al pensiero rosminiano. Si cercherà di evidenziare il carattere prevalente-
mente metafisico ed anche ascetico che Manferdini individua nell’incedere dell’opera rosmi-
niana.  

Questo ultimo rilievo deve essere assunto quale proposta per un’ermeneutica ascetica del 
pensiero rosminiano, infatti per Manferdini la comprensione di Rosmini passa per un supera-
mento della sua considerazione di filosofo della conoscenza, la dimensione gnoseologica che è 
presente nelle opere del Roveretano viene infatti inquadrata come una specificazione subordi-
nata della dottrina ontologica, che sta alla base del pensiero rosminiano. Ecco dunque che la 
grandezza di Rosmini che si coglie in questo genere di approccio viene riconosciuta proprio nel 
saper esplicitare l’Essere come principio, come l’inizio, anche indeterminato, da cui prende avvio 
il reale. Questa ontologia concreta e integrale deve essere concepita come la base da cui si giunge 
alla considerazione gnoseologica rosminiana, ma partendo appunto da tale incipit Rosmini è con-
siderato come filosofo dell’Essere e solo secondariamente come filosofo del conoscere. Questo il 
punto di originalità, che contraddistingue la linea interpretativa di Manferdini; tale linea inter-
pretativa si sviluppa poi in un livello di significativo approfondimento analitico per giungere 
quindi ad affermare una continuità tra l’impianto teoretico rosminiano e quello del contesto 
della scuola neo-bonaventuriana, nell’indirizzo ascetico che tali orientamenti di pensiero sanno 
indicare.3 E proprio questa appare la questione su cui tali linee interpretative ancora invitano a 
meditare.  

Manferdini, come detto, si cimenta in un meticoloso approfondimento del pensiero rosmi-
niano e appare da subito esplicita la volontà dell’accademica bolognese di indicare la caratura di 
subalternità che la dimensione gnoseologica della riflessione rosminiana assume rispetto alla sua 

                              
3 L’ indirizzo ascetico del pensiero rosminiano non è stato trattato solo da Manferdini, ri-

spetto all ’argomento in questione vi sono molti contributi che approfondiscono il tema, di seguito 

ne vengono indicati  alcuni tra i più significativi:  M.T. A NTONELLI , L ’ascesi  cristiana in Antonio Rosmini , 

Sodalitas, Milano 1952; B. S ALMONA , Problemi di  cristologia fi losofica dell ’Ottocento , in «Ephemerides 

Carmeliticae», XXII, 1971, 2, pp. 195 – 249; G. BESCHIN  (ed.) , Filosofia e ascesi  nel pensiero di  Antonio 

Rosmini , Morcelliana, Brescia 1991; G. L ORIZIO , Teologia e “metafisica della carità” nel pensiero di  Anto-

nio Rosmini , in «Pontificia Academia Theologica», V, 2006, 2, pp. 365 -381; E. M IRRI , L ’essenza metafi-

sica del pensare rosminiano , in ID .,  Pensare i l  medesimo , Esi,  Napoli 2006, pp. 617 –  632; ID ., La fi losofia 

in A. Rosmini:  metafisica ed ascesi , in M IRRI , Pensare i l  medesimo , cit., pp. 633 – 640; P. ZOVATTO , Rosmini 

tra ascetica e mistica , in «Studia Patavina», LV, 2008, 1, pp. 255 – 269.  



136 MARTINO BOZZA 
 

ISSN 2385-216X 

primigenia matrice ontologica. Questo appare il motivo principale attraverso il quale si può leg-
gere tutto il significativo scritto interpretativo sul pensiero del Roveretano, Essere e verità in Ro-
smini. Per l’accademica bolognese infatti tutta l’opera rosminiana risulta essere depositaria di un 
carattere assolutamente antisoggettivistico e anche antiscientista e il punto di grande originalità 
in questo approccio emerge dalla volontà di cogliere una linea di forte continuità tra l’approccio 
rosminiano e l’orizzonte di pensiero che è stato dischiuso da Agostino; in diverse parti di questo 
scritto è infatti esplicitata la suggestione della continuità tra i due autori e il senso di questa 
continuità risiede per Manferdini tutto in un comune riferimento ad un orizzonte di intelligibi-
lità che risulta onnicircoscrivente in quanto infinito. Tale principio ontologico risulta essere il 
fondamento da cui prende avvio poi la cognizione del reale, ma senza tale fondamento ogni 
azione cognitiva, quindi di orizzonte gnoseologico, sarebbe priva di significato ed anche impos-
sibile; ecco dunque il senso dell’orientamento ontologico che Manferdini coglie in continuità con 
Agostino, afferma infatti la stessa accademica bolognese nel testo in questione:  

 
C’è in questa dottrina rosminiana della prima ed essenziale verità come fondamento ontologico 

della cognizione, la ripresa deliberata e consapevole della nozione agostiniana della verità: “Veritas est 
quae ostendit id quod est”, per cui la verità per essenza è considerata da Agostino come la prima e perfetta 
similitudine dell’Essere Assoluto.4  

 
Questa che è dunque una visione ontologica del reale, porta all’attenzione dell’interprete 

una cognizione dell’essere che viene definito da Rosmini come indeterminato, tale indetermina-
tezza viene letta da Manferdini come quella generalità, detta anche virtualità, dalla quale ven-
gono poi a discendere tutte le diverse catalogazioni dell’essere, che viene così colto in una plu-
ralità di maniere grazie all’attività del soggetto. Con questa linea interpretativa Manferdini 
giunge anche a dare un significato ben preciso al grande lavoro che Rosmini ha sviluppato sulla 
gnoseologia; tale lavoro ha un senso ben preciso perché riguarda ciò che il soggetto compie per 
la comprensione di quell’essere che però, ciò deve rimanere sempre presente, è fondamento. 
Ecco dunque spiegato il primato dell’ontologia che Manferdini individua nel pensiero rosmi-
niano, tale primato non mortifica, ma anzi dona nuova consistenza anche alla parte gnoseologica 
dell’opera rosminiana. La centralità dell’essere viene ancora sottolineata quando Manferdini evi-
denzia la differenza che Rosmini esplicita tra l’attività dell’intuito e quella della riflessione. Se 
infatti da un lato con l’intuito il soggetto coglie l’essere in maniera immediata, nella stessa atti-
vità dell’intuizione, dall’altra parte, con la riflessione, il soggetto riesce a dare un nome all’essere 
che è stato intuito. Tale differenziazione dell’azione conoscitiva attuata dal soggetto indica il 
fatto che allora per Rosmini il senso dell’intuizione consista nel fatto che la mente non va ad 
essere preesistente rispetto all’intuizione dell’essere, ma è invece l’essere che ha un primato 
nella sua consistenza originaria per l’esperienza umana. Scrive in tal proposito Manferdini: «È 
evidente dal tenore di questa affermazione la non preesistenza della mente rispetto all’intuito 

                              
4 T. MANFERDINI , Essere e verità in Rosmini , Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1994, p. 36.  



TINA MANFERDINI 137 
 

ISSN 2385-216X 

dell’essere: anzi può ben dirsi che la mente è formata proprio dall’intuito dell’essere che costi-
tuisce l’atto immanente in cui essa consiste».5 Questa affermazione del primato ontologico che 
risulta interpretabile nel pensiero rosminiano è il filo conduttore di tutta la prima parte dello 
scritto di Manferdini, sembra anzi poter essere letta quasi un’esigenza di dimostrare tale primato 
da parte dell’autrice, quasi a voler liberare l’orizzonte interpretativo rosminiano di qualsiasi re-
siduo gnoseologico, a vantaggio di un’interpretazione ontologica. Anche nel momento in cui si 
parla del sintesismo, Manferdini accentua tale distacco dalla prospettiva gnoseologista e infatti 
sostiene che: 

 
Quello che Rosmini respinge radicalmente è la concezione di una mente che sia tale indipendente-

mente dall’essere e che si definisca come vuota capacità soggettiva di adeguamento all’essere. Il dualismo 
gnoseologico e rappresentativo si supera ove si affermi, come fa Rosmini, che l’essere è il fondamento 
costitutivo e il principio formale della mente: per cui tra l’essere oggettivo e la mente vi è un sintesismo 
o un nesso ontologico originario.6 

 
Tale prospettiva ermenuetica che Manferdini vuole aprire risulta in effetti in continuità 

con la scuola e l’orientamento da cui la stessa filosofa deriva, così anche il pensiero rosminiano, 
già messo in continuità con quello di Agostino, risulta in linea di continuità anche con quell’oriz-
zonte del coscienzialismo a cui Manferdini evidentemente si sente vicina. Così ecco che, una volta 
allontanato il metro gnoseologico per la comprensione di Rosmini, si affaccia un riscontro di 
similarità con l’indirizzo coscienziale del pensare. L’orizzonte aperto da Rosmini con il concetto 
di intuizione riesce a far stabilire una continuità abbastanza evidente con una matrice ontologica 
del pensare e appare significativo che Manferdini voglia tradurre questa volontà di superare lo 
scientismo, che di per sé è palese in Rosmini, con un atto che riconduce la sfera del conoscere ad 
un’attività dello spirito più alta. Manferdini si pronuncia in una proposta interpretativa che cer-
tamente appare stimolante per la riflessione, così infatti scrive la filosofa bolognese: «Se il cono-
scere è un atto di coscienza in cui si esplicita l’ente intellettivo e razionale, bisognerà, in forza 
della prospettiva ontologica, dichiarare la essenziale appartenenza del conoscere all’essere».7 Si 
traspone così il luogo del conoscere nella coscienza, ecco allora che appare il coscienzialismo che 
fa da sfondo ad una tale interpretazione. Questa comprensione rosminiana attuata da Manferdini 
poggia le sue fondamenta in quella che viene denominata un’ontologia del conoscere, infatti 
viene ravvisato come in Rosmini il rischio di un nuovo dualismo tra soggetto conoscente e og-
getto conosciuto sia fugato proprio in virtù di un nesso di partecipazione tra il soggetto che 
svolge l’attività cognitiva e l’oggetto che non appare come una mera passività. Infatti soggetto e 
oggetto sono concretati nella medesima realtà di cui partecipano, di cui sono evenienze e di cui 
l’oggetto conosciuto è anche fondamento; ciò che giunge a certificare l’annullamento di qualsiasi 
rischio di fusione della prospettiva del soggetto e dell’oggetto è proprio l’intuizione, la quale 

                              
5 Ivi,  pp. 43 – 44.  

6 Ivi,  p. 47.  

7 Ivi,  p. 60.  



138 MARTINO BOZZA 
 

ISSN 2385-216X 

sancisce insieme la differenza tra l’essere ideale e il soggetto reale, ma, allo stesso tempo, garan-
tisce che entrambi siano compresi in una prospettiva di partecipazione; infatti Manferdini legge 
l’azione dell’intuito come una vera e propria partecipazione ontologica tra soggetto e oggetto 
che non attua un’identificazione ma piuttosto riesce a stabilire quella che viene chiamata «una 
congiunzione di presenza».8 Questa certezza di un orizzonte in cui non si scorge la dualità, ma al 
contrario la partecipazione, fa giungere Manferdini ad affermare che dunque tale comune luogo 
in cui essere e soggetto si trovano collegati, ma non indistintamente uniti, possa essere solo 
quello della coscienza. Questo senso di unione, di comunanza primigenia che emerge da questa 
interpretazione di Rosmini, viene a più riprese ribadito da Manferdini, alcuni passaggi in parti-
colare sembrano molto espliciti:   

 
Si potrebbe anche dire che l’atto dell’intuito ha due versanti o aspetti complementari: dalla parte 

dell’essere esso coincide con l’automanifestazione che ne costituisce la presenzialità della mente; dalla 
parte del soggetto esso coincide con quel “senso spirituale” di ricezione, che la facoltà d’intuire l’essere 
comporta. Rosmini parla di due atti, ma si potrebbe meglio parlare di due aspetti del medesimo atto che 
comporta a parte objecti la non passività, ovvero lo stato impassivo della pura presenzialità o dell’evidenza 
dell’essere, mentre a parte subjecti comporta il carattere di recettività che l’intuizione postula in quel sin-
golare sentimento sostanziale che per Rosmini è lo spirito, o anima.9 

 
La lunga citazione rende bene l’idea di appartenenza del soggetto ad una sfera più alta, 

appunto a quel fondamento che a poco a poco conosce, anche se non riesce mai a disvelare com-
pletamente l’essere nella sua completezza; il riferimento finale allo spirito, o anima, riesce a tra-
smettere tutta questa attenzione che anche Rosmini riserva, pur non citandola in maniera di-
retta, alla coscienza. Manferdini insiste lungamente su tale punto e spiega perché possa essere 
proprio corretto parlare di coscienzialismo per quanto concerne il pensiero del Roveretano: «Si 
chiarisce così ancora meglio il significato “coscienzialistico” dell’oggettività dell’essere, in 
quanto essa è la relazione che l’essere ha con una mente, e che si esprime nella legge secondo la 
quale il pensiero è, per sua natura, fondato e criteriato dall’oggetto».10 E ancora, le parole dell’ac-
cademica bolognese riportano alla matrice coscienziale del pensiero quando commentano dei 
passaggi della Teosofia rosminiana cogliendo la congiunzione della mente all’essere che le sta a 
fondamento: «...la mente – si potrebbe dire – non tanto pensa l’essere , bensì pensa nell’essere 
che le è costitutivamente presente nell’intuito primo: e pensando, inscrive tutte le entità che 
sono termini dei suoi atti di pensiero nel “contenente massimo”, cioè entro l’orbita onnicirco-
scrivente dell’essere».11 In definitiva, tutta la prima parte di questa opera che Manferdini svi-
luppa sull’interpretazione del pensiero rosminiano verte su uno sforzo di comprensione che sap-
pia valorizzare l’aspetto coscienziale che si può cogliere nel percorso di pensiero di Rosmini; 

                              
8 Ivi,  p. 62.  

9 Ivi,  p. 50.  

10 Ivi,  p. 53.  

11 Ivi,  p. 65.  



TINA MANFERDINI 139 
 

ISSN 2385-216X 

chiaramente, in tale linea interpretativa, la Teosofia risulta come l’opera preminente, che possa 
riuscire ad evidenziare meglio un tale modo di approcciarsi alla concretezza del reale intesa a 
livello coscienziale. Si nota infatti come dalle parole di Manferdini traspaia un grande apprezza-
mento per l’opera rosminiana in questione, che certamente però non esaurisce i suoi contenuti 
in questa constatazione dell’orizzonte coscienziale che si apre. La filosofa bolognese coglie pro-
prio a partire dalla Teosofia la presenza di quegli elementi ascetici del pensiero rosminiano che 
lo farebbero appunto stare ancora più vicino all’indirizzo coscienziale della scuola neo-bonaven-
turiana. In questa operazione di interpretazione ascetica del pensiero rosminiano, tuttavia Man-
ferdini appare meno decisa nelle enunciazioni rispetto a quanto non riesca a fare a proposito 
dell’indirizzo ontologico e coscienziale che sa leggere in Rosmini, forse conscia di come si possa 
trattare di un’interpretazione ancor più libera del pensiero Rosminiano. Così, va detto, Manfer-
dini cerca anche altre vie per dimostrare questo taglio ascetico che vede nel pensiero rosminiano, 
non limitandosi quindi solo alla considerazione della Teosofia, ma approfondendo il confronto 
anche con altri testi rosminiani negli altri saggi che scrive sempre a proposito del pensiero del 
Roveretano. La matrice ascetica del pensiero di Rosmini, per Manferdini, emerge in realtà già 
nella Teosofia, quando viene a darsi quello che viene dichiarato da Rosmini come il primato della 
teosofia rispetto alla filosofia. Andando ancora a sottolineare il filo rosso che lega Agostino e 
Rosmini, scrive infatti Manferdini in proposito che:  

 
Si dimostra perciò ancora una volta che il criterio di verità fondamentale è quello ontologico; e 

forse sarebbe più corretto dire addirittura “teosofico”, proponendo una precisazione tutt’altro che su-
perflua agli effetti del nostro discorso. Infatti la teosofia è più comprensiva della ontologia, perché include 
in sé anche la considerazione propriamente teologica; il che significa che l’essere del teosofo è arricchito 
di quella peculiare prospettiva che la riflessione guadagna quando entra nella dimensione specificamente 
teologica. Dice in proposito Rosmini che l’ontologia e la teologia hanno per loro comune materia l’essere, 
e sono pertanto entrambe delle “teorie dell’essere”: solo che l’ontologia è la teoria dell’essere comune, la 
teologia è la teoria dell’essere proprio, cioè Dio stesso; e la prima dipende in certo senso dalla seconda.12 

 
Il passaggio risulta certamente significativo perché nel momento in cui si dischiude la pro-

spettiva del divino, quell’indeterminatezza dell’essere ideale viene meno e la persona viene a 
trovarsi concretamente di fronte alla possibilità della realizzazione, come se l’attesa escatologica 
che non viene mai soddisfatta appieno dalla filosofia, nella teosofia possa trovare un compi-
mento. Tale concreta sfera dell’autenticità è aperta però solo da una prospettiva che è quella del 
divino. Manferdini sottolinea come in Rosmini non vi sia la dichiarazione di una piena comple-
tezza dell’ordine naturale umano come del resto non vi è una totale completezza, per le capacità 
umane di comprensione, nell’ordine ideale divino, ma quest’ultimo, pur rimanendo indefinito, 
poiché Dio stesso all’occhio dell’uomo non può assumere contorni nitidi, indica la via della com-
piutezza per l’uomo. Manferdini vede così in Rosmini il tratteggiarsi di una mens che sia consi-
derata capax Dei perché «ciò è possibile per il fatto che il primo atto dell’intelligenza appartiene 

                              
12 Ivi,  pp. 142 –  143.  



140 MARTINO BOZZA 
 

ISSN 2385-216X 

per sua natura al pensare assoluto: e questo atto, che si mantiene sempre vivo, alimenta dall’in-
terno, stimola e accompagna tutti gli altri atti di pensiero».13 Ancora, si coglie bene quale sia il 
motivo di questo primato ontologico: è la questione del principio, dell’istanza prima che regge 
ed è fondamento della realtà ed anche del pensiero; questo incipit attraverso la sfera del divino 
non ha più solo una consistenza ideale, ma diviene reale, concreto. Tale concretezza è data dalla 
presenza, e si tratta di una presenza ben precisa: si tratta del divino che è nel mondo dell’uomo, 
che si coglie, prima, come valore morale e come sentimento, poi invece come vero e proprio 
dono, quella caritas che si fa azione concreta, dono, immersione empatica nella vita dell’altro: in 
questo consiste la presenza viva del divino nella vita dell’uomo. Questo appare davvero come il 
punto di grande originalità che Manferdini coglie nel pensiero rosminiano, facendone emergere, 
soprattutto in altri testi, la significativa continuità rispetto alla vita del Roveretano, che appare 
proprio come colui che fa di un pensiero, che pone la carità a suo basamento, il fondamento di 
una reale esistenza. Manferdini scorge questo afflato caritativo, sia di vita che di pensiero, 
quando presenta la dottrina della inoggettivazione rosminiana trattata nella Teosofia; per la filo-
sofa bolognese tale dottrina «...è, generalmente parlando, l’atto con cui il soggetto trasporta se 
stesso in un’altra entità, ma solo in quanto essa è contenuta nell’essere oggettivo; quindi l’inog-
gettivazione è sempre, fondamentalmente, un inserimento dell’io nell’essere dell’oggetto, come 
la parola stessa indica».14 Questa dottrina, della quale Manferdini è conscia di come occupi uno 
spazio esiguo nell’opera rosminiana, assume però un ruolo chiave per la comprensione ascetica 
di Rosmini, vi è infatti il chiaro rimando all’alterità, questo è ciò che Manferdini vuole sottoli-
neare: l’uscita da sé per entrare in relazione in maniera autentica nell’altro può avvenire solo 
con uno sforzo caritativo, quindi extrarazionale. Tale azione implica che l’uomo compia un de-
ciso slancio verso Dio, l’unica forza in grado di far muovere l’uomo verso il diventare egli stesso 
carità, altrimenti sarebbe uno sforzo impossibile per l’uomo, senza questa uscita da sé non po-
trebbe mai essere in grado di giungere all’amore reale, all’amore che si dona, le parole di Man-
ferdini in proposito risultano particolarmente significative:  

 
In questo atto di partecipazione amorosa, cioè in quanto sperimenta in sé qualcosa dell’amore 

eterno, l’io conosce e intende sperimentalmente, cioè mediante un sentimento intellettivo e al tempo 
stesso morale, quella divina soggettività che è mistero incomprensibile per la ragione naturale. […] Si 
aggiunga inoltre che l’inoggettivazione soprannaturale raggiunge il suo vertice di concretezza quando si 
attua nella persona divina del Verbo, che nella realtà umana si chiamò Gesù Cristo, e che stabilisce la 
possibilità di un diretto congiungimento dell’uomo con Dio.15 

 
Ecco dunque il legame con l’ascetica che Manferdini non può fare a meno di cogliere. È 

nella carità, che lo stesso Rosmini ha messo a fondamento della propria esistenza, che si concreta 
quello sforzo di amore disinteressato e gratuito che l’uomo da solo non potrebbe compiere e che 
solo lo slancio verso l’assoluto può realizzare, attraverso la presenza mediatrice di un Dio che si 

                              
13 Ivi,  p. 153.  

14 Ivi,  p. 162.  

15 Ivi,  pp. 169 –  170. 



TINA MANFERDINI 141 
 

ISSN 2385-216X 

fa uomo: il Cristo dunque. Questo motivo ascetico del pensiero rosminiano viene di nuovo perse-
guito da Manferdini anche negli altri saggi che dedica a Rosmini, soprattutto in Teologia e ascesi 
in Rosmini si nota il tentativo di Manferdini di ampliare l’orizzonte di riferimento con l’analisi di 
ulteriori testi rosminiani. In questo scritto in particolare i riferimenti vertono soprattutto sul 
volumetto Massime di perfezione cristiana. Ciò che subito si nota è come Rosmini venga definito fin 
dalle prime pagine come un asceta e la sua filosofia venga caratterizzata come un’onto-teologia, 
in secondo luogo, in continuità con quanto precedentemente affermato, viene sottolineata la 
prospettiva cristocentrica che viene riscontrata nel pensiero rosminiano; questo appare un 
punto fondamentale perché una visione ascetica necessita assolutamente della figura centrale 
del Cristo quale presenza mediatrice che permette l’avvicinamento di uomo e Dio. Questa cen-
tralità del Cristo appare il motivo principale degli altri scritti di Manferdini su Rosmini che 
nell’ottica dalla lettura ascetica, che qui si sta presentando, appaiono significativi. Infatti la di-
mensione del sacrificio, che appare un punto sempre presente in Rosmini, assume la possibilità 
della reale attuazione solo se si accetta la mediazione del Cristo, Egli è il vero portatore della 
carità nel mondo: «La carità, comparsa sulla terra con l’avvento dell’Uomo-Dio, si propaga rapi-
damente a tanti altri uomini puri di cuore, che si incorporano a Cristo realizzando la Chiesa da 
Lui voluta e istituita, come corpo mistico di cui Egli è il Capo»,16 o ancora si legge nel saggio in 
questione: «La carità di Cristo, come amore discendente dalla divina trinità, costituisce e ali-
menta la più perfetta giustizia del cristiano che ne riceve il dono tramite lo Spirito Santo».17 Allo 
stesso modo questo tema centrale dell’opera redentrice di Cristo si esplicita anche in un altro 
saggio che Manferdini dedica a Rosmini, Rosmini filosofo della religione, ed anche in questo caso, 
con riferimento questa volta prevalentemente all’Antropologia soprannaturale, viene ad eviden-
ziarsi questa attenzione per la cristologia rosminiana, si legge infatti: «La base della religione 
soprannaturale è in quella che San Paolo chiama uomo interiore, seguendo la predicazione di 
Cristo secondo cui il Regno di Dio non al di fuori, in qualche luogo esterno, ma nell’interiorità 
dell’anima e dello spirito dell’uomo»,18 o ancora, rispetto a tale contenuto, scrive sempre Man-
ferdini: «... il nuovo sentimento sostanziale prodotto dall’azione di Dio sull’essenza dell’anima 
equivale ad un incremento qualitativo e quantitativo dell’anima stessa, che viene così abilitata 
alle opere della vera carità».19 È chiara così la lettura che Manferdini dona del Rosmini asceta, si 
cerca di cogliere come l’impostazione filosofica che emerge sia molto vicina a quella della scuola 
da dove la stessa accademica bolognese proviene: si guarda alla realtà senza ridurla al semplice 
atto del pensare, ma in quella realtà si scorge una profondità mai riducibile che chiama l’uomo a 
carpire il senso; tale valore ontico non si coglie in luoghi inusitati ed elitari di pensiero, ma in un 
dimensione che invece risulta quella propria della concretezza, la dimensione dell’amore che 

                              
16 T. MANFERDINI , Teologia e ascesi  in Rosmini , in EAD . , Essere e verità in Rosmini , cit., p. 299.  

17 Ivi,  p. 288.  

18 T. MANFERDINI , Rosmini fi losofo della religione , in EAD ., Essere e verità in Rosmini , cit. , pp. 234-

234.  

19 Ivi,  p. 236.  



142 MARTINO BOZZA 
 

ISSN 2385-216X 

diviene carità. E per giungere ad una tale dimensione occorre che l’uomo sappia elevarsi oltre se 
stesso attraverso l’unica presenza che rende testimonianza concreta della prossimità dell’asso-
luto nel mondo dell’uomo: il Cristo.  

 
 
 

martinobozza@hotmail.com 
 

(Università degli Studi di Trento) 

mailto:martinobozza@hotmail.com


 

Focus 
«Investigare nelle più antiche e scarse memorie che ci pervennero le tracce della 

separazione [tra l’essere puro e la vita], notare i passi co’ quali ella andò completandosi, 

indicare le due dottrine la mitica e popolare, e la filosofica a cui diede origine, fissare i 

caratteri dell’una e dell’altra, seguire entrambi ne’ loro svolgimenti e nelle loro vicende fino 

alla venuta di Gesù Cristo, ecco il filo che solo può indicare la via nel gran labirinto delle 

opinioni e pratiche religiose invalse nel mondo prima di Cristo». Così, com’è noto, Antonio 

Rosmini descrive, in Del divino nella natura, la via, ovvero il ‘metodo’, per affrontare la 

questione della diversità delle opzioni religiose. Una prospettiva ‘cristocentrica’, quella 

proposta dal filosofo roveretano, che, ovviamente, è destinata a imbattersi anche in dissensi 

e aporie a mano a mano che il fenomeno del pluralismo religioso – che riguarda non solo la 

crescente varietà delle appartenenze confessionali, ma anche il diffondersi delle non 

appartenenze o delle appartenenze a bassa soglia, genericamente riconducibili alla categoria 

della ‘secolarizzazione’ – si espande e affina. In tale contesto, sono componibili, e se sì in quali 

termini, i dissensi, le discordie, le diversità? È possibile, e se sì come, conciliare varietà delle 

opzioni e ricerca della verità? Il dialogo tra persone religiose può essere una tale via di 

composizione e conciliazione o è destinato a naufragare di fronte a difficoltà insormontabili? 

Una tolleranza reciproca, attiva e pensosa può proporsi come ipotesi etica e politica reale o è 

destinata a rimanere una prospettiva meramente utopica? Ne ha discusso, nel 2019, il 

Convegno della Associazione Italiana di Filosofia della Religione, tenutosi presso l’Università 

di Genova. A due anni di distanza dal Convegno, si offrono qui alle nostre lettrici e ai nostri 

lettori, opportunamente integrati anche con apporti originali, alcuni dei contributi 

presentati a quel convegno, nella convinzione che il focus sul rapporto tra dialogo 

interreligioso e pace tra i popoli debba restare, sempre e ancora, necessariamente aperto. 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 145-155 

ISSN 2385-216X 

ROBERTO CELADA BALLANTI 

NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI 
INTERRELIGIOSI IMMAGINARI. 

DAL DE PACE FIDEI DI NICCOLÒ CUSANO AL 
COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES DI JEAN BODIN 

IN THE MIRROR OF IMAGINARY INTERRELIGIOUS DIALOGUES. 
FROM NICCOLÒ CUSANO’S DE PACE FIDEI  

TO JEAN BODIN’S COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES. 

The essay proposes an analysis of Niccolò Cusano’s De pace fidei, highlighting the presence 
in it of the relationship between the universality of the “una religio” and the peculiarity of 
the “varietas rituum”, according to a dialectic which seeks to keep them in balance. During 
the analysis, it is revealed that “una religio” is not simply Christianity in the ecclesiastical 
and orthodox sense, but a universal and rational religion which is able to embrace the plu-
rality of religions without identifying with any one of them. The second part of the essay is 
focused on Jean Bodin’s Colloquium heptaplomeres, highlighting the process of seculari-
zation that took place after Cusano’s work. 

I. SU ALCUNI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 

Due colloqui interreligiosi, entrambi immaginari e separati dai centoquarant’anni cruciali 
della moderna storia politico-religiosa europea, inanellano idealmente il terminus a quo e il termi-
nus ad quem della coordinata che si assume qui a oggetto di analisi. Il primo si svolge nella sfera 
celeste ed è rappresentato dal De pace fidei di Niccolò Cusano, mentre il secondo ha sede a Vene-
zia, nella casa di un dotto patrizio, Paolo Coroneo, ed è illustrato nel Colloquium Heptaplomeres di 
Jean Bodin, opera risalente agli anni 1593-96.  

Tra il 1453, l’anno che segna l’evento che spinse Cusano a comporre il trattato suddetto, la 
caduta di Costantinopoli per mano di Maometto II, e il 1593, cui è legata la conversione di Enrico 
IV al cattolicesimo e l’inizio della pacificazione che porterà la Francia all’Editto di Nantes (1598), 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

stanno dunque, come sospesi fuori del tempo dove giunge solo l’eco lontana del fragore delle 
armi, quei due luoghi dell’anima: il cielo, o «caelum rationis»1 dove, in presenza del Verbo, degli 
angeli, di Pietro e Paolo, si svolge il dialogo interreligioso cusaniano, in attesa di riunire a Geru-
salemme i rappresentanti delle nazioni al fine di fondare sull’una religio la pace perpetua tra le 
genti; e Venezia, avvertita da Bodin come luogo di libertà istituzionale e di tolleranza – più idea-
lizzato che reale, in realtà, solo se si pensa che, in quegli stessi anni, nel palazzo di un altro pa-
trizio veneziano, il Mocenigo, prendeva avvio la tragedia di Giordano Bruno – e, in questa città, 
la casa di Coroneo, che ospita l’amabile conversazione tra sette esponenti di fedi religiose, quasi 
a creare un cenacolo segnato dai tratti dell’utopia rinascimentale, microcosmo in cui si rispec-
chia l’armonia universale.  

Ma tra quei due topoi stanno, anche, i centoquarant’anni cruciali della storia religiosa mo-
derna europea. Tra la caduta di Costantinopoli e la guerra di religione che scoppia in Francia 
nella seconda metà del Cinquecento, di cui l’opera di Bodin riflette gli esiti, si può ben dire che 
la cultura europea scopra, ed è scoperta perturbante, il problema del plurale religioso, della con-
vivenza tra fedi e religioni diverse.  

Perturbante, è lecito dire, è quell’avvertimento – l’avvertimento del Due, del Duale –perché 
irrompe attraverso la forma di contesa più ardua e folle, la guerra: come scontro tra religioni e 
civiltà nel caso del 1453, come scontro confessionale che succede alla Riforma protestante, nel 
caso della guerra civile francese. Questa precede la Guerra dei Trent’anni (1618-1648), che si chiu-
derà con la pace di Westfalia la quale, nel riprendere il principio del «cuius regio, eius religio», 
sigillerà la fine senza ritorno dell’unità confessionale europea.  

Ora, improvvisamente proiettata in una condizione plurale, alla cultura europea mancano 
le categorie per affrontarla e pensarla. La modernità viene presa da ciò che con Pietro Piovani si 
potrebbe definire «incubo della “polverizzazione”».2 La coscienza moderna si imbatte in un plu-
ralismo non pacifico ma conflittuale, a cui mancano le categorie per pensarsi. Manca una gram-
matica della convivenza, una sintassi del plurale, come se quella coscienza non fosse dotata di un 
logos idoneo a pensare e a nominare il proprio dramma.   

Se tale è il quadro, si potrebbe dire che i due dialoghi interreligiosi qui fatti oggetto di ana-
lisi rappresentano, a mio avviso, uno specchio ustorio entro cui si vedono, come focalizzati in 
una luce tersa, gli effetti di quell’angoscia del Due e insieme i germinali sforzi di padroneggiarla 
concettualmente.  

                              
1 L’espressione ricorre verso la fine del De pace fidei : «Conclusa est igitur in caelo rationis 

concordia religionum modo quo praemittitur» ( NICOLAI DE CUSA  Opera omnia , iussu et auctoritate 

Academiae Litterarum Heidelbergensis ad codicum fidem edita, VII , De pace fidei  cum Epistula ad 

Ioannem de Segobia ,  edd. R. Klibansky et H. Bascour, In aedibus Felicis Meiner, Hamburgi 1959, p. 

62).  Sulla difficoltà di interpretare e tradurre l ’espressione cusaniana «in caelo rationis» cfr. le 

osservazioni di M. Merlo in N.  CUSANO , Congetture di  pace. Scritti  irenici , a cura di M. Merlo, Edizioni 

del Cerro, Tirrenia (Pi) 2003, p. 54, nota n. 43.    

2 P.  P IOVANI , Giusnaturalismo ed etica moderna , nuova ed. a cura di F. T ESSITORE , Liguori, Napoli 

2000, p. 86.  



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 147 
 

ISSN 2385-216X 

II. 1453. NICCOLÒ CUSANO, IL DE PACE FIDEI E IL DE VISIONE DEI 

Vengo allora, in questo risalimento all’alba del moderno, a dire qualcosa di più specifico su 
Cusano, soffermandomi su due trattati scritti nel 1453, ossia il De visione Dei e il De pace fidei.  

Ci sono molti buoni motivi per considerare il 1453 come un crocevia epocale e una delle 
date inaugurali del moderno, forse, addirittura, nella nebulosa delle date indicabili, quella deter-
minante: a Occidente, in quell’anno, giungeva a conclusione la guerra dei Cent’anni, l’intermina-
bile, logorante conflitto che aveva visto opporsi a più riprese, dal 1337, Inghilterra e Francia. 
L’età delle nazioni e dei sentimenti nazionali rivali era così iniziata. A Oriente, il 29 maggio di 
quell’anno, come ho già ricordato, dopo poco meno di due mesi di assedio, i Turchi entravano a 
Costantinopoli, e Maometto II poteva ringraziare Allah, il Dio vittorioso, nella basilica di Santa 
Sofia, mentre l’ultimo imperatore bizantino, Costantino XI, moriva durante la difesa della città. 
L’orrore che il racconto delle atrocità commesse nella conquista dell’antica capitale imperiale 
suscitò in Occidente (si pensi alle celebri testimonianze di Isidoro di Kiev o di Niccolò Barbaro) 
fu enorme.3 L’espansione turca nei Balcani era una realtà vicina con cui l’Europa cristiana, con 
terrore, si accorse di dovere fare i conti. L’alba del moderno, si potrebbe dire, assiste a un vero e 
proprio scontro di civiltà.   

Ora, in quell’anno drammatico e memorabile, Cusano, a quel tempo vescovo di Bressanone, 
divenuto tale nel 1450, scrisse, nell’arco di due mesi, tra il settembre e l’ottobre, due trattati 
fondamentali: il De visione Dei e il De pace fidei. A intrecciarli non è solo la prossimità cronologica. 
Entrambi, in realtà, schiudono una scena in cui i punti cardinali del mondo così agitati da con-
trasti politici e da scontri religiosi potevano ricomporsi in unità, in cui Oriente e Occidente po-
tevano adunarsi sotto lo sguardo di Dio.  

Così, tanto il «teatro celeste»4 del De pace fidei, dove i rappresentanti delle nazioni si levano, 
uno dopo l’altro, al cospetto del Verbo per riconoscere, in una pedagogia religiosa, il presupposto 
che li lega all’unica e inviolabile religione, quanto la «liturgia matematica»5 allestita nel De visione 
Dei, nella quale i monaci, in una sorta di esperimento ottico che aiutasse a entrare nella teologia 
mistica, «nella santissima tenebra», sono invitati a fissare una icona Dei, un volto appeso a una 
parete, spostandosi di fronte a esso e continuando a guardarlo, hanno al loro centro l’occhio di 

                              
3 Cfr. i  documenti riportati nella Praefatio editorum  in NICOLAI DE CUSA  Opera omnia ,  VII, De 

pace fidei ,  cit. , pp. IX ss. Si veda, inoltre, La caduta di Costantinopoli , a cura di A. PERTUSI ,  Mondadori,  

Milano 1976, 2 voll. Cfr. anche C.  VASOLI , L’ecumenismo di Niccolò da Cusa , in Cusano e Galileo ,  «Archi-

vio di filosofia», Cedam, Padova 1964, in  particolare pp. 9-11. Un’efficace ricostruzione dell’assedio 

e degli ultimi giorni di Costantinopoli  è quella di R.  CROWLEY , 1453. La caduta di Costantinopoli , tr.  it. 

di F. SABA SARDI , Bruno Mondadori,  Milano 2008, in particolare capp. 8 ss.    

4 M.  DE CERTEAU , Nicolas de Cues: le secret d’un regard , in «Traverses», 30-31 (1984), p. 70. I l  

saggio, in forma completa, si legge in M.  DE  CERTEAU , Fabula mistica  II.  XVI-XVII  secolo ,  ed. it.  a cura 

di S. FACIONI , Jaca Book, Milano 2016, pp. 29 -88.  

5 ID ., Nicolas de Cues: le secret d’un regard ,  in «Traverses», 30-31 (1984), p. 78.  



148 ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

Dio. Icona del Dio che tutto vede, visio videntis, visione del theoros, del Dio vedente, come Cusano 
chiama Dio.  

D’improvviso, nel semicerchio dei monaci, insieme spettatori e attori di tale liturgia speri-
mentale, subentra lo stupore, dice Cusano, «di come sia possibile che l’immagine guardi contem-
poraneamente tutti e ognuno».6 Chi sta a oriente si sorprende guardato allo stesso modo di chi 
sta a mezzogiorno o a occidente. Bisogna immaginarsela in tutta la sua bellezza questa sorta di 
‘danza’ geometrica dei monaci che, nel loro moto esodale, si spostano da ponente a levante a 
mezzogiorno e che, incontrandosi a formare, scrive Michel de Certeau, un «labirinto di sguardi 
che si incrociano», una «foresta di occhi»,7 si scambiano la meraviglia del sorprendersi accom-
pagnati, ognuno nel proprio pellegrinare lungo tale liturgia itinerante, dall’occhio divino, in-
sieme fisso e onnipervasivo: Deus videns che ci riflette non narcisisticamente come in uno spec-
chio, o come nello sguardo raggelante di Medusa, ma che ci vede, agostinianamente ed eckhar-
tianamente, nel fondo della nostra anima, nel Grund der Seele.  

La peregrinatio dei monaci di fronte all’icona Dei, viatores tra ponente, levante e mezzogiorno, 
si potrebbe osservare, è il gioco del Due adunato nello sguardo di Dio, luce inattingibile che ag-
gioga la pluralità delle prospettive. E mostra tale unità nel gioco o nella danza delle diverse con-
getture che si intrecciano, si scambiano il posto, si comunicano la meraviglia dell’esser ricom-
prese in quello sguardo che non abbandona. Modello, mi pare, di un pluriprospettivismo che 
troverà sviluppo teoretico nella monadologia di Leibniz,8 il quale lo riprenderà proprio dalla 
grande tradizione neoplatonica che da Cusano arriva fino a Bruno.  

L’icona, l’immagine sensibile, la pittura, si potrebbe dire, è il punto di giuntura in cui l’ir-
rappresentabilità di Dio si dissemina in una pluralità prospettica di rappresentazioni, in cui 
l’eterno infigurabile si offre nella «alterità congetturale» delle singole prospettive. Qui, l’esperi-
mento ottico e la traslazione fisica sono propedeutici a una metanoia, a una torsione del pensiero: 
solo iniziando a capovolgere il senso della visione, per cui «io sono per il fatto che tu mi guardi»,9 
solo se guardare coincide con l’essere guardati da Dio, levante, ponente, mezzogiorno avrebbero 
potuto adunarsi in unità. Solo scoprendo che la nostra visio contracta esiste in quanto ricompresa 
nella visio absoluta di Dio – il Volto di tutti i volti –, i poli del mondo, così agitati, avrebbero potuto 
ritrovare la pace. Quasi, come scrive Werner Beierwaltes, nell’idea cusaniana, la visio absoluta di 
Dio si ritagliasse, contraendosi in una sorta di kenosis ottica, nel vedere prospettico dei singoli 

                              
6 N.  CUSANO , Trattato sulla  visione di  Dio , in ID . , Opere fi losofiche, teologiche e matematiche , a  

cura di E. PEROLI , Bompiani, Milano 2017,  p. 1027.  

7 M.  DE CERTEAU , Nicolas de Cues: le secret d’un regard , in «Traverses», 30-31 (1984), p. 74.  

8 Ho riflettuto sulle potenzialità “interreligiose” della monadologia leibniziana nel mio re-

cente volume Filosofia del  dialogo interreligioso ,  Morcelliana, Brescia 2020, in particolare pp. 131 sgg . 

Nel medesimo volume rinvio altresì al capitolo su Cusano e il De pace fidei , pp. 33-53.  

9 N.  CUSANO , Trattato sulla visione di  Dio , in ID .,  Opere fi losofiche, teologiche e matematiche ,  cit. ,  

p. 1037.  



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 149 
 

ISSN 2385-216X 

osservatori, specchi che esistono solo nel riflettere, ospitare la luce del Deus videns.10 Ombre sca-
vate nel Realmente vedente, visio per umbras, com’è la visione prospettica: la stessa studiata scien-
tificamente dall’arte umanistico-rinascimentale (pensiamo all’Alberti, al Brunelleschi, a Piero 
della Francesca).11 

L’unità del mondo, il superamento dei conflitti politico-religiosi, l’incontro tra Oriente e 
Occidente esigevano, per Cusano, questa conversione del cuore, del pensiero, per cui «vedere» e 
«essere visti» omnino convertuntur. L’icona rende visibile il fondamento invisibile della pace, ossia 
l’universale come simultaneità percettiva dell’infinità varietà, come armonia di distinti.  

Ma assecondare tale conversio e insieme abbandonarsi allo spaesamento nascente da quello 
stupore, origine del processo del pensiero, equivale però a congedarsi dalla ratio discorsiva fon-
data su distinzioni e opposizioni e a entrare nella caligine della docta ignorantia, nel mare infinito 
della coincidentia oppositorum, varcando il «muro del paradiso», immagine presente nel De visione 
Dei,12 custodito da un angelo, lo stesso che all’inizio del De pace fidei reca all’Onnipotente il gemito 
degli oppressi a causa della religione e che veglia sul concilio dei saggi convocati in cielo.  

A voler assecondare questa anomala topica, è su questa stessa porta, sul «muro del para-
diso» dove naufraga ogni concetto, che si celebra anche il concilio del De pace fidei disposto, è 
lecito immaginare, a semicerchio analogamente ai monaci del De visione Dei. Anche in esso, al 

                              
10 Cfr. W.  BEIERWALTES , Visio absoluta. Riflessione assoluta in Cusano , in ID ., Identità e differenza ,  

tr. it. di S. SAINI , Vita e Pensiero, Milano 1989, in particolare pp. 177 sgg.  

11 Di Piero della Francesca in particolare, poniamo mente alla Flagellazione ,  uno dei quadri 

più enigmatici della storia della pittura, ma anche un vero manifesto teorico dell ’arte della pro-

spettiva moderna che, tra l’altro ,  contiene con ogni probabilità il riferimento alla presa di Costan-

tinopoli,  come attesta il Cristo flagellato, il  corpo cristico  della Chiesa d’Oriente martirizzata dai 

turchi, oltre al probabile riferimento al Concilio di Ferrara -Firenze del 1438-39: quel concilio di 

cui, oltre a Cusano, fu protagonista Bessarione, arcivescovo di Nicea e cardinale fautore della riu-

nione delle due Chiese, bizantina e romano-cattolica, probabilmente effigiato nel conciliabolo rap-

presentato dai tre personaggi nel proscenio del quadro.  Sul tema rivio solo a S.  RONCHEY , L’enigma 

di Piero .  L’ultimo bizantino e la crociata fantasma nella rivelazione di  un  grande quadro , Rizzoli, Milano 

2017 4.    

12 Si tratta di un’immagine contenuta nel De visione Dei , composto nel 1453: «E ho scoperto 

un luogo nel quale sarà possibile trovarti in maniera rivelata [senza veli], un luogo cinto dalla 

coincidenza dei contraddit tori,  ed è questo [ossia, la coincidenza dei contraddittori] il muro del 

paradiso, nel quale tu abiti, la cui porta è custodita dallo spirito più alto della ragione, che bisogna 

vincere se si vuole che l’ ingresso si apra. Tu, pertanto, potrai essere visto al di là della coincidenza 

dei contraddittori,  ma mai al di qua» (Trattato sulla  visione di  Dio ,  in ID . ,  Opere fi losofiche,  teologiche 

e matematiche ,  cit. , p. 1065). A questa immagine è ispirato il  volume dialogico di R.  CELADA BALLANTI 

–  M.  VANNINI , Il  muro del  paradiso. Dialoghi sulla religione per i l  terzo millennio , Lorenzo de’ Medici 

Press, Firenze 2017.  



150 ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

cospetto del Verbo di Dio, gli «amanti della sapienza» convenuti sono chiamati, nel loro guar-
dare, dialogare, a costituirsi come una comunità di visione, a sorprendersi, nel convergere degli 
sguardi verso l’Unico, guardati, uditi, avvolti da una Presenza che chiama e aduna in sé tutti i 
distinti.  

Qui, in questo celeste concilio, essi cercheranno, sotto la guida di Dio, del Verbo, dei santi, 
religio una in rituum varietate. Ma occorre, in questo consesso di ricercanti che l’angulus oculi di 
ciascuno ospiti la verità, le faccia spazio, assumendola «in religionem manifestam», come già 
viene adorata implicitamente in tutti i riti. Occorre cioè che la visio contracta, prospettica, si al-
larghi a ospitare in sé la veritas. Di qui prende le mosse quella «dialettica della presupposizione», 
per usare un’espressione di Bruno Decker,13 che costituisce il nucleo della maieutica religiosa 
messa in opera nel De pace fidei: esplicitare la fides implicita equivale ad avviare un’autocompren-
sione, un’ermeneutica delle varie religioni come distinti recanti in sé la verità che lega, il Logos 
che complica in sé tutti i logoi, tutte le forme.  

Ma di cosa si sostanzia la verità ‘presupposta’ e capace di realizzare quel legame universale 
che le singole congetture non attingono? Nessun dubbio che si tratti di un monoteismo trinitario 
e cristologico. È nondimeno essenziale comprendere che esso abita la regione impervia della 
coincidentia oppositorum, sporge al di là del «muro del paradiso», sta all’interno dei «cancelli» del 
paradiso di cui parla il De visione Dei, dove i nomi svaporano, i concetti sono congedati e dove, 
come è stato bene scritto, 

 
il cristianesimo infinitamente assunto porta al trascendimento ammutolito di se stesso, introdu-

cendo in un mistero che proprio perché infinito non ha punti di approdo definitivi, luoghi di compren-
sione, figure o immagini esaustive.14 

 
Solo nell’infinito asintotico della coincidentia oppositorum, che sfugge alla dicibilità dogma-

tica e alla rappresentabilità entro i confini di una Chiesa, o nella trascendenza in cui ha luogo 
quel concilio celeste, c’è la pace, mentre nel finito sorgono i contrasti. Benché indispensabili a 
una mente finita, nessuna figura, nessun rito, nessun nome dicono adeguatamente Dio. Imma-
gine, icona, discorso, se sono autentici, ci accompagnano fino alle soglie di quei cancelli, oltre i 

                              
13 Cfr. B.  DECKER , Nikolaus von Cues und der Friede unter den Religionen , in Humanismus, Mystik 

und Kunst in der Welt des Mittelalters ,  hrsg. von J. KOCH , E.J.  BRILL , Leiden-Köln 1953, p. 119. Sul De 

pace fidei  e sul tema della pace tra le religioni, di particolare rilievo è il  volume della collana 

«Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus -Gesellschaft», 16, Der Friede unter den Religio-

nen nach Nikolaus von Kues. Akten des Symposions in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982, hrsg. von 

R. Haubst, Matthias-Grünevald-Verlag, Mainz 1984. Inoltre, mi limito qui a ricordare: M.  SEIDL-

MAYER , «Una religio in rituum varietate» .  Zur Religionsauffassung des Niko laus von Cues , in «Archiv für 

Kulturgeschichte», XXXVI (1954), pp. 145-207; C.  VASOLI , L’ecumenismo di Niccolò da Cusa , in «Archivio 

di Filosofia»,  cit., pp. 9-51.  

14 G.  LETTIERI , Nicola da Cusa e l ’ambiguità della rivelazione , in In Spirito e Verità. Letture di  Gio-

vanni 4,23-24 , a cura di P.C. BORI , EDB, Bologna 1996, p. 100.   



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 151 
 

ISSN 2385-216X 

quali abita l’Infigurabile, l’Irrappresentabile. Tutte le religioni, tutti i riti, in ciò sono uniti: 
nell’essere tutti rivolti a un’assenza, ospitata come lacuna infinita. Tutte le religioni guardano 
laggiù, a una Patria assente, scavata, ritagliata in ciascun distinto dall’Irrappresentabile, dall’In-
figurabile.  

Le perfezioni di ciascun rito rinviano a una perfezione infinita, di cui sono specchio più o 
meno riflettente, più o meno ospitante. L’unità accecante, abbagliante, dei contrari nel Deus ab-
sconditus, si flette e si sfrangia nelle molteplici visioni del Dio ai livelli più bassi e imperfetti della 
varietas rituum. Non c’è equipollenza assiologica in questa varietas, ma gerarchia di perfezione a 
partire dalla capienza ricettiva di ciascuna fede. La pace religiosa degli Umanisti, da Cusano a 
Pico, non è reductio ad unum dove si spengono le differenze ma concordia discors che ha al suo 
centro lo spazio razionale della prospettiva, grande idea umanistica, in cui i distinti appaiono in 
tutta la loro forza ma armonizzati nel loro convergere o conspirare verso un centro.  

E se, per Cusano, una maggiore perfezione il cristianesimo presenta rispetto alle altre reli-
gioni non è, come scrive Massimo Cacciari,15 per il disvelamento, per l’Offenbarung, per il rivelarsi 
pieno in esso della verità, ma per la superiore disponibilità che i suoi misteri presentano a tra-
scendersi verso l’ignotum, a ospitare in sé una veritas che è semper indaganda, a ospitare quel Dio 
che, come dice il Cristiano al Gentile nel dialogo sul Deus absconditus, può essere adorato in quanto 
sconosciuto.16 

Quasi il destino kenotico di Cristo in Croce trascinasse nell’annichilimento i segni, i nomi, i 
concetti da Lui stesso nati, chiamati a morire per portare frutto, per trasfigurarsi in nuova uni-
versalità. La kenosis si fa kenosis di ogni cifra, annientamento di ogni nome di Dio, naufragio di 
ogni religione come rappresentazione adeguata di Dio. Tutto questo sta in quella icona Dei, è leg-
gibile in quel volto.  

È in questo perdere il terreno sicuro delle solidificazioni dogmatiche, teologiche, che il cri-
stianesimo si allarga a ricomprendere, ad abbracciare tutte le fedi. Quasi Cusano gli conferisse 
una nuova investitura: quella di farsi medium dell’armonia vicendevole tra le fedi, di mostrarsi 
come la ratio della loro convivenza e unità.  

Ma c’è dell’altro in quest’opera straordinaria, oltre a questo allargamento filosofico-teolo-
gico-mistico del cristianesimo e della stessa idea di cattolicità, dilatata fino a farsi universale 
comunità delle congetture: proprio nel tentativo di padroneggiare i sommovimenti presenti nel 
mondo e all’interno della Chiesa, Cusano introduce nel De pace fidei una novità profonda che su-
pera e scardina le strategie filosofico-teologiche con cui sino ad allora si era pensata la logica 
della varietà religiosa. La si coglie, questa novità, sin dal sintagma che compendia il senso del 
dialogo, ossia «religio una in rituum varietate».  

Riprendo qui un punto di vista illuminante di Marco M. Olivetti, che in pagine acute conte-
nute nella voce Filosofia della religione ha colto nel De pace fidei e in quella formula il germe, il seme 
di un «sisma concettuale» destinato a segnare la modernità religiosa e che viene al linguaggio 

                              
15 M.  CACCIARI , Geofilosofia dell ’Europa , Adelphi, Milano 2003 4,  pp. 151-152.   

16 N.  CUSANO , Il  Dio nascosto. Dialogo fra due interlocutori ,  un gentile e un cris tiano , in ID .,  Opere 

fi losofiche, teologiche e matematiche ,  cit.,  p. 525.   



152 ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

nel distinguersi di religio e fides christiana: termini, dunque, non più identificati, saldati, assorbiti 
l’uno nell’altro, ma separati da un’intercapedine sottile quanto insanabile, che rende possibile 
tra essi una comparazione e una commisurazione assiologica.   

Religio, del resto, conferma autorevolmente Jacques Le Goff, è termine «estraneo al Me-
dioevo», dove tutto era religione e tutto era fides christiana, e il cui apparire come concetto a sé 
stante nel XVI secolo – scrive l’illustre storico francese – «segna una vera rottura» ed è indizio di 
una novità epocale, di un’età, quella moderna, segnata dalla categorizzazione autonoma della 
religione.17 Evenienza del nuovo, si potrebbe dire, che lacera il tessuto dell’antico, del traditum, 
che in Cusano permane, naturalmente, sotto moltissimi aspetti.  

Indizio e sintomo, quella separazione e distinzione, per dirlo con le parole di Olivetti, 
 
di una situazione culturale in cui l’assorbimento senza residui della religione nel cristianesimo in 

quanto “vera religione” [...] non ha più luogo e, anzi, è sostituito da un movimento contrario il quale porta 
a distinguere i due termini – la “religione” e la fides christiana – e a confrontarli fra di loro.18 

 
Da questo punto di vista, prosegue Olivetti,  
 
l’età moderna [...] si presenta – dal punto di vista donde la stiamo considerando – come quella in 

cui si distinguono e si differenziano religio e fides christiana. [...] quella in cui ha luogo la categorizzazione 
della religione insieme con la costituzione del relativo sapere specializzato.19 

 
Quasi pleonastico è dire che la nascita della filosofia della religione, nell’accezione moderna 

del termine, insieme alle altre scienze religiose, dipende dai processi che si è venuti indicando. 
Ma diviene chiaro altresì che porre la religione come res concettuale a sé equivale a intrapren-
dere la secolarizzazione, intesa come differenziazione di sfere, autonomia di domìni, principio di 
reciproca incompetenza e, insieme, a porre le basi per pensare laicamente e ‘scientificamente’ la 
religione stessa.  

Detto ancora diversamente: questo distacco tra religio e fides christiana presuppone uno 
sguardo che intenziona la religione dall’esterno, cioè in una forma non totalmente assorbita 
all’interno della religione osservata. Una dicotomia che, a ben vedere, registra il contraccolpo 
del Due, subisce il contraccolpo del plurale facendolo venire al linguaggio come sisma o terre-
moto concettuale,  

 
in un violento oscillare – scrive ancora Olivetti – tra singolare (religio) e plurale (religiones), tra sensi 

assolutamente nuovi e sensi antichi, ma radicalmente rinnovati per il fatto di venir sciolti da millenarie 
connessioni semantiche e da tradizionali associazioni di idee, per ricombinarli e associarli con i sensi 

                              
17 J.  LE GOFF , Alla ricerca del  Medioevo.  Con la collaborazione di  J. -M. de Montremy ,  tr.  it.  di A. De 

Vincentiis, Laterza, Roma-Bari 2012, pp. 54-55.  

18 M.M.  OLIVETTI , Filosofia della religione ,  in  La fi losofia , diretta da P. Rossi, Le fi losofie special i ,  

vol. I ,  UTET, Torino 1995, p. 153.   

19 Ivi,  pp. 153-154.  



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 153 
 

ISSN 2385-216X 

nuovi.20 
 
Evidente appare il legame tra questo sommovimento tellurico che conduce al categoriz-

zarsi della religio e la scoperta traumatica, di fronte a una guerra tra fedi, del plurale. Si ‘catego-
rizza’ la religione – questo intendo sostenere – nel momento in cui essa inizia a caricarsi di pro-
blemi e di interrogativi inevasi, sotto la pressione di problemi che investono l’essenza della reli-
gione (cioè cosa essa sia), quanto il ruolo dell’istituzione e il senso della mediazione salvifica.  

Ma il processo di categorizzazione della religio in quanto spazio autonomo non è che il sin-
tomo primo, il cardine di quella sintassi del plurale che un secolo e mezzo dopo, nell’opera di 
Bodin, perde i connotati teologici cristiani giungendo a configurarsi in una forma secolarizzata. 
L’una religio cusaniana, da monoteismo trinitario e cristologico, si dispone in Bodin come reli-
gione naturale. Dopo il categorizzarsi della religio, effetto del venire al linguaggio del problema 
del plurale, giunge il suo secolarizzarsi.  

III. 1593-96. JEAN BODIN E IL COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES  

Rudolf Stadelmann, nel volume Il declino del Medioevo, ha significativamente tracciato una 
linea di continuità che inanella, nel segno dei dialoghi interreligiosi d’invenzione, il De pace fidei, 
il Colloquium Heptaplomeres e Nathan der Weise di Lessing.21 E, certo, al Nathan siamo rinviati in 
particolare nel libro IV del Colloquium – opera articolata in sei Libri, i primi tre dei quali si occu-
pano della natura dei demoni e degli angeli, di Dio, del cosmo, dell’uomo, mentre i successivi 
sviluppano i temi della religione naturale e della tolleranza tra le fedi – dove si legge: «in tanta 
diversità di leggi e di religioni contrastanti – osserva Toralba – occorre stabilire quale sia la vera 
religione [...]».22 

È qui anticipato, con le parole del sostenitore della religione naturale, Toralba – colui che 
da molti critici è stato considerato il portavoce unico del punto di vista di Bodin – il quesito che 
il Saladino pone al mercante ebreo sulla vera religione, propiziatore, com’è noto, del racconto 

                              
20 Ivi,  p. 154.  

21 R.  STADELMANN , Il  declino del Medioevo .  Una crisi  di  valori ,  tr.  it. di F. BASSANI , il Mulino, 

Bologna 1978, pp. 226-27.  

22 J.  BODIN , Colloquium Heptaplomeres .  Le sette visioni del mondo ,  a cura di C. PERI , Asefi,  Milano 

2003, p. 288. Sull’opera  di Bodin richiamo in particolare lo studio di A Suggi, Sovranità e armonia. 

La tolleranza religiosa nel Colloquium Heptaplomeres  di  Jean Bodin , Edizioni di Storia e Letteratura, 

Roma 2005, e C. VASOLI , De Nicolas de Kues et Jean Pic de la Mirandole à Jean Bodin: trois «colloques», in 

Jean Bodin. Actes du Colloque Interdisciplinaire d’Angers (24 -27 Mai 1984),  Presses Universitaires d’An-

gers, Angers 1985, vol.  I,  pp. 253-275.  



154 ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

della novella dei tre anelli, centro ideale del poema lessinghiano.23 E insieme al problema, è anti-
cipata la conclusione, identificabile in quel «sentimento della parentela di tutte le religioni [...] 
tutte figlie della stessa madre, della religione naturale»24 sigillato dall’abbraccio fraterno tra i 
protagonisti su cui entrambe le opere si chiudono.  

«Spesso per vie diverse si arriva alla stessa meta»,25 dice a un certo punto il calvinista Cur-
zio compendiando il senso dell’Heptaplomeres ma, anche, formulando un principio che l’ebreo 
Nathan avrebbe sottoscritto. Ciò che nel poema lessinghiano è la scoperta del legame tra le fedi, 
tutte intrecciate sul modello della famiglia mediante le storie dei protagonisti, nell’opera di Bo-
din corrisponde al riconoscimento dei dialoganti di un nucleo di princìpi comuni da cui tutte le 
religioni discendono e che consentono il legame fraterno, la pacifica convivenza. L’articolo di 
fede essenziale di tale originaria religione, la legge di natura più antica, semplice e costante, sul 
quale si aduna il consenso di tutti, è la venerazione dell’unico Dio, creatore e sovrano della na-
tura.  

Ma proprio il cantus firmus di questa religione naturale rende possibile la polifonia delle 
diverse voci, armonizzate in una totalità dove le note dissonanti coesistono su una scala conti-
nua, grazie alle note intermedie che impediscono intervalli troppo bruschi e sgradevoli. Non si 
tratta affatto di negare la varietà e la multiformità, di cui il creato è espressione. Gioca qui l’idea 
di una harmonia discors tra le varie fedi, pensata proprio sul modello musicale.  

Moltiplicare, anzi, le diversità, articolare i gradi, prestare ossequio a ciascuna delle diverse 
forme religiose, lungi dal mettere a repentaglio l’unità, equivale a rafforzarla. Religione naturale 
e armonia universale sono le due categorie con cui Bodin cerca di categorizzare la pluralità delle 
fedi, rappresentata dai sette personaggi: Coroneo, cattolico; Salomo, ebreo; Toralba, filosofo na-
turalista e deista; Federico, luterano; Curzio, calvinista; Senamo, scettico; Ottavio, un convertito 
all’Islam.  

L’importante, su quella scala musicale, è evitare salti troppo bruschi, opposizioni stridenti 
che esasperino i contrasti sonori e generino disarmonie. Ma anche, su quella scala, è essenziale 
conservare le differenze, i distinti suoni, perché l’armonia non può esistere senza le dissonanze. 
Simile salto è, per Bodin, rappresentato dall’ateismo, «cattivo e detestabile» poiché implica il 
rifiuto dello Stato, dei suoi ordinamenti e delle sue istituzioni e non può trovare spazio in tale 
sistema di variazioni.  

Dall’armonia musicale, non a caso, muove il libro IV, dove Coroneo confessa di provare 
stupore ascoltando i suoni che compongono una polifonia. Le sette religioni possono dunque di-
sporsi su una scala come gradi diversi e frazionati di un’unità armonica, come gioco di variazioni 
reso possibile da una linea melodica costante, da un denominatore comune, in analogia con il 
sistema della natura, nel quale, dice Toralba, il filosofo naturalista,  

 

                              
23 G.E.  LESSING, Nathan il  Saggio , a cura di A. Casalegno, Garzanti, Milano 2002 7,  p. 149.  

24 W.  DILTHEY , L’analisi  dell ’uomo e l ’ intuizione della natura , a cura di G. SANNA ,  La Nuova Italia, 

Firenze 1974, vol.  I, p. 193.  

25 J.  BODIN , Colloquium Heptaplomeres , cit. , p. 466.   



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI 155 
 

ISSN 2385-216X 

i contrari, collegati da livelli intermedi, sostengono la mirabile armonia dell’universo, che altri-
menti perirebbe, se questo mondo fosse solo fuoco o solo acqua.26 

 
L’unità, l’«una religio», qui, non è più istituita attorno a una teologia, a una Chiesa, ma a 

una legge, o rivelazione naturale che, tuttavia, lungi dal solidificarsi in sistema, o in dottrina a 
sé, vive dentro le religioni storiche. In particolare dentro la legge mosaica, antico-testamentaria, 
che segna, nel personaggio che rappresenta l’ebraismo, Salomo, il punto di vista che più si ap-
prossima alla legge naturale. E Salomo, scrive anche Balthasar in Gloria. Una estetica teologica, as-
somiglia molto al Nathan di Lessing.27 

Attorno a tale dialettica di apertura-convergenza Bodin costruisce, nel corso dei dialoghi, 
una complessa ragnatela di rimandi, analogie, intrecci, che formano un ordito labirintico, il cui 
principio di fondo, nondimeno, decantandosi, appare chiaro: tutte le religioni storiche rispec-
chiano in gradi diversi, come in una composizione armonica, quell’unica legge naturale, quel 
credo minimo essenziale alla salvezza, quali rivoli di una stessa fonte o sfaccettature di un pri-
sma. La tolleranza è l’approdo finale di tale coscienza “armonicistica”, capace di comporre le 
differenze rendendole compatibili.   

Ma l’armonia che viene conclamata dai sette dotti non esprime più, come rileva Cesare Va-
soli, la fede cusaniana nella virtù pacificatrice di un confronto ecumenico: vi si respira piuttosto 
il profondo scetticismo che interviene dopo mezzo secolo di lotte religiose. I sette collocutori, 
alla fine, pur nel loro omaggio all’armonia e alla polifonia tra le fedi, si congedano nella rinuncia 
a proseguire una discussione palesemente inutile, dove la prospettiva che viene adombrata è che 
la vera religione resta un fatto del tutto individuale, affidato alla scelta del singolo.  

Siamo di fronte a una delle opere più radicali del pensiero religioso cinquecentesco, che 
mostra quanto il processo di categorizzazione del plurale si venga, da questo punto in poi, seco-
larizzando e staccando dalla sua matrice teologica cristiana. Sarà Lessing, prolungando questa 
sequenza, sul finire del XVIII secolo, con la sua riscoperta della Parabola dei tre anelli, ripresa dal 
Decameron di Boccaccio, a fissare in Nathan il Saggio in termini ulteriormente maturi il paradigma 
moderno del pluralismo religioso, che ha proprio nei dialoghi interreligiosi di invenzione il suo 
più espressivo specchio ustorio.28 

 
 

roberto.celadaballanti@unige.it 
 

(Università degli Studi di Genova) 

                              
26 Ivi ,  p. 272.     

27 H.U.  VON BALTHASAR , Gloria. Una estetica teologica, Nello spazio della metafisica. L’epoca mo-

derna , tr. it.  di G. SOMMAVILLA , Jaca Book, Milano 1978, pp. 260 -261.  

28 Rimando, su Lessing e sulla storia della parabola dei tre anelli,  al mio lavoro complessivo 

La parabola dei  tre anelli .  Migrazioni e metamorfosi  di  un racconto tra Oriente e Occidente ,  Edizioni di 

Storia e Letteratura, Roma 2017.   



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021)157-175 

ISSN 2385-216X 

GIANFRANCO BONOLA 

RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO. 
TEMI DELLA POLEMICA ANTIBUDDHISTA DI 
PARTE CRISTIANA NEL GIAPPONE FEUDALE: 

IL «DOCUMENTO ANESAKI» 

DECEPTION, IMMANENTISM, AND NIHILISM. THEMES OF THE CHRISTIAN ANTI-
BUDDHIST CONTROVERSY IN FEUDAL JAPAN: THE «ANESAKI DOCUMENT» 

In the small number of writings left to testify to the activity of the pioneering Catholic mis-
sion in Japan (1549-1639), very few are the polemic works against Buddhism and its various 
schools spread throughout the country. Among these, a short document in twelve para-
graphs stands out that has been long considered the summary, or the preliminary sketch of 
the most articulated anti-Buddhist work written by a converted Japanese, a member of the 
Society of Jesus. Now returned to its more modest role, the «Anesaki document», on which 
this contribution focuses, contains a series of arguments that mainly target the Amida Bud-
dha and the Pure Land devotional schools, the Shâkyamuni Buddha and Zen schools and the 
Buddha Vairocana and the Kegon school. The guidelines of the attack are directed: a) 
against the transcendent nature of the Buddhas, which are reduced to mere human beings, 
or reinterpreted as symbols of parts or dimensions of nature and therefore devoid of any 
saving power; b) against Buddhist anthropology, since it does not admit any immortal vital 
principle and thus invalidates any morality; c) against the duplicity and nihilism of the 
Buddhist clergy, who preaches to the people a rebirth in future existences, while being aware 
that death consigns men to nothingness. Thus, the long-held idea makes its way that Bud-
dhism is a “cult of nothingness”. 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

Per rintuzzare l’orgoglio e la superbia dei 
Bonzi, e scoprire le loro doppiezze, con le 

quali ingannano queste povere genti, affer-
mando in pubblico che ci è salvazione, per 

renderseli benevoli e votarli la borsa, e cre-
dendo interiormente il contrario, conforme 

alla pazza dottrina dei suoi libri. 
 

Jo. Rodriguez Giron, Relatione dell’anno 16061 
 
 
Non sono molti gli oggetti rimasti nei musei giapponesi (o sporadicamente altrove) a ren-

dere testimonianza del cosiddetto ‘secolo cristiano’, ossia del periodo 1549-1639 in cui fu impian-
tata e portata avanti con alterne vicende la pionieristica missione cattolica in Giappone: qualche 
immagine sacra, pochi arredi liturgici (leggii, candelieri, ecc.), alcuni paraventi (g. byôbu) con 
figure di galeoni alla rada e, a terra, di marinai, mercanti e religiosi europei. Scarsa è altresì la 
documentazione scritta superstite, anche a causa della persecuzione minuziosa e ostinata che 
venne condotta, per ordine dell’autorità shôgunale, a partire dal 1614. Quando gli storici cerca-
rono di raccoglierla, all’inizio del ‘900, ebbero notizia dell’esistenza di un’ampia trattazione, 
detta Myôtei mondô,2 elaborata da un giapponese convertito, Fabian Fukan,3 nella quale si rivol-
gevano circostanziate critiche al buddhismo, alle dottrine (neo-)confuciane e allo shintô, ossia 

 
1 In Tre Lettere annue del Giappone de gli  anni 1603,  1604,  1605 e parte del 1606 , Bartholomeo 

Zannetti, Roma 1608, p. 298s.  

2 Il Myôtei mondô (Dialogo tra [dama] Myô[shû] e [dama Yû]tei)  uscito nel 1605, si presenta come 

una conversazione tra due nobili dame, la prima delle quali è incuriosita e disposta a confrontare 

le religioni a lei note con quella portata dai Nanban  [Barbari del Meridione], gli europei, mentre la 

seconda è già una fervente cristiana.  

3 Nome occidentalizzato di Fukansai Habian (1565 -1621?) la cui biografia rimane in parte 

oscura. Probabilmente in origine monaco buddhista, fu accolto dai gesuiti come dôjuku [catec hista] 

nel 1584 e, dopo aver studiato nei seminari di Ôsaka e Nagasaki, entrò nella Compagnia come iru-

man [fratello laico] nel 1586. Prezioso per la  sua cultura e le sue capacità dialettiche e omiletiche,  

pur avendo reso grandi servigi alla missione non ve nne ammesso all’ordinazione sacerdotale e 

quindi non divenne, come ambiva, un Padre gesuita. Docente di lingua giapponese nel collegio di  

Amakusa, svolse compiti di traduttore, collaborò alle iniziative editoriali dei gesuiti, e fu inoltre 

predicatore e polemista. Dopo aver licenziato il  Myôtei mondô sostenne in più occasioni un dibat-

tito pubblico con monaci buddhisti. Prima dell’editto anticristiano del 1614 abbandonò la missione, 

per ricomparire nel 1620, ormai apostata, in qualità di autore di un libello  anticristiano, lo Ha 



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 159 
 

ISSN 2385-216X 

alle maggiori correnti spirituali a cui i giapponesi aderivano. Di quest’opera tuttavia fu rinvenuta 
nel 1918 presso la biblioteca del Santuario Imperiale di Ise un’unica copia,4 e per giunta mutila; 
infatti conteneva, oltre all’esposizione della dottrina cristiana, soltanto le parti riguardanti la 
confutazione del confucianesimo e dello shintô. In questo stato il Myôtei mondô venne quindi edito 
nel 1927 insieme ad altri scritti provenienti dal medesimo ambiente nippo-cristiano.5 Quella che 
subito apparve agli studiosi una sorta di compendio della sezione perduta di tale opera, ossia la 
contestazione delle dottrine buddhiste, fu scoperta poco tempo dopo dal professor Anesaki Ma-
saharu in un fondo di documenti confiscati nel 1790 ai cristiani in clandestinità.6 Il manoscritto, 
che constava di dodici paragrafi di argomentazioni antibuddhiste, più o meno estese e approfon-
dite, fu edito nel 1930 dallo scopritore,7 che giustamente aveva concluso si trattasse di note tratte 
dalla critica al buddhismo elaborata da Fukan in quel volume. La congruenza di quelle argomen-
tazioni con il Myôtei mondô venne ritenuta a tal punto accertata che esso fu incluso, come Libro 
Primo, nella versione francese dell’opera, realizzata dal Padre servita Pierre Humbertclaude e 
apparsa alcuni anni dopo sulle prime annate della rivista gesuita “Monumenta Nipponica”.8 Tut-

 
Daiusu [Deus debellato], in cui rovesciava le posizioni del suo scritto precedente. In alcuni kirishi-

tan monogatari, racconti popolari di propaganda contro il cristianesimo, compare come personag-

gio, nella sua prima veste di propagand ista cristiano.  

4 Il rinvenimento di una copia del ms. originale nella biblioteca del santuario di Ise nel 1918 

avvenne ad opera di Sakamoto Kôtarô, che ne diede notizia al pubblico in un articolo su Shigaku 

zasshi 2.1918.  

5 Cfr. Giya do pekadoru gekan, Myôtei mondô, Ha Daiusu, Kengiroku, Nihon Koten Zenshû Kankôkai ,  

Tokyo 1927.  

6 Dopo l’editto del 1614, che vietava l’adesione alla religione cristiana, dichiarata «credenza 

perniciosa», una parte dei giapponesi convertiti scelse di non abiurare, bensì di ese rcitare il  culto 

e trasmettere la fede in segreto. Nacquero così le comunità clandestine dei kakure kirishitan [cri-

stiani nascosti], che furono ricercate e perseguitate dalle istituzioni inquisitoriali create dallo 

shogunato. Sebbene le loro credenze si si ano via via contaminate con elementi mitici e supersti-

zioni autoctone, queste chiese catacombali erano ancora in vita quando, dopo le riforme dell’epoca 

Meiji,  nel 1873 venne abrogato l’editto di persecuzione e nel 1888 fu concessa ai giapponesi la 

libertà di culto.  

7 A.  MASAHARU , Kirishitan hakugaishichû no jinbutsu jisek i [Tracce storiche di personaggi du-

rante la persecuzione dei cristiani],  Dôbunkan, Tokyo 1930, pp. 481 -496. Cfr. M.  SCHRIMPF , The Pro- 

and Anti-Christian Writings of Fukan Fabian  (1565-1621), in «Japanese Religions»  vol. 33 (2008), 1&2,  

p. 39 n. 20.  

8 Cfr. P.  HUMBERTCLAUDE SM, Myôtei Mondô. Une apologétique chrétienne japonaise de 1605 ,  in 

«Monumenta Nipponica» Vol. 1, N. 2 (lug. 1938), pp. 515 -548 e Vol. 2, N. 1 (genn. 1939), pp. 237-

267. Sebbene il primo blocco tradotto annunci come seguito immediato  la critica allo shintô, nel 



160 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

tavia nel 1973, quando era ormai avvenuta la pubblicazione del volume di Georg Elison, Deus De-
stroyed, in cui lo studioso, con fiuto sagace, esprimeva seri dubbi circa l’attribuzione di tali spunti 
critici direttamente alla mano di Fabian Fukan (come ventilavano alcuni), 9 venne rinvenuto un 
secondo manoscritto di Myôtei mondô, che era a sua volta incompleto, ma riportava tutta la co-
spicua sezione assente nell’esemplare di Ise, permettendo così agli studiosi di ricomporre l’opera 
nella sua integrità. Ma, con l’eccezione di un ristretto nucleo di addetti ai lavori, il pubblico colto 
venne a conoscenza di questo ritrovamento (e della ricostituzione definitiva dell’opera)10 sol-
tanto nel 2015, quando apparve a stampa la traduzione inglese dell’intero scritto.11  

A mia volta, pur con qualche perplessità dovuta alla presenza di certe affermazioni davvero 
singolari (e rafforzata dallo scetticismo di uno studioso come Elison) l’avevo fin qui considerato, 
faute de mieux, come la testimonianza estrema a noi pervenuta delle posizioni antibuddhiste del 
Myôtei mondô, e come tale avevo cercato di comprendere le implicazioni di tutti i suoi cenni critici 
stringati e liquidatori. A questo punto però, qualunque sia il rapporto di dipendenza di questo 
scritto dalle posizioni del Myôtei mondô, da cui pure in qualche modo discende, occorre restituire 
al documento la sua autonomia e perciò propongo di chiamarlo, come talvolta si usa, con il nome 
del suo scopritore semplicemente «documento Anesaki».12 Considerarlo di autore ignoto, e non 

 
fascicolo successivo essa non compare (senza che se ne faccia parola, né si fornisca alcuna spiega-

zione), e si passa subito alla esposizione della dottrina cristiana. George Elison, che di tale critica 

richiama alcuni aspetti quanto mai irriverenti e salaci, suggerisce come nel Giappone degli anni 

1938-39 il clima di rampante nazionalismo di certo ne sconsigliasse vivamente la divulgazione (cfr. 

G.  ELISON ,  Deus Destroyed .  The Image of Christianity in Early Modern Japan , Harvard University Press, 

Cambridge Mass. 1973, p. 180 e nota 105, p. 442).  

9 Cfr. Ivi ,  p. 442, nota 108, dove l’autore ne fornisce una sintesi,  mentre nel testo (p. 181s.)  

suggerisce una certa cautela, visto che non si è trovata una prova definitiva della  sua autenticità. 

Con la fine sensibilità del filologo, Elison aggiunge: «La forma stessa del testo ora accessibile … 

induce a supporre che sia l’estratto, steso da un lettore, di un trattato più tardi perduto, un 

estratto abbreviato per soddisfare gli int eressi di chi lo stava vergando, invece che lo schizzo pre-

liminare di Fucan per un trattato [da scrivere] ». 

10 Non se ne fa parola neppure in A.  BOSCARO , Ventura e sventura dei Gesuiti in Giappone 

(1549-1639), Cafoscarina, Venezia 2008, dove alle pp. 245-283 Fabio Rambelli licenzia la versione 

italiana della seconda opera di F. Fukan, lo Ha Daiusu  anticristiano di cui si è detto.  

11 Cfr. l’ed. inglese :  Myôtei  Dialogues:  A Japanese Christian Critique of  Native Traditions,  curr.  

Richard Bowring & James Baskind,  Brill, Leiden 2015, in cui il Myôtei Mondô  è stato per la prima 

volta tradotto integralmente. Ora si può comprendere la distribuzione degli argomenti: il  I. fasci-

colo, «Sul Buddhismo», pp. 55 -127; il  II.  «Su Confucianesimo e Shintô», pp. 131-162; il  III .  «Sul 

Cristianesimo», pp. 165-194. Più di metà del volume quindi riguarda il buddhismo.  

12 A dire il vero ignoro se in Giappone qualche studioso lo abbia già ridenominato, così o in 

qualche altro modo.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 161 
 

ISSN 2385-216X 

poterlo ricondurre ad un momento preciso del confronto/scontro che si sviluppò durante il pe-
riodo della missione lo avvolge in una certa indeterminatezza, o nebulosità. Esso risale di sicuro, 
nell’impostazione e negli argomenti, alla predicazione dei missionari, e più direttamente alle 
argomentazioni del Myôtei mondô, ma si è frapposta come filtro la capacità di comprensione di 
chi lo stilò, che sulle dottrine buddhiste non possedeva certo la smagliante competenza di Fabian 
Fukan. 

  
Prima di passare a un esame dettagliato del contenuto di questo scritto polemico sarà bene 

ricordare che si tratta del prodotto di un atteggiamento missionario prefissato e non modifica-
bile. Agli occhi dei missionari le religioni presenti in Giappone erano soltanto alcuni dei molti 
esempi delle false religioni di cui è infestato il mondo dei pagani. Fin dall’epoca dei Padri della 
chiesa e della loro vittoriosa battaglia contro il pantheon greco-romano, per la cristianità era dot-
trina recepita, consolidata e ribadita che esse sono ‘opus diaboli’, uno strumento perverso con 
cui Satana lega a sé i popoli e li conduce alla perdizione. Nelle culture pagane tutto risulta inqui-
nato da una costitutiva falsità, stante il principio (variamente attribuito anche ad Agostino o a 
Tertulliano) che le stesse virtutes paganorum splendida vitia sunt. Il processo della comprensione 
dei dati di ogni genere presenti nell’ambito religioso e spirituale è quindi strozzato e predeter-
minato da questa contrapposizione frontale, che non permette il nascere di una ermeneutica 
vera e propria. Se la condanna degli ‘dèi falsi e bugiardi’13 è il punto di partenza, l’unica intelli-
genza che ancora manca ai beati possidentes della divina rivelazione è quella delle articolazioni 
interne su cui è strutturata e si regge la mendace religione pagana, al fine di sconfiggerla sul 
piano dottrinale e di convincere i suoi seguaci a convertirsi. L’unica ermeneutica concessa sarà 
dunque quella ispirata dalla ripulsa e funzionale al conflitto. Essa sarà all’opera per ricondurre a 
questo denominatore qualsiasi elemento l’ambito culturale e religioso pagano giunga a offrire. 
Le analogie che si possono eventualmente riscontrare nelle pratiche e negli atteggiamenti reli-
giosi (e che talora di primo acchito risultano stupefacenti) non costituiscono un vero problema. 
La loro spiegazione è immediatamente disponibile e univocamente liquidatoria, perché esse sono 
appunto opera del demonio il quale, essendo simia Dei, imita anzi scimmiotta le forme spirituali 
e cultuali della religione del vero Dio, per meglio ingannare gli uomini e fuorviarli. Tale rassomi-
glianza, infatti, per quanto sbalorditiva e persino accattivante, non può essere che del tutto este-
riore; si tratta infatti di un guscio vuoto, di parole rivolte in preghiera ad entità inesistenti, di 
uno stile di vita austera che viene perseguito per la gratificazione sociale che vi è connessa e/o 
per ipocrisia, allo scopo di nascondere l’immoralità inevitabile (data l’assenza della grazia divina) 
e quindi le nefandezze di cui questi (pretesi) uomini ‘religiosi’ sono colpevoli. Ci sforzeremo dun-
que di far vedere come opera, nei confronti del buddhismo giapponese, questa ermeneutica 
dell’ostilità a priori, in cui la sola forma ammissibile di precomprensione (Vorverständnis) è un 
preliminare giudizio di condanna (Vorverdammnis). Come stupirsi, se in tal modo si raggiunge 
soltanto una sorta di fraintendimento a priori, una pre-incomprensione (Vor-mißverständnis)? 

 
I frammenti di critica al buddhismo che compongono il «documento Anesaki» sono certo 

 
13 Cfr. DANTE , Commedia , Inferno, I, 72  



162 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

disomogenei, ma al loro interno non soltanto si possono individuare dei nessi e delle costanti, 
ma a mio parere emergono caratteristiche sufficienti a mettere a fuoco almeno i caposaldi della 
polemica articolata dai missionari cristiani. Non possiamo disconoscere l’apporto conoscitivo di 
questi brevi paragrafi, in quanto le note che contengono sono del tutto coerenti con l’immagine 
globale del buddhismo agli occhi dei cristiani, che viene ribadita nelle altre sezioni del Myôtei 
mondô da affermazioni come questa: 

«In effetti il buddhismo consiste essenzialmente nel ritorno al vuoto e il Buddha è egli 
stesso vuoto. […] Ma il vuoto equivale al nulla, e il Buddha, nulla, non ha nulla che meriti vene-
razione; egli non è degno né del titolo di Signore, né di alcun altro titolo».14  

Quest’affermazione è tanto più rilevante in quanto inizia a disegnare un profilo dottrinale 
largamente fuorviante, con il quale il buddhismo verrà da allora in poi identificato, dapprima 
negli ambienti cattolici e più avanti in tutta l’Europa colta, un profilo che rimarrà dominante 
durante la lunga stagione delle iniziative missionarie cristiane, ossia quello di essere un ‘culto 
del nulla’.15 Solo il successivo, ben diverso, approccio di tenore storico-filologico, basato sui testi 
e inaugurato dagli storici delle religioni a partire dalla metà del XIX. secolo, essendo ormai svin-
colato dall’ottica confessionale e missionaria, si libererà di questa interpretazione liquidatoria 
quanto incongrua. Ebbene, proprio in queste osservazioni polemiche antibuddhiste si vedono 
chiaramente apparire gli albori di tale imputazione di nichilismo.  

Per valutare queste acquisizioni in sede storica non è certo ininfluente il fatto che il con-
tatto prolungato dei missionari gesuiti con il buddhismo, avvenuto in Giappone, sia stato per un 
verso assai precoce16 (certo il primo consapevole rapporto con questa via spirituale in età mo-
derna) e inoltre di un’ampiezza e di una durata tali da permettere un accostamento diretto di 
questo mondo religioso a molti livelli (pratiche cultuali, religiosità popolare, testi dottrinali, edi-
fici sacri, pluralità di correnti ecc.). E anche di questa complessità, che mal si presta a venire 
riassunta in un quadro unitario, troviamo cospicua traccia nel manoscritto scoperto da Anesaki. 
La trattazione distribuita nei dodici paragrafi che lo scandiscono non è omogenea, talora pre-
senta una certa densità concettuale, in altri momenti è invece di andamento piuttosto narrativo. 
Sebbene manchino espliciti rimandi interni, è però possibile intravedere dei nuclei, associati per 
tematiche e anche cogliere una sorta di disegno complessivo. 

 
14 Cfr. Myôtei Mondô . Libro Terzo, tr.  fr. cit. , p. 240. Cfr. anche p. 244 e p. 245.  

15 Si veda ad es. R.-P.  DROIT , Le culte du Néant. Les philosophes et le Bouddha ,  Paris,  Seuil,  1997 

e, se mi è consentito, anche (in parte) il  mio Equivoci sul nulla.  Antichi incontri con la meditazione 

buddhista ,  in «Paradigmi»  XXI, n. 61 Nuova serie, genn.-apr. 2003, pp. 33-54. 

16 Il periodo è davvero pionieristico e ciascuna iniziativa missionaria agisce in autonomia, 

con le risorse intellettuali e spirituali di cui dispone. Occorre infatti ricordare che la congrega-

zione di Propaganda fide  è di là da venire (verrà istituita da Gregorio XV. con la bolla Inscrutabili 

Divinae  soltanto il 22/6/1622) e di conseguenza non sono ancora stato stabiliti dei criteri unificati 

per le iniziative di predicazione del vangelo, i catec hismi, le strutture missionarie  ecc.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 163 
 

ISSN 2385-216X 

I. IN PREMESSA: DISARTICOLARE I NESSI E RICOMPORRE SVELANDO IL VERO SIGNIFI-

CATO 

Il paragrafo I., etichettato da Anesaki: «Del buddhismo in generale», pretende di avere il 
ruolo di una premessa sistematica: infatti pare rispondere alla domanda: che cos’è il buddhismo 
(buppo: dottrina del Buddha). Evita però di farlo mediante una definizione, presenta invece alcuni 
buddha molto noti al popolo giapponese. Ma il discorso non si sofferma ora sulle loro figure, 
prende invece la forma di speculazioni che utilizzano il pensiero analogico (strumento in qualche 
misura condiviso dai mondi religiosi) per costruire delle associazioni trasversali tra questi bud-
dha e altri elementi dottrinali di primo rango.  

Il buddhismo si risolverebbe dunque nei tre buddha: (A)Mida [Amitâbha], Shaka 
[Shâkyamuni] e Dainichi [Vairocana], che i missionari evidentemente hanno ritenuto (non senza 
qualche ragione) quelli principali a scapito di tutte le altre figure buddhiche di cui abbonda il 
buddhismo mahâyâna. Ma i criteri di questa scelta non sono esplicitati, ed è singolare anche l’or-
dine in cui i buddha vengono menzionati. Di certo queste tre figure sono connesse alle più im-
portanti correnti del buddhismo in Giappone: Amida in effetti sta al centro del buddhismo devo-
zionale delle scuole della Terra Pura, molto diffuso a livello popolare; Shaka, il buddha storico, 
oltre ad essere associato alle prestigiose scuole Zen, tramite il Sûtra del Loto è anche il buddha di 
riferimento delle scuole Tendai e Nichiren; infine Dainichi è il perno delle speculazioni e dei rituali 
esoterici delle scuole Kegon e Shingon. Ma tutto ciò è dato per scontato, il testo inizia subito con 
degli accostamenti analogici originali e, per certi versi inauditi e sconcertanti. I tre buddha ven-
gono associati ai tre kâya, ossia ai tre diversi ‘corpi’ di cui, secondo il buddhismo mahâyâna, ogni 
buddha dispone:17 di quello assoluto [dharmakâya] sarebbe personificazione Dainichi, del corpo 
celeste di retribuzione [sambhogakâya] sarebbe espressione Amida e a quello di manifestazione 
[nirmânakâya] sarebbe legato Shaka. Dopo aver disarticolato la dottrina del trikâya, con un gesto 
di ulteriore disvelamento qui si afferma che questi buddha non sono altro che la rappresenta-
zione dei ‘tre veleni’ [g. sandoku], vale a dire che ciascun buddha corrisponde a uno di questi, che 
con il lessico della teologia scolastica vengono qui chiamati gli ‘appetiti’ dell’animo umano. Si 
tratta di quelle che fin da principio il buddhismo identifica come le tre principali passioni o di-
fetti fondamentali in grado di condizionare l’individuo umano: l’ira/odio [g. doki] (‘l’appetito ira-
scibile’, di cui sarebbe personificazione Shaka), la concupiscenza /attaccamento [g. aijaku] (‘l’ap-
petito concupiscibile’, identificato con Amida), e l’ignoranza /stupidità [g. mumyô] (connessa a 
Vairocana). Va da sé che queste corrispondenze, assenti nelle dottrine buddhiste, sono formulate 

 
17 Nella dottrina, centrale in tutta la tradizione mahâyâna, dei Tre corpi di Buddha (trikâya, 

g. sanjin) si distingue, a livello di Assoluto, il Corpo di Dharma (dharmakâya, g. hosshin), nella 

dimensione celeste il  Corpo di retribuzione (sambhogakâya, g. hôjin), nel mondo condizionato il 

Corpo di adattamento (nirmânakâya, g. ôjin). Ciascuno dei Buddha, i  Tathâgata, dispone di questa 

triplice dimensione ontologica, composta di un aspetto assoluto e di due forme di manifestazione: 

una celeste e una terrena. Nessun buddha è prioritariamente connesso con una sola di queste di-

mensioni.  



164 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

a partire da appigli analogici molto labili, per non dire speciosi.18 
Ma chi stilò il testo trovava illuminanti questi accostamenti, che gli permettevano di giun-

gere alla conclusione che tutti questi buddha sono soltanto delle (indebite) ipostatizzazioni di 
pulsioni intrinseche al soggetto, e pertanto l’attribuire loro una qualche realtà e considerare i 
Buddha delle entità reali è privo di fondamento, è pura illusione. «Si tratta di altrettante facoltà 
inerenti all’anima umana». Tale giudizio dissolutore è esteso a tutto il resto delle figure buddhi-
ste: i numerosi altri buddha e bodhisattva ecc. La conferma di questa identificazione dei singoli 
buddha con aspetti, anche molto concreti, dell’aldiqua viene mostrata citando alcune frasi non 
solo estrapolate dal contesto, ma anche interpretate volutamente a prescindere dalle dottrine 
che le sorreggono. Così l’identificazione: «Demoni e bruti, uomo e essere celeste sono Dainichi 
[Vairocana]» diviene immanentista se non si ammette la ‘compenetrazione reciproca di tutti gli 
aspetti del reale’ della concezione Kegon e anche l’affermazione: «Erba, albero e terra, tutto senza 
eccezione è buddha in divenire» mal s’intende se non si vuole avere nulla a che spartire con l’idea 
di una ‘natura-di-buddha [tathâgatagarbha] insita in tutti gli esseri’ sia senzienti sia non-sen-
zienti. L’operazione demistificatoria prosegue con alcune speculazioni terminologiche di cui è 
arduo decidere la pertinenza, ma dalle quali già s’intravede l’obiettivo principale di questa stra-
tegia: lo svelamento del nichilismo che, secondo i missionari, sta al fondo del buddhismo in 
quanto esso nega l’immortalità dell’anima.19 

II. UN PRIMO AFFONDO CON L’ARMA DELL’EVEMERISMO 

I tre paragrafi seguenti sono dedicati in successione a ciascuno dei tre buddha menzionati 
in precedenza, e dei primi due si presenta sommariamente il nucleo delle vicende riportate dalle 
agiografie.  

 
18 Su questo primo paragrafo si basa Elison per negare recisamente che possa avervi messo 

mano Fabian Fukan, il  quale a suo dire «può essere stato un sofi sta e persino un soritista, ma non 

di qualità scadente»  come gli pare siano queste notazioni, specie la prima che giudica una «descri-

zione altamente stravolta della dottrina, basilare per il  Mahâyâna ,  del triplice-unico corpo del Bud-

dha, il trikâya» . Cfr. ELISON , Deus , cit.,  p. 182. In effetti, nel Myôtei Mondô  questo genere di equiva-

lenze ed identificazioni non compare, il  passo che più si avvicina è a p. 89; esse vanno quindi 

ascritte all’estensore del «documento Anesaki» .  

19 Si cita «hô (il dharma) è la mente di tutti gli esseri» dal Risveglio della fede, un’opera 

capitale per il buddhismo sino-giapponese. Si tratta del Mahâyânashraddhotpâdashâstra ,  il  Trattato 

sul risveglio della fede nel Mahâyâna  (c. Dasheng gixin lun; g. Daijô kishin ron) un apocrifo ci nese 

attribuito tradizionalmente ad Ashvagosha (g. Me-myô),  che compendia le principali nozioni del 

Grande Veicolo. Tale citazione si trova anche nel Myôtei Mondô ,  cfr. Myôtei Dialogues ,cit.,  p. 112.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 165 
 

ISSN 2385-216X 

Al paragrafo II. «Sulla condizione causale20 e la nascita di Shaka; abbreviata» viene esposta 
in sintesi la biografia di Shâkyamuni, il buddha storico, seguendo la vulgata in uso nella predica-
zione e non le versioni dotte fornite da opere come il Buddhacarita di Ashvagosha. Questo rac-
conto nel complesso corrisponde a quanto è generalmente tramandato, salvo per alcuni dettagli, 
(anche la moglie di Siddharta sarebbe morta dopo la nascita del figlio Râhula; ciò lo avrebbe 
spinto alla vita religiosa; egli avrebbe lasciato la vita mondana a diciannove anni e raggiunto 
l’illuminazione a venticinque). Si presenta l’intero arco dell’esistenza del Buddha: dalla nascita 
straordinaria,21 passando dall’illuminazione e la predicazione, alla morte, per concludere che egli 
è stato un semplice essere umano. Si allude anche alla concezione mahâyâna della natura trascen-
dente o sovramondana (scr. lokottara) dei buddha, ma essa viene immediatamente scartata come 
una fantasia del popolo credulone. Il punto a cui questa esposizione mira è esplicitato: «Essendo 
un uomo, egli non sarebbe in alcun modo in grado di salvare gli uomini nella vita futura» 

Il paragrafo III. «Sulla condizione causale di Amida; abbreviato» è impostato come il prece-
dente: riporta in sintesi la biografia umana di colui che, avendo subito dolorose traversie e lutti, 
divenne prima l’asceta Dharmâkara e, dopo l’illuminazione, il Buddha Amitâbha (g. Amida).22 In 
sostanza si espone quanto è narrato in uno dei sûtra della Terra Pura, il Sukhâvatîvyûhasûtra 
esteso (g. Dai Muryôjukyô), ma l’obiettivo anche stavolta è poter concludere che anche Amida, di 
cui si ricorda la formulazione dei quarantotto voti concernenti la Terra Pura, non fu altro che un 
uomo ed è perciò vano attribuirgli facoltà salvifiche. «Lui stesso non ha potuto sfuggire alle vi-
cissitudini di questo mondo: vita e morte, felicità e disgrazie; ed egli salverebbe gli uomini nella 
vita futura?» si chiede con sarcasmo l’autore. 

In entrambi questi casi i missionari hanno quindi trovato agevole utilizzare, pur senza 
esplicitarne la nozione, una spiegazione di tipo evemeristico: alcuni buddha sono stati tutt’al più 
degli asceti famosi, ai quali venne attribuita una natura sovrumana dopo la morte. 

III. SECONDO: I BUDDHA COME IPOSTATIZZAZIONE DI FORZE E ELEMENTI NATURALI 

Più complessa, al paragrafo IV. «Su Dainichi, abbreviato», la trattazione su Vairocana, che 
non può introdurre narrazioni agiografiche. Infatti per alcune scuole del buddhismo sino-giap-
ponese questi è il buddha cosmico della grande illuminazione o il buddha per eccellenza, cosa 

 
20 Per ‘condizione causale ’  (g. in-i)  s’intende la condizione di un Buddha impegnato attiva-

mente nella sua attività salvifica a favore di tutti gli esseri senzienti, nel suo ruolo di bodhisattva, 

e per estensione anche il suo percorso personale quando era un semplice essere umano.  

21 Nascendo dal fianco del la madre, insinua il testo, ne avrebbe causato la morte. Questo 

particolare si ritrova pure nel Myôtei Mondô ,  che riporta anch’esso una succinta biografia di 

Shâkyamuni, nel corso di una serie di argomentazioni: cfr. Myôtei Dialogues ,cit. , p. 65.  

22 Nel Myôtei Mondô  compare soltanto un fuggevole cenno alla nascita di colui che diverrà il  

buddha Amida, cfr.  Myôtei Dialogues ,cit.,  p. 123. 



166 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

che deve avere molto colpito i gesuiti.23 Qui vengono affastellati nella consueta prospettiva de-
mitizzante elementi tratti dalla predicazione di più scuole su Dainichi (la scuola Huayan, g. Kegon 
e la scuola vajrayâna Zhenyan, g. Shingon): la sua incorporeità; la sua connessione con i cinque 
macroelementi costitutivi del cosmo (acqua, aria, terra, fuoco, etere) più la coscienza; la sua na-
tura, dichiarata ora maschile,24 ora femminile25 a seconda della dimensione in cui è collocato 
(espressa dal mandala corrispondente).26 Da ciò il testo conclude che Dainichi è solo un’ipostasi 
della dinamica fondamentale del mondo naturale, quella che i cinesi esprimono con la diade dia-
lettica di yin e yang. Sempre seguendo la dottrina tantrica shingon, si riconosce Dainichi quale 
membro di una pentade di jina, i buddha vittoriosi [la famiglia degli illuminati: tathâgatakula, g. 
nyorai-bu] di cui è l’esponente centrale, intorno al quale sono disposti gli altri quattro, per affer-
mare immediatamente che tali buddha non sono altro che le cinque parti del corpo.27 Prova ne 
sarebbe, di nuovo, una speculazione terminologica, ossia il fatto che lo stesso sinogramma fo 
[buddha, g. butsu], è composto di due elementi: il primo è il radicale di ‘uomo’ e il secondo, a detta 
dei gesuiti, significa ‘parti’. Con ciò si conclude il procedimento che riduce i buddha ai puri ele-
menti naturali, agli elementi costitutivi sia dell’universo sia dell’essere umano. Si dichiara quindi 
terminato l’esame di questo tema, e infatti il paragrafo seguente affronta un nuovo argomento. 

IV. TERZO: L’UOMO, PRIVO DI ANIMA, RESTA PRIGIONIERO DELL’IMMANENZA  

Il V. paragrafo, stringato e lacunoso, tocca in maniera troppo sommaria un problema fra i 
più spinosi ed intricati di tutta l’evoluzione sino-giapponese del buddhismo mahâyâna, ossia 
cerca di trarre delle conclusioni sulla natura di ciò che in giapponese è chiamato shin (c. xin) ossia 
il complesso cuore/mente, l’organo sede della conoscenza e delle emozioni, a cui dai missionari 
viene attribuito subito il ruolo di analogo buddhista dell’anima, definendolo “sostanza intelli-
gente”. Il problema che si intuisce soggiacente: ossia se il buddhismo ammetta un principio vitale 

 
23 A parte l’equivoco iniziale, in cui era incorso Francesco Saverio, il  quale, a causa di un 

suo informatore sprovveduto, predicando ai giapponesi dal 1549 al 1551 aveva usato il  nome Daini-

chi  per indicare il  Dio unico della rivelazione biblica e la prima persona della Trinità.  

24 Nel Kongôkai  (Vajradhâtu), il piano della sfera adamantina dell’elemento coscienza, nella 

speculazione shingon .  

25 Nel Taizôkai  (Garbhadhâtu), il piano della matrice, che simboleggia la perfezione dell’uni-

verso delle forme manifeste, composto dai cinque elementi: terra, acqua, fuoco, aria, spazio o etere, 

secondo la scuola shingon .  

26 Si tratta di una sorta di compendio, forzatamente incompleto, dell’articolata riflessione 

su Vairocana sviluppata in Myôtei Mondô .  

27 Hanno infatti appreso che nella fisiologia cinese il corpo umano si compone di cinque 

parti:  le quattro membra e la testa, e anche i suoi orga ni fondamentali sono cinque.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 167 
 

ISSN 2385-216X 

immortale oppure no, rimane qui in sospeso, forse perché gli elementi raccolti non sono uni-
voci.28 Inoltre permane una forte ambiguità circa il contenuto dell’espressione ‘vita futura’. Con 
queste parole infatti il buddhismo intende prevalentemente la semplice rinascita in un’altra 
forma di vita (determinata dalle proprie azioni) nel cosmo, nella dimensione dell’esistenza con-
dizionata, o tutt’al più la ‘rinascita’ (se così la si può chiamare) in una Terra Pura, mentre qui 
surrettiziamente si intende quest’espressione in parallelo con la vita ultraterrena del cristiane-
simo nella beatitudine eterna. Il giudizio sarà quindi che i buddhisti, anche per quanto riguarda 
la ‘beatitudine della vita futura’, non si spingono al di là dell’orizzonte umano e, aspirando tutt’al 
più ad una felice rinascita, restano per così dire prigionieri dell’immanenza. Nel finale si denun-
cia l’immensa responsabilità del Buddha Shâkyamuni, che è stato il primo a predicare questa dot-
trina, e dalle cui parole tutte le scuole dipendono anche dopo molti secoli. 

V. QUARTO: LA DOPPIEZZA DEL BUDDHISMO, RAGGIRI EDIFICANTI E SEGRETO NICHILI-

SMO  

I tre punti successivi, dal VI. all’VIII. si concentrano sul buddhismo zen e utilizzano in vario 
modo testi, materiali e tradizioni di questa scuola, che i missionari ritengono particolarmente 
preziosi per svelare l’autentica natura dell’intero buddhismo. In effetti gli elementi dottrinali 
che vengono chiamati in causa in questi paragrafi sono di primaria importanza, anche se la loro 
imperfetta conoscenza, o il loro intenzionale stravolgimento, tradiscono la volontà di far con-
vergere i risultati dell’indagine in una direzione univoca e perfettamente funzionale alla liqui-
dazione del buddhismo. 

L’elemento a partire dal quale è sviluppato l’attacco è, nel paragrafo VI., la denuncia di una 
doppiezza nell’insegnamento del Buddha. Avendo appreso che il buddhismo di Grande Veicolo 
ha tra i suoi fondamenti (che risalgono all’antica scuola indiana Mâdhyamaka, ma sono stati fatti 
propri dalla scuola zen) la dottrina che afferma l’esistenza di due livelli di verità: la verità con-
venzionale (samvritisatya) e quella fondamentale (paramârthasatya),29 l’autore conclude senz’ al-
tro che l’insegnamento buddhista sulla rinascita (la ‘vita futura’) appartiene al mero piano con-
venzionale, è dottrina ‘conveniente, opportuna’ (g. gonkyô), predicata per ragioni di benessere 

 
28 La dottrina nairâtmya  [del ‘non-sé ’],  antica e condivisa da tutte le scuole, che insegna 

l’inesistenza di un sé umano sostanziale (ossia: durevole, permanente, immutabile, di per sé esi-

stente), nei suoi sviluppi in Cina aveva  raggiunto un maggiore livello di complessità per cui alcune 

scuole parlavano di un ‘vero sé ’  (quello raggiungibile mediante l’ illuminazione), il quale tuttavia, 

pur essendo vero, ontologicamente parlando continuava a essere un ‘non-sé ’ .  

29 Nâgârjuna (I./II . sec.),  Madhyamakakârikâ 24,8: «La dottrina del B. è insegnata in riferi-

mento a due verità: la verità convenzionale (l okasamvritisatya)  e la verità fondamentale ( paramâr-

thasatya) . … La realtà fondamentale non si può insegnare senza appoggiarsi alla pratica quotidiana 

(vyavahâra) . Senza far ricorso alla realtà fondamentale, il nirvâna non può essere raggiunto» . 



168 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

sociale e di vantaggio individuale, mentre la verità fondamentale, ultima e vera (g. jikkyô), tenuta 
nascosta, rivela che dopo la morte non vi è che il nulla. Per dimostrare che la scuola zen tra-
smette, oltre all’insegnamento buddhista palese, anche una dottrina esoterica viene esposto, ab-
bastanza fedelmente, il cosiddetto Sûtra del fiore: «Quando Shaka predicava sul monte Ryôju [Gri-
dhrakûta] fece vedere un fiore alla folla dei suoi discepoli che restarono impassibili, non avendo 
afferrato per niente il senso di tale gesto. Soltanto il volto di Kashô [Mahâkâshyapa] s’illuminò in 
un sorriso. Allora Shaka disse: «Il nirvâna della vera legge è inesprimibile: io lo trasmetto a 
Kashô.»30 Questo aneddoto spurio, nato per nobilitare, facendola risalire al Buddha storico, la ti-
pica modalità zen di approccio non-verbale al nucleo vivo del buddhismo,31 non poteva che ren-
dere perplessi i missionari (forse non molto illuminati dai loro informatori) che infatti ne elabo-
rano un’interpretazione a vantaggio della loro tesi. Nel medesimo senso, quale attestazione di un 
segreto nichilismo, l’autore pretende anche di saper sciogliere un’enigmatica quartina, tratta dal 
rituale di ordinazione monastica della scuola zen sôtô, in cui viene esposta la condizione parados-
sale di un insegnamento che si autocontraddice per trascendere il piano della logica. 32 Il conte-
nuto della trasmissione esoterica, ormai nettamente smascherato, è quindi: ‘il nulla del shin’, 
ossia il fatto che non esiste alcun principio vitale immortale e «in definitiva, tutto ciò che è, è 
nulla». Si può ritenere che proprio qui cominci a prendere corpo la tesi che il buddhismo sia una 
forma di nichilismo metafisico, un’idea che ha goduto di straordinaria fortuna nella (in)com-
prensione occidentale del buddhismo almeno fino a metà del XIX. secolo.33 

 
30 Si tratta di un episodio apocrifo (attestato solo da un sûtra  di produzione cinese, il Dafan-

tianwang wenfojueuyi jing , giapp. Daibontennô-mombutsu-ketsugi-kyô  [Sûtra  in cui Brahmâ chiede al 

Buddha di risolvere i suoi dubbi])  su cui la scuola zen si basa (inserendolo anche nella sua impor-

tante raccolta di koan , il Wu-men-kuan , g. Mumonkan) per far risalire il  suo tipico insegnamento 

ishin denshin  [‘da mente a mente’] al buddha Shâkyamuni .  

31 Che viene sintetizzata in una quartina programmatica che si fa risalire a Bodhidharma  (VI. 

sec.)  il  Primo Patriarca dello zen: «una trasmissione speciale al di fuori delle Scritture/ indipen-

dente da scritti o parole/ direttamente da mente a mente/ vedere la propria vera natura e diven-

tare Buddha» .  

32 «Vero dharma (insegnamento) circa il dharma: [non c’è] nessun dharma/ questo dharma, 

[che non c’è] nessun dharma, è anch’esso un dharma./ In questo momento in cui si rivela: [non c’è] 

nessun dharma,/ dharma, dharma, come sarai ancora dharma?» La quartina è presente ed inter-

pretata anche nel Myôtei Mondô (cfr.  Myôtei Dialogues , p. 112s.) da cui l’autore del documento Ane-

saki certamente dipende, come confermano anche altri particolari presenti in ambedue i testi.  

33 Si veda in merito H.  DE  LUBAC,  La rencontre du bouddhisme et de l’Occident ,  Aubier-Montaigne, 

Paris 1952 (tr. it.,  Buddismo e occidente , Jaca Book, Milano 1987).  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 169 
 

ISSN 2385-216X 

VI. L’ACCUSA DI NICHILISMO E IL FRAINTENDIMENTO DELL’IDEA DI “VACUITÀ” 

Anche in questo caso si tratta di un fraintendimento interessato, perché alla base di questa 
onnipresenza del ‘nulla’, che per primi i gesuiti in Giappone scoprono e diffondono come la vera 
essenza del buddhismo, c’è la difficile nozione, centrale in tutto il Grande Veicolo, di vacuità 
[shûnyatâ]. La dottrina della vacuità, correttamente intesa, significa soltanto che tutti gli esseri 
nell’intero universo non esistono in sé e di per sé stessi, ma solo in forza di cause e condizioni, 
sono cioè sprovvisti di una natura sostanziale propria [svabhâva]. A proposito della vacuità sono 
possibili, secondo i maestri tibetani, due classici e simmetrici fraintendimenti: o la si ritiene equi-
valente al nichilismo (nulla esiste in nessun caso ed a nessun livello), oppure la si considera una 
sorta di reale esistenza, di realtà fondamentale ultima (simile al brahman dell’induismo).34 È evi-
dente che i missionari sono caduti nel primo e più facile errore giungendo alla conclusione che 
il buddhismo è un vero e proprio nichilismo metafisico. Questo, prosegue il testo, è il vero con-
tenuto della trasmissione da maestro a discepolo, così cara alla scuola zen, che si fregia della 
linea di successione canonica dei suoi «ventotto patriarchi dell’India» seguiti dai «sei patriarchi 
della Cina», i quali secondo la tradizione rappresentano la continuità dottrinale fra il Buddha 
Shâkyamuni e Huineng (il Sesto Patriarca 638-713). Tanto radicale nichilismo, incalza l’autore, ge-
nera inevitabilmente l’immoralismo: «tutte le dottrine buddhiste […] negano ogni distinzione tra 
bene e male», come si deduce dal principio, che viene così spesso proclamato da essere divenuto 
quasi proverbiale: «bene e male non sono due, perverso e giusto non sono che uno».35 Si tratta di 
un insegnamento che, per essere rettamente compreso, presuppone la distinzione tra il piano 
del relativo e quello dell’assoluto di cui sopra si è detto. Ma l’operazione di smascheramento ha 
già riconosciuto sotto questa distinzione la differenza fra la predicazione pubblica, fatta pro bono 
pacis, e il vero insegnamento dello zen, il nichilismo, che viene trasmesso esotericamente, in se-
greto. 

VII. IL BUDDHISMO PREDICA LA RINASCITA PER OPPORTUNISMO E TIENE NASCOSTO IL 

NULLA 

Nel paragrafo VII. si ribadisce il nesso che sussiste fra la negazione di una vita nell’aldilà e 
l’immoralità su questa terra: senza la credenza in un principio vitale immortale che possa venire 

 
34 Ma già Nâgârjuna metteva in guardia sulla difficoltà di comprensione: «Una vacuità mal 

compresa rovina la persona non intelligente. È simile a un serpente afferrato maldestramente o a 

una formula magica mal pronunciata» . 

35 Cfr. ELISON , Deus ,  cit. , p. 442, n. 108,  che riporta l’espressione giapponese zen’aku funi,  

jashô ichinyo  traducendo: «bene e male (sono) indifferenziati, pernicioso e fedele si risolvono in 

uno» . Avendo già citato questo principio in precedenza (p. 172), il  diffuso commento che Elison v i 

acclude si trova a nota 82 di p. 439s.  



170 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

premiato, o castigato in sede ultraterrena, sostengono i missionari, lo spirito umano rimarrà 
preda dei suoi istinti egoistici e imboccherà la via del male. Nessuna condotta virtuosa o morale 
può essere intrapresa, se si nega la sopravvivenza al di là della morte. Niente di buono potrebbe 
avvenire, se si insegnasse «apertamente che tutto è nulla, nulla la vita, nulla la morte» e di con-
seguenza nessuna società potrebbe sussistere. Perciò i monaci buddhisti non divulgano questa 
verità esiziale, in cui credono, ma la trasmettono ai soli iniziati. 

Pare tuttavia che i gesuiti abbiano avuto sentore dell’esistenza di tesi che negavano l’iden-
tificazione della vacuità con il nulla, additando ad esempio la relazione che intercorre tra la va-
cuità e la natura-di-buddha [tathâgatagarbha], ossia un elemento positivo e ritenuto onnipre-
sente: la potenzialità di illuminazione insita in tutti gli esseri.36 Infatti le scuole buddhiste che si 
basavano sulla vacuità avevano dovuto fronteggiare fin dall’antichità l’accusa di nichilismo ed 
avevano insistito nel dichiarare fuorviante e infondata (‘eresia’, legge il cristiano) l’equivalenza: 
vacuità = nulla. Queste posizioni difensive vengono però respinte e, visto che erano attestate an-
che in scritti di maestri zen, che l’autore mostra di conoscere e cita,37 se ne escogita un’interpre-
tazione che non smentisca, ma al contrario ribadisca, il radicale nichilismo dello zen. 

A questo punto il testo allinea una serie di termini tecnici in uso nella speculazione budd-
hista, che in parte è possibile identificare: «nulla [shûnyatâ], natura-di-Buddha [tathâgatagarbha], 
natura [illuminata] originaria [hongaku], verità, natura della legge [dharmata], corpo della legge 
[dharmakâya], (bodhicitta) [mente protesa verso l’illuminazione]»,38 per poi sostenere che in ve-
rità questi nomi stanno tutti ad indicare un’unica realtà, lo shin umano (confinato nell’ orizzonte 
della mera immanenza). La pluralità delle designazioni è del tutto apparente, perché dipende 
unicamente dalla diversità delle scuole, «è la [medesima] canna palustre, che si chiama yoshi a 
Osaka e hamaogi a Ise».39 

Il paragrafo VIII., uno dei più brevi, ha l’unica funzione di trarre le conclusioni di questa 
parte (comprendente i brani da V. a VIII.) e si limita ad affermare che per quanto le scuole bud-
dhiste siano numerose, diverse fa loro e disseminate in varie terre, poiché tutte discendono 
dall’insegnamento del solo Buddha Shâkyamuni, «per chi va al fondo delle cose» esse non diffe-
riscono affatto. Infatti questi ha predicato un unico insegnamento: «la legge del nulla», la quale 

 
36 Il  tathâgatagarbha [matrice/embrione di illuminazione] viene definito come ciò che, pre-

sente in tutti gli esseri senzienti,  permette loro di pervenire all’ illuminazione, di conseguire la 

buddhità. Ma è proprio la vacuità, l’assenza di esistenza intrinseca, che permette agli esseri sen-

zienti di mutare, di evolvere, e trasformarsi in Buddha.  

37 Il testo segue anche qui il Myôtei Mondô , cfr. Myôtei Dialogues , cit.,  p. 114, dove è citata una 

frase dal Denshin Hôyô  (c.  Chuanxin fayao) del maestro zen Obaku (c. Huangbo Xiyun ,  m. 850): «[le  

persone] non si rendono conto che le loro stesse menti sono all’origine vuote», che viene intesa 

come una conferma del fatto che «la nostra natura è nulla e vuoto».  

38 Bodhicitta  [mente dell’illuminazione], è il termine che indica l’aspirazione all’ illumina-

zione per il bene di tutti gli esseri senzienti,  una nozione centrale del Mahâyâna .  

39 Espressione proverbiale presa da Myôtei Mondô , cfr. Myôtei Dialogues , cit. , p. 72.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 171 
 

ISSN 2385-216X 

resta il nucleo dell’insegnamento di tutte le numerose ramificazioni del buddhismo. 

VIII. IL BUDDHISMO DEVOZIONALE SMASCHERATO: MENZOGNA, IMMORALITÀ E SE-

GRETO  

Gli ultimi quattro paragrafi (IX.-XII.) sono diretti a criticare la forma di buddhismo più dif-
fusa a livello popolare, quella di impianto devozionale che, utilizzando la semplice formula di 
invocazione al buddha Amitâbha (g. Amida) namu Amida butsu [venerazione al buddha Amitâbha], 
ne implora l’intervento soccorrevole allo scopo di poter rinascere in un suo universo privilegiato, 
la Terra Pura Sukhâvatî [Luogo di Beatitudine] e da questo incontaminato mondo celeste privo di 
negatività poter poi conseguire senza intralcio l’illuminazione a beneficio di tutti gli esseri e rag-
giungere infine il nirvâna.40 Nel punto IX. si insiste, riportando elementi contenuti nel Sûtra della 
rammemorazione di Amitâbha [g. Kan Muryôjukyô, scr. Amitâyurdhyânasûtra], sul fatto che anche 
questa dottrina risale a Shâkyamuni, il quale si sarebbe inventato di sana pianta sia il buddha 
Amida sia la Terra Pura da lui retta, che si dice sia posta ad occidente, ad una distanza incom-
mensurabile. Riprova della sfrenata attività fabulatrice del mendace Shaka sarebbero anche le 
figure dei sei buddha attivi negli eoni che hanno preceduto quello attuale,41 da lui fantasiosa-
mente escogitate, come pure la profezia della sua futura illuminazione, che affermava di avere 
ricevuto in un passato favolosamente remoto dal buddha primordiale Dîpamkara.  

A differenza delle strategie polemiche adottate in precedenza, in questo frangente i mis-
sionari mettono in campo delle argomentazioni di carattere razionale-scientifico e, siccome per 
divenire il Buddha Amitâbha si narra che l’asceta Dharmâkara avrebbe meditato per ben cinque 
kalpa (l’eone della cosmologia antico-indiana), si scagliano contro la nozione mitica di kalpa, ri-
dicolizzandone la definizione tradizionale, con il semplice espediente di trasporre sul piano reale 
una formulazione iperbolica di valore evidentemente poetico-evocativo.42 Inoltre dichiarano del 

 
40 Questa forma di buddhismo in cui il  fedele invoca l’aiuto di un essere sovrumano (il bud-

dha Amida) confessando la propria incapacità di raggiungere la salvezza con i propri sforzi,  per 

evidenti ragioni ha suscitato molto interesse da parte cristiana, dal XVI. sec.  f ino al XX. Cfr. H.  DE  

LUBAC , Amida. Aspects du bouddhisme II ,Seuil , Paris 1955 (tr. it. Aspetti del buddhismo, Jaca Book, 

Milano 1979), nonché M.  DE GIORGI , Salvati per grazia attraverso la fede. La salvezza per grazia nel bud-

dhismo della terra pura e ne l cristianesimo , EMI, Bologna 1999.  

41 I  buddha del passato che vengono venerati nel buddhismo giapponese sono in genere sei:  

Vipâshyin, Shikin, Vishvabhûj, Krakucchandra, Kanakumûni e Kâshyapa che in questa successione 

precedono Shâkyamuni, al quale succederà Maitreya. Antecedente a questa su ccessione è il buddha 

primordiale Dîpamkara, menzionato subito dopo.  

42 Per indicare l’immensa estensione di un kalpa  si affermava che fosse il tempo occorrente 

a consumare un cubo di granito con il lato lungo quaranta leghe, se un angelo veniva a sfiorarlo  



172 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

tutto inverosimile la distanza astralmente grande («se si attraversano, dal lato di Occidente, dieci 
trilioni di mondi») a cui sarebbe situata la Terra Pura di Amida, dichiarando che, contrariamente 
a quanto pensano gli orientali, la direzione ‘verso occidente’ non è assoluta bensì relativa. E per 
giunta, come hanno dimostrato le circumnavigazioni effettuate dagli europei, questa nostra 
terra è sferica e di una circonferenza assai più ridotta delle fantasiose immensità pretese dai sûtra 
buddhisti. Tale decisiva irruzione delle certezze scientifiche e della fattualità geografica chiude 
la questione e, una volta dichiarata inesistente la fantomatica Terra Pura, la cui dislocazione ri-
sulta indeterminabile, anche il buddha Amida risulta privo di qualsiasi realtà. 

IX. AMIDA L’IMMENSO: IPOSTASI DELLO SPAZIO ILLIMITATO E VUOTO 

In una sorta di cortocircuito deduttivo, il paragrafo successivo, il X., si apre con l’asserzione 
che le fantasiose figure della Terra Pura e di Amida, inesistenti, non sono che dei termini alter-
nativi per indicare lo shin umano, un altro modo per riferirsi al cuore/mente di ciascun uomo. 
Quindi si prende spunto dalle dimensioni iperboliche che nell’Amitâyurdhyânasûtra vengono at-
tribuite al corpo di Amitâbha43 per concludere che non può esistere alcun essere così esteso, e 
che pertanto si tratta della personificazione della «universalità dello spazio». Così pure, quando 
nel sûtra si afferma che tutti i buddha pienamente illuminati fanno parte del Dharmadhâtu,44 
bisogna intendere che si vuole così simboleggiare l’elemento aria che riempie l’universo. Ancora 
una volta si applica una sorta di riduzionismo naturalistico. Che evocando tali buddha ci si rife-
risca in realtà all’aria, elemento onnipervasivo e vuoto in cui può espandersi il suono, sarebbe 
comprovato dalla quartina coniata da un famoso monaco amidista: «Io invoco il Buddha,/ né 
hotoke [buddha], né io esistiamo;/ null’altro che questo eco di voce:/ Namu Amida Butsu». Scritta 
per celebrare il valore assoluto della pratica di invocazione, nella quale sia l’orante che il desti-

 
con la sua veste di piume una volta ogni tre anni. Questo punto, e tutta la seconda parte di questo 

paragrafo riproduce il Myôtei Mondô ,  cfr.  Myôtei Dialogues ,  cit.,  p. 125.  

43 Amida è così immenso da avere «tra le sopracciglia un ciuffo di peli bianchi a vvolti a 

destra e pari a cinque monti Sumeru», ossia cinque volte più grande del monte Sumeru (o Meru), 

che è la montagna cosmica che unisce la terra al cielo al centro dell’universo della cosmologia 

indiana.  

44 Lo ‘spazio della realtà assoluta ’  o ‘dimensione del reale ’ , è la sfera non duale percepita 

dai buddha nel Dharmakâya ,  in cui si avverte la vera natura dei fenomeni, contrapposta a lokadhâtu ,  

la ‘dimensione dei mondi ’  luogo del percepire fenomenico, frammentario e confuso, proprio degli 

esseri senzienti condizionati.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 173 
 

ISSN 2385-216X 

natario si eclissano di fronte alla semplice voce, viene invece letta come un’ennesima afferma-
zione di nichilismo.45 Seguono speculazioni sulle componenti del sinogramma shin, per conclu-
dere che fra le scuole buddhiste non sussiste alcuna vera differenza. 

X. LA VITA IMMORALE DI SHINRAN, UN GRANDE MAESTRO AMIDISTA 

Nel breve XI. paragrafo si utilizzano alcuni episodi poco edificanti (che gli storici poi giudi-
cheranno malevole diffamazioni) pertinenti alla biografia di Shinran Shônin (1173-1263) il fon-
datore della Scuola della Vera Terra Pura [Jôdoshin-shu], per fornire un esempio a conferma di 
quanto si asseriva nei paragrafi VI. e VII., ossia che non si può condurre una vita virtuosa se si 
nega la sopravvivenza oltre la morte. L’indifferentismo morale che ispira la condotta di Shinran 
è infatti fondato e autorizzato dalla credenza buddhista che «in definitiva tutto è vano». Visto 
che citano la condotta incresciosa di questo personaggio, si può ipotizzare che i missionari aves-
sero avuto notizia del fatto che le scuole della Terra Pura, facendo dipendere la salvezza soprat-
tutto dalla fede e dall’invocazione ad Amida e mettendo tra parentesi (anzi, nel caso di Shinran: 
dichiarando del tutto inutile) la necessità di una condotta virtuosa, erano state avversate dalle 
altre correnti buddhiste e dal governo come propagatrici dell’immoralità fra il popolo. Era stato 
molto attaccato (e anche condannato all’esilio) proprio Shinran, il caposcuola sostenitore della 
tesi radicale che l’attività salvifica di Amida era specialmente rivolta ai peccatori incalliti, inca-
paci di buona condotta ma sinceramente fidenti nella sua misericordia. Forse anche per questo 
alla fin fine la formula d’invocazione namu Amida butsu per i missionari era considerata equiva-
lente a: «non c’è alcuna differenza tra osservare la legge e violarla».46 

XI. SIGNIFICATI MISTERIOSI DEL NEMBUTSU OCCULTATI DA COLORO CHE SANNO 

Nella sua parte iniziale l’ultimo paragrafo, il XII., cerca di sondare il significato profondo 
dell’invocazione ad Amida e, correttamente, riferisce che namu (traslitterazione del scr. namas, 
venerazione) secondo autorevoli maestri antichi fra cui Shandao (VII. sec.), oltre al resto vuol 
dire: «dedicare la propria vita». Il ragionamento prosegue però affastellando elementi linguistici 
per una (pseudo-)etimologia, e fa appello persino al Yijing, il Classico dei Mutamenti confuciano, 
allo scopo di dimostrare che anche al centro di questa nozione c’è «il vuoto dello shin». Il termine 

 
45 Anche per questa poesia si veda il Myôtei Mondô , benché qui venga attribuita al monaco 

Koya, un precursore della scuola della Terra Pura del X. sec., e là ad Ippen,  un maestro amidista 

del XIII.  Cfr. Myôtei Dialogues ,  cit.,  p. 126. 

46 La condotta riprovevole di Shinran è già denunciata nell’ultima pagina del I . Libro del  

Myôtei Mondô ,  cfr.ivi , p. 127.  



174 GIANFRANCO BONOLA 
 

ISSN 2385-216X 

namu significherebbe insomma «l’assenza di shin e di pensiero, lo stato di nirvâna»,47 che più cor-
rettamente si dovrebbe indicare come «nulla». Ma mentre il nulla è un’idea astratta accessibile 
a pochi, namu Amida butsu è una formula facile, afferrabile anche dagli incolti. Questo è l’utile 
espediente [upâya] buddhista messo in atto dalla Scuola della Terra Pura per condurre i suoi fe-
deli a familiarizzare con il «senso nascosto» della pratica che è: «usciti dal nulla, noi vi siamo 
ricondotti». L’elemento di comprova, in questo caso, è un cenno alla complessa cosmologia bud-
dhista la quale, benché distingua parecchi tipi diversi di esseri,48 secondo l’interpretazione zen 
non sta ad indicare altro che la condizione umana in questo mondo.49 

 Ancora allo zen ci si riferisce nei successivi due punti: siccome i suoi maestri sono «iniziati 
alla saggezza», talvolta si permettono gesti di irriverenza anche estrema nei confronti delle Scrit-
ture buddhiste, venerate da tutte le altre scuole, che trattano come carta straccia.50 Infatti, so-
stengono i gesuiti, il Buddha Shâkyamuni avrebbe ammesso davanti ai suoi discepoli, prima di 
morire, di non avere mai pronunciato una sola parola sulla vita oltre la morte. Anche in questo 
caso viene deformato un episodio ben noto in ambiente zen, riportato da un sûtra,51 e assai valo-
rizzato poiché volto a sottolineare il fatto che l’insegnamento autentico, essendo ineffabile, non 
passa attraverso le parole. Invece l’unico modo in cui può essere compreso in questa sede è «che 

 
47  In questa frase si potrebbe riconoscere la meditazione zen, mirata all’eliminazione 

dell’attività ordinaria della mente, se non ve nisse proposta, invece, come un’affermazione a livello 

ontologico.  

48 Il testo ne elenca nove: «[i purganti negli] inferi, i preta [fantasmi famelici], gli animali,  

gli ashura [asura, gli dèi gelosi],  gli uomini, gli dèi,  i discepoli,  gli illuminati,  buddha », ossia i sei 

destini di rinascita e insieme i tre livelli della pratica; questo fa pensare al bhavachakra [dia-

gramma circolare delle esistenze] come viene costruito dalla scuola tendai, che oltretutto inserisce 

al centro del cerchio il  sinogramma shin.  

49 Anche qui si affaccia il  peculiare approccio della scuola zen ai contenuti del buddhismo; 

secondo alcuni maestri zen, ciascun uomo può avere esperienza delle diverse forme di vita in una 

sola giornata, perché i suoi stati d’animo, le passioni intense e l’ ignoranza lo fanno transitare di 

continuo dal comportamento animalesco a quello avido dei fantasmi, a quello iracondo degli asura, 

ecc.  

50 Punto presente nel Myôtei Mondô , cfr. Myôtei Dialogues , cit. , p. 100. L’autore potrebbe es-

sere anche al corrente del fatto che il Sesto Patriarca del chan/zen, Huineng (638 -713), di cui si è 

detto, viene talora raffigurato nell’atto di stracciare i sûtra. Questo gesto molto trasgressivo è 

interpretato come un modo di  enfatizzare l’ importanza della trasmissione zen ‘indipendente da 

scritti o parole’.  Cfr. supra,  nota 31.  

51 Il detto, attribuito al Buddha nel Mahâparinirvânasûtra ,  e assai citato nelle scuole zen, 

afferma: «Nei quarantanove anni in cui ho predicato il Dha rma, non ho mai pronunciato una sola 

parola.» Curiosamente non viene citato nel Myôtei Mondô ,  ma fa parte del bagaglio culturale dell’au-

tore di questo documento.  



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO 175 
 

ISSN 2385-216X 

il termine ultimo del buddhismo è il nulla»; questo sarebbe il segreto confidato ai soli ‘iniziati’ e 
trasmesso in modo occulto, ma da non divulgare alla gente comune. Nella scuola della Vera Terra 
Pura, questa verità riservata costituirebbe il contenuto di un’opera di Shinran, alla quale per 
questa ragione hanno accesso i soli famigliari dei vertici della setta.52 

 
Così termina il «documento Anesaki», confiscato nel 1790 e quindi importante testimone 

della persistenza e dell’omogeneità delle argomentazioni dei cristiani contro le varie scuole bud-
dhiste nei quasi due secoli seguiti all’elaborazione del Myôtei mondô di Fabian Fukan (1605). Ri-
spetto alla cospicua parte là dedicata alla confutazione del buddhismo, il nostro scritto pare una 
sorta di compendio, che trae da quel testo non solo tutte le sue idee (a parte le balzane trovate 
del paragrafo I. e poco altro) ma anche le citazioni di scritti buddhisti con cui le supporta. In 
compenso tralascia del tutto parti molto ampie, che là Fukan dedicava a scuole come la Shingon, 
la Hossô, la Tendai, la Sanron e la Kegon, alcune delle quali avevano adepti e conoscitori quasi 
solo nella parte colta e privilegiata della popolazione giapponese. Il che fa pensare che l’ambiente 
a cui il documento doveva servire fosse ben poco toccato dalle loro dottrine, mentre si confron-
tava maggiormente con le scuole della Terra Pura e la vulgata riguardante lo zen. Un motivo 
della concisione di questo promemoria, mirato a contrastare e demitizzare alcune dottrine in 
particolare, può essere stata la sua concreta utilizzazione in sede pastorale, cosa che ne giustifica 
anche la scrittura talora trasandata. 

 
 
 

gianfranco.bonola@uniroma3.it 
 

(Università degli Studi Roma 3) 

 
52 Tuttavia il volume citato nel testo, il  Kyôgyôshinshô  [Florilegio sull’ insegnamento, la pra-

tica e la realizzazione secondo la scuola della Terra pura] è il lavoro principale di Shinran, scritto 

nel 1224. La trasmissione dell’opera, come di consueto, era riservata ai vertici della gerarchia della 

scuola, stabilita in questo caso per successione fa migliare.  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 177-193 

ISSN 2385-216X 

GUIDO GHIA 

LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING. 
LA FONDAZIONE DI UNA TOLLERANZA 

ATTIVA 

THE RELIGION OF THE MODERNS IN G.E. LESSING’S WORK. 
THE FOUNDATION OF AN ACTIVE TOLERANCE. 

The issue of the evaluation of the essence of authentic religion and humanity must be re-
garded as the theoretical foundation of active tolerance and ecumenical meeting among re-
ligious men. The search for a method, the principle of individuality, and the research of 
communion among religions: these are Lessing’s contributions to the Religion of the 
Moderns. Lessing’s primary message in the drama Nathan the Wise, a classical text of tol-
erance and ecumenical literature, is that the key focus should be the value of individuals as 
human beings and that group membership is secondary to this. This is the concept of active 
tolerance. 

Quale che sia l’esatta interpretazione storiografica da dare alla nota tesi hegeliana secondo 
cui la personalità e l’opera di Cartesio segnerebbero il tramonto della tradizione scolastica e 
quindi il passaggio definitivo dal Rinascimento all’età moderna, non c’è dubbio che è proprio 
nell’opera di Descartes che si ritrovano sostanzialmente i due cardini fondamentali su cui è im-
perniata la filosofia della modernità: il primo è il principio di individualità, in base al quale la 
filosofia si occupa innanzi tutto dell’individuo, e di conseguenza l’uomo diventa contemporanea-
mente il soggetto trascendentale e l’oggetto fenomenico della riflessione filosofica;1 il secondo 

                              
1 Cfr. su questo punto G.W.F.  HEGEL ,  Lezioni sulla fi losofia della storia , La Nuova Italia, Firenze 

1963, 4 voll. ,  a cura di G. CALOGERO  e C. FATTA , vol. I .,  p. 36. Si veda però anche vol.  IV, pp. 192 ss. 

Qui Hegel afferma che è con l’I lluminismo che la modernità trova la sua massima espressione per-

ché ora l’uomo scopre in sé il vero contenuto ed è rimossa ogni autori tà che non sia la ragione 

umana stessa.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

consiste nella necessità di elaborare un metodo critico razionale per costruire il sapere e per 
arrivare infine alla verità, al punto che l’attenzione rivolta all’elaborazione di un metodo diventa 
vieppiù una delle principali ossessioni del dotto e dell’uomo di scienza dell’età moderna.2 

I. LIBERTÀ E METODO 

Siamo quindi autorizzati ad individuare nel principio di individualità e nella questione del 
metodo le due caratteristiche paradigmatiche, direi quasi idealtipiche, della modernità filosofica, 
al punto che, come afferma Reinhard Lauth, quando Cartesio individua nel cogito l’unica legitti-
mazione metodologicamente possibile alla ricerca della verità, egli perviene al vertice supremo 
di ogni epistemologia, e cioè alla logologia: decisivo è, infatti, il punto «che il principio fondamen-
tale si realizzava nel cogito, non nella cogitatio, in quanto principio più prossimo per ogni medi-
tazione filosofica. In tal modo Descartes rompeva con una tradizione filosofica bimillenaria e la 
esautorava. L’atto e il compimento del cogito sono, unitariamente, deduzione, realizzazione del 
metodo, esecuzione della propedeutica e atto biografico. Descartes rende palese che ogni sapere 
è sapere finito dell’infinito (infini), e che l’essere della ragione nella sua costituzione fondamen-
tale si dà a partire da Dio e dalla sua verità giustificante. Qui Dio non è un pezzo di mondo – 
foss’anche il più eminente –, ma Dio è supremo principio trascendentale, quel principio che 
rende possibile la libera asserzione della ragione e richiedendola la comprende, ma che insieme 
può venire realizzato in modo adeguato soltanto in un libero conoscere e agire».3  

                              
2 «Non ho però alcun timore di dire che penso di aver avuto molta fortuna nell’essermi 

imbattuto, sin dalla giovinezza, in certe vie che mi hanno condotto a considerazioni e massime 

delle quali ho formato un metodo,  mediante il  quale mi pare di poter aumentare per gradi la mia 

conoscenza, ed elevarla a poco a poco al punto più alto a cui la mediocrità del mio ingegno e la 

brevità della mia vita le consentiranno di arrivare. Ne ho raccolto già tali frutti che, per qua nto 

nel giudicar me stesso cerchi sempre di inclinare piuttosto alla diffidenza che alla presunzione, e 

per quanto nel considerare con occhio di filosofo le diverse azioni ed imprese umane, non ne trovi 

quasi nessuna che non mi appaia inutile e vana, ciò n ondimeno non cesso di provare una soddisfa-

zione estrema del progresso che penso di aver fatto nella ricerca della verità, e di concepire tali 

speranze per l’avvenire che, se tra le occupazioni degli uomini in quanto puramente uomini, ve n’è 

qualcuna realmente buona e importante, oso credere che sia proprio quella che ho scelto» ( CARTE-

SIO , Discorso sul metodo , a cura di G. DE LUCIA , Armando Editore, Roma 1999, p. 51s.).       

3 R.  LAUTH ,  Con Fichte,  oltre Fichte ,  a cura di M. I VALDO , Trauben, Torino 2004, p. 17s. Cfr. 

anche M.  IVALDO , Storia della fi losofia morale , Editori Riuniti,  Roma 2006, p. 82s.: «Il tópos storiogra-

fico che vede Descartes come l’iniziatore della moderna filosofia è stato oggetto di innumerevoli 

riprese, precisazioni, limitazioni. Descartes cerca conoscenza evidente; egli muove dal cogito , non 

dalla cogitatio ,  cioè dall’atto concreto del pensare e del ponderare. In questo atto si palesa una 



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 179 
 

ISSN 2385-216X 

Per i filosofi storiograficamente e idealmente moderni il problema del metodo non è però 
soltanto una questione gnoseologica o epistemologica, ma investe la ragione stessa per cui si fa 
filosofia, è cioè autenticamente logo-logia, logos del logos, e, di conseguenza, quando parliamo di 
religione dei Moderni facciamo riferimento a una concezione religiosa che pone l’accento sulla 
libertà e sulla soggettività – intesa anche e soprattutto come elemento trascendentale, sorgivo 
del senso e del bisogno religioso – e che discute gli aspetti metodologici del suo esistere, ossia il 
suo statuto ontologico autonomo e la sua essenza, nella profonda convinzione che «l’intelligere 
filosofico è un momento a sé, è cioè un’attività rispondente a un’esigenza particolare, costitutiva, 
impreteribile dell’uomo, la quale, come distinta, ha una sua sfera, una sua legge, una sua luce 
non sostituibile».4 

Ne risulta, così, che la qualificazione dell’autonomia rappresenta una delle caratteristiche 
peculiari proprio della religione dei Moderni, giacché il carattere di indipendenza del religioso 
era, come ha sottolineato Ernst Troeltsch nel suo classico studio sulla Selbständigkeit der Religion, 
sconosciuto sia al mondo antico (che, per suo conto «conosceva soltanto religioni popolari, indi-
pendenti le une dalle altre in quanto a formazione e sviluppo», dando pertanto luogo «unica-
mente a una mescolanza di tutte le religioni e ad una fondazione panteistica di tale mescolanza», 
ossia a un «sincretismo panteistico delle singole religioni autoctone»5), sia al «cristianesimo ec-
clesiale, tanto quello cattolico che quello protestante, poiché esso era convinto di una comuni-
cazione divina delle verità religiose particolare, soprannaturale e che si contrappone a tutto il 
resto al modo in cui la verità si contrappone alla bugia».6 

La filosofia moderna della religione giunge invece alla proclamazione orgogliosa 
dell’istanza, gnoseologica ed etica, che afferma che la religione, di per se stessa, «è un’entità pe-
culiare e autonoma, che perciò la si può e la si deve abbandonare al suo proprio corso, che essa 
reca in sé la propria certezza e il proprio contenuto, che rispetto a lei mette conto soltanto, in 
tempi di crisi, rimuoverne gli ostacoli».7  

                              
richiesta di verità, che trova soddisfazione nella sua costituzione fondamentale so ltanto a partire 

da Dio e dalla sua verità giustificante ( veritas e veracitas Dei)».  

4 A.  CARACCIOLO , Nulla religioso e imperativo dell ’eterno. Studi di  etica e di  poetica , I l  melangolo, 

Genova 20102 , p. 74.  

5 E.  TROELTSCH,  L’autonomia della religione , tr.  e cura di F. GHIA ,  presentazione di G. Cantillo,  

Loffredo, Napoli 1996, p. 61.  

6 Ibidem.  

7 Ivi, p. 220. Al riguardo, si tenga presente quanto scrive FRANCESCO GHIA  nell’Introduzione 

(Ernst Troeltsch e i l  principio religioso, ivi ,  pp. 16-52), in particolare alle pp. 19 s.: «Il nucleo della 

riflessione sul religioso viene trovato nell’autonomia di quest’ultimo, nel suo essere cioè un domi-

nio non condizionato da altri,  non riconducibile ad altre espressioni dello, spirito, all’etico, 

all’estetico o al politico, ma vivente e operante in e accanto ad essi. Allo stesso modo, la sua uni-

versalità, che lo abilita ad essere un modo e una struttura della coscienza, mette quanto meno in 

crisi la pretesa di assolutezza di un principio storico, a ncorché fondantesi su una rivelazione (sul 



180 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

Naturalmente, per essere, come vuole essere, pensata nel solco dell’autonomia della mo-
rale, quale viene insegnata con lezione inobliabile da Kant, anche l’autonomia della religione 
presuppone, come sua ragion d’essere, la libertà, sicché la religione dei moderni si caratterizza 
sempre di più come un principio di differenziazione paradigmatico tra la religio e la fides chri-
stiana. Solo adunando la religione sotto il segno della categorizzazione concettuale del principio 
di autonomia, si può infatti qualificare davvero la libertà anche come religiosa: solo «nel cessare 
di essere assorbita nella fides christiana, in quanto fides amministrata dall’ecclesia una, sancta, uni-
versalis; solo nel separarsi e nel “migrare” dal dominio della teologia rivelata per accedere, come 
termine di ricerca e oggetto di sapere, ai contesti critici e problematici della filosofia, della filo-
logia, delle scienze storiche e giuridiche; solo, pertanto, istituendosi come categoria o forma au-
tonoma in grado, da un lato, di rendere pensabile uno spazio trascendentale interno alla coscienza, 
luogo di una possibile rivelazione e di un processo spirituale indipendente da Sacre Scritture, 
culti, dogmi, Chiese, dall’altro, di farsi oggetto di saperi specializzati – dalle scienze storiche a 
quelle religiose, al diritto –, la religione poteva schiudersi ai principi della libertà e della laicità».8  

È per questo che si può sostenere che per la religione dei Moderni la tolleranza in tema di 
religione cessa di essere un mero principio di bon ton intellettualistico o di paternalismo liberale, 
per assumere invece le sembianze, come afferma in modo sintomatico Ernst Cassirer, di un vero 
e proprio «postulato», di un ethos fondamentale, da cui dedurre, al modo della filosofia trascen-
dentale, tutti gli assunti teoretici e pratici della vita del singolo individuo.  

A ben vedere, infatti, «la tolleranza è tutt’altro che la raccomandazione dell’indulgenza e 
dell’indifferenza rispetto alle questioni fondamentali della religione. Soltanto in alcuni pensatori 
di poca importanza e di second’ordine si trova una difesa della tolleranza che può ridursi a un 
mero indifferentismo. In complesso invece regna la tendenza opposta: il principio della libertà 
di fede e di coscienza è l’espressione di una nuova forza religiosa positiva, la quale fu veramente 
caratteristica del secolo illuministico. Esso rappresenta una nuova forma che la coscienza reli-
giosa assume per mantenervisi da ora in poi chiara e sicura. Questa forma era però raggiungibile 
solo con un capovolgimento dell’animo religioso e delle sue mete. La metamorfosi decisiva av-
viene quando al pathos religioso, che aveva mosso e spinto innanzi i secoli precedenti, i secoli 
delle lotte religiose, subentrò un puro ethos religioso. La religiosità non vuol essere da ora in poi 
un fatto passivo, ma deve scaturire dal centro dell’azione e ricevere di qui la sua determinazione 
essenziale. L’uomo non ne deve essere soltanto preso e soggiogato come da un potere estraneo; 

                              
che è da ricordare il “problema di Lessing”: verità storiche contingenti possono essere compatibili, 

da un punto di vista fondativo, con verità eterne?) e certamente nega, secondo un principio di 

Liberalität religiosa, applicando cioè al dominio della religione il principio della libertà, un’esten-

sione storica dotata di una superiorità qualitativa (il  cosidetto soprannaturalismo dogmatico)».    

8 R.  CELADA BALLANTI , Religione, storia,  l ibertà. Studi di  fi losofia de lla religione , Liguori Editore, 

Napoli 2014, p. 50. Il «sisma concettuale» che distingue e separa la religio  dalla fides christiana , 

«conduce a isolare categorialmente, epistemologicamente, speculativamente, il  concetto di reli-

gione facendone un termine di  ricerca in sé, una res problematica distinta dalla pluralità delle fedi 

storiche» ( ivi , p. 137).  



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 181 
 

ISSN 2385-216X 

ma egli stesso la deve afferrare e plasmare con libertà interiore. Non è una potenza soprannatu-
rale, non è la grazia divina quella che produce in lui la certezza religiosa; ma egli stesso deve 
elevarsi a lei e mantenervisi. Da questo principio teorico risultano spontanee e con intima neces-
sità tutte le deduzioni che l’epoca illuministica ha tratte e tutti i postulati pratici e concreti cha 
ha formulati».9 

Ora, questa lunga citazione di Cassirer, sintomatica perché consente di radicare e sostan-
ziare la tesi ermeneutica per cui l’Aufklärung «si presenta come un vasto e profondo sommovi-
mento della società e della cultura tedesca ed europea che rimette in forse molte certezze con-
solidate e al quale partecipano – con modalità e finalità differenti e talora contrastanti – tutte le 
tradizioni e tutte le istituzioni che sono ad un tempo oggetto di critica»,10 ha naturalmente sullo 
sfondo soprattutto la figura di Gotthold Ephraim Lessing, il quale, nella linea del discorso che 
stiamo svolgendo, si presenta come il vero prototipo della Liberalität religiosa dei Moderni.  

II. VERITÀ E SENTIMENTO 

La religione di Lessing ha, infatti, le caratteristiche più qualificanti della modernità. In essa 
l’approccio trascendentale, che individua nella Vernunft, nel Gefühl e nel Gewissen il locus revela-
tionis dell’educazione religiosa non solo del singolo, ma dell’intera umanità, si sostanzia del me-
todo ermeneutico della ricerca incessante della verità, metodo abilitato come pochi a qualificare 
il destino del genere umano nella cifra potente dell’homo viator. A guidare infatti una tale diu-
turna ricerca della verità è senza dubbio la «qualificante preoccupazione per il destino eterno 
dell’umanità e dei singoli uomini, preoccupazione sostenuta dalla convinzione, religiosa e cri-
stiana come poche, che per il genere umano non possa esserci beatitudine se anche una sola 
anima dovesse andare perduta».11 Non intratur in veritatem nisi per caritatem: l’universalismo della 
salvezza del pensiero religioso liberale di Lessing presuppone cioè il principio teoretico e pratico 
dell’uguale Bestimmung di tutti gli uomini, al punto che «tra rivelazione e ragione la sua storia 
dell’educazione del genere umano può prospettarsi orizzonti di palingenesi per il destino dei 
singoli uomini perché, come la storia profetica kantiana, è guidata da un analogo imperativo 

                              
9 E.  CASSIRER , La fi losofia dell ’ i l luminismo , tr.  it. di E. POCAR , La Nuova Italia, Firenze 1998 3,  p.  

232. Cfr. anche p. 241: «Tutto ciò contribuisce a scuot ere sempre più l’efficacia delle dimostrazioni 

puramente teoriche dell’esistenza di Dio, sulle quali la teologia e la metafisica del secolo XVII 

avevano fondato i loro sistemi: il  centro della certezza religiosa passa ad un punto in cui non è 

accessibile a siffatte dimostrazioni né deve fare assegnamento su queste».  

10 R.  BORDOLI , L’Illuminismo di Dio:  alle origini della mentalità liberale .  Religione teologia fi losofia 

e storia in Johann Salomo Semler (1725 -1791).  Contributo per lo studio delle fonti  teolog iche, cartesiane e 

spinoziane dell ’Aufklärung, Leo S. Olschki, Firenze 2004, p. 297.  

11 G.  MORETTO , Il  principio uguaglianza nella fi losofia ,  Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli 

1999, p. 172.  



182 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

dell’uguaglianza, la cui formulazione risulta in lui fortemente suggestionata, oltre che dall’atmo-
sfera spirituale del tempo, dalle ragioni della Föderaltheologie, che aveva insegnato a leggere la 
storia della salvezza non già come la storia della ripetizione di una verità eterna, bensì come la 
storia dei tanti possibili attingimenti umani della medesima verità, visti a loro volta come le mol-
teplici dispensationes dell’economia divina della salvezza». 12  Insomma: è questo imperativo 
dell’uguaglianza, ispirato a un sentimento di carità del pensiero, a indurre la filosofia «a sognare 
un destino di salvezza per ogni uomo che venga in questo mondo e, quindi, a immaginare, con la 
potenza fantastica e poietica di cui neppure la sua razionalità può andare deserta, la coscienza 
di ogni uomo come la destinataria di una rivelazione soterica».13  

I tanti possibili attingimenti di una verità proteiforme e dunque inesauribile sono gli epi-
fenomeni umani di un universalismo della salvezza che, lungi dal relativizzare l’azione soterica 
di Dio, ne vuole anzi salvaguardare l’eminente carattere di assoluto, che verrebbe invece minato 
alla radice se si volesse coartare quell’azione e quella salvezza nei confini di un’unica fides storica. 
«Concederei volentieri ai teologi» – scrive Lessing nelle Antitesi ai frammenti dell’Anonimo di Wol-
fenbüttel – «che l’elemento beatificante nelle diverse religioni è tuttavia sempre stato lo stesso: se 
solo, però, essi a loro volta mi concedessero che non per questo gli uomini devono aver legato a 
ciò sempre il medesimo concetto. Dio potrebbe certamente aver voluto rendere beati in tutte le 
religioni gli uomini buoni per i medesimi motivi e avendo di loro la medesima considerazione, senza 
per questo aver dato a tutti gli uomini la medesima rivelazione di questa considerazione e di questi 
motivi».14 A ben vedere, in questo proclamato universalismo della salvezza vi è però ben di più 
di una polemica teologica che affonda i suoi colpi col fioretto della speculazione; in gioco vi è, 
infatti, un metodo ermeneutico che, autonomizzando la riflessione filosofica sul religioso dalle 
assolutezze della dogmatica, getta le basi di una vera e propria Offenbarungsphilosophie, una filo-
sofia della rivelazione ammantata dalle istanze critiche ben note a ogni sistema trascendentale 
e che consentono di discernere, anche nelle rivelazioni religiose, le leibniziane verità di ragione 
dalle contingenti e storiche verità di fatto.15  

Così, ha modo di chiedersi Lessing con domanda retorica, «se Cristo dice che la Scrittura gli 
rende testimonianza, vuol dire che essa rende testimonianza soltanto di lui? Come si pone in queste 
parole l’omogeneità di ogni libro biblico riguardo tanto al suo contenuto quanto alla sua ispira-
zione? La Scrittura non potrebbe rendere altrettanto testimonianza di Cristo se fosse ispirato 

                              
12 Ivi,  p. 127.  

13 Ivi,  p. 188.  

14 Opere fi losofiche di  Gotthold Ephraim Lessing , a cura di G. GHIA , UTET, Torino 2006, p. 509.  

15 Cfr. J .  TAUBES , Escatologia occidentale , tr. it. di G. VALENT , Garzanti, Milano 1997, p. 169: 

«Lessing si trova al centro di tutte queste differenti visioni del mondo: illuminismo r azionalistico, 

pietismo illuminato, ortodossia protestante e gli albori dell’ idealismo tedesco. In lui la domanda 

intorno all’essenza della storia viene posta in maniera consapevole: come si rapporta il cristiane-

simo razionale astorico con il suo sviluppo storico? Oppure, più in generale, quale rapporto sussi-

ste tra l’apriori del sistema e l’aposteriori della storia?».  



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 183 
 

ISSN 2385-216X 

anche solo ciò che in essa si distingue come parola autentica di Dio o dei Profeti?».16     
Ora, quest’ultima citazione è tratta dagli Axiomata, certamente uno scritto metodologico 

che definisce l’essenza della religione (il concetto di verità interna: la religione non è vera perché 
è stata insegnata dagli apostoli, ma gli apostoli l’hanno insegnata perché è vera…)17, ma, nello 
stesso tempo, un documento fondamentale della religione dei Moderni e quindi del pensiero re-
ligioso liberale,18 in quanto in esso si sottolinea che la religione si basa fondamentalmente sul 
sentimento, sul Gefühl, dunque su un principio soggettivo, intimior intimo meo, che non teme che la 
precarietà, le oscillazioni telluriche e quindi l’equilibrio precario della storia riescano a farlo va-
cillare.19 In questo senso, la convinzione di Lessing può giustamente essere definita «ecumenica», 
preoccupata com’è di individuare il senso del destino dell’uomo, di tutti gli uomini senza ecce-
zioni, «non già nel possesso della verità – che è, come la perfezione, qualità esclusiva di Dio –, ma 

                              
16 Axiomata. Se possono esserci  assiomi in questioni del genere , in G.E.  LESSING , Religione e libertà ,  

a cura di G. GHIA ,  Morcelliana, Brescia 2000, p. 132.  

17 Cfr. ivi,  p. 150.  Ma si vedano anche p. 151 («Le tradizioni scritte devono essere spiegate 

muovendo dalla verità interna della religione, e tutte le tradizioni scritte non possono darle alcuna 

verità interna se quella ne è priva»); p. 137 («Il cristianesimo esisteva prima che gli evangelisti e 

gli apostoli ne scrivessero. Passò molto tempo prima che il primo di loro scrivesse e un tempo 

ancora più considerevole prima che si costituisse l’ intero canone»); p. 163 («Sarebbe dunque asso-

lutamente possibile che qualcuno nutrisse qualche dubbio sull’ ispirazione divina di tutti quanti gli 

scritti del Nuovo Testamento, o addirittura la negasse, e tuttavia con il cuore credesse alla reli-

gione cristiana»).  

18 Per la concettualizzazione filosofica d i questa categoria euristico-ermeneutica, distillato 

purissimo dell’ethos  e del pathos poietico della religione dei Moderni, cfr.  G.  MORETTO , Karl Barth e 

i l  pensiero religioso liberale , in ID . , Sulla traccia del religioso , Guida, Napoli 1987, pp. 67 -106; ID ., Etica 

e Liberalität: Bonhoeffer e i l  pensiero religioso liberale , in ID .,  Figure del senso religioso , Morcelliana, 

Brescia 2001, pp. 121-163. Una ricca trattazione storico -teoretica di questo concetto la offre, anche 

e soprattutto in riferimento a Lessing, il fondamentale volume di R.  CELADA BALLANTI , Pensiero reli-

gioso liberale.  Lineamenti,  figure, prospettive ,  Morcelliana, Brescia 2009. Si vedano inoltre i contributi 

raccolti in F.  E  G.  GHIA  (edd.), Pensiero religioso liberale.  Temi e prospettive ,  «Humanitas» 61 (5-

6/2006).  

19 Cfr.  G.E.  LESSING, Axiomata , cit., p. 145s.: «Voglio ridurre al loro vero valore le obiezi oni 

contro le parti meno importanti della Bibbia. Questo è il mio scopo. E solo con questo scopo dico 

che coloro che hanno il cuore più cristiano della testa non si danno affatto cura di queste obiezioni; 

infatti essi sentono  ciò che altri si contentano di  pensare ; infatti, essi potrebbero eventualmente 

fare a meno di tutta la Bibbia. Essi sono i vincitori, f iduciosi di far cadere i baluardi e di occupare 

il paese. I l  teologo invece è il soldato timoroso di rompersi la testa nei baluardi di confine e per 

questo di riuscire a stento a vedere il paese».    



184 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

nella sua ricerca».20 Non è, infatti, lo scudo adamantino di una fede superba, orgogliosamente 
tronfia del suo possesso esclusivo della verità, ma lo scudo di paglia di «chi ha la religione del 
cuore»,21 che deve qui essere invocato come protezione dal semplice ricercatore della verità, a 
cui poco interessano «le ipotesi, le spiegazioni e le prove del teologo»,22 in quanto «per lui esiste 
solo una cosa: il cristianesimo che egli avverte tanto vero e nel quale si sente tanto beato».23  

La religione del cuore di questo semplice ricercatore della verità non è però il trasalimento 
emotivo di uno spontaneismo ingenuo e irrazionale, cifra verginea di un effluvio sentimentale 
da anima bella abulica, ma una scelta precisa, razionale e consapevole, guidata dal principio er-
meneutico – di un’ermeneutica al tempo stesso metodologica e pratica – per cui «la lettera non 
è lo spirito e la Bibbia non è la religione»,24 e che porta a concludere che «se è vero che la Bibbia 
contiene più di quanto appartiene alla religione, chi mi può impedire di dare alla Bibbia il nome 
di lettera, dal momento che le contiene entrambe e non è che un semplice libro, attribuendo il 
nome di spirito alla sua parte migliore, che sia la religione o che si riferisca ad essa?».25  

Così, la chiarezza metodologica della distinzione ermeneutica tra la lettera e lo spirito e il 
primato pratico della soggettività interiore del sentimento diventano in Lessing l’espressione 
dell’essenza più vera «della Liberalität religiosa»,26 mettendolo idealmente d’accordo con il pieti-
smo, ad esempio, di un Gottfried Arnold, «il cui metodo “imparziale” applicato alla storia delle 

                              
20 G.  MORETTO , Filosofia e religione nell ’età di  Goethe , Morcelliana, Brescia 1997, p. 84.  

21 LESSING,  Axiomata , cit.,  p. 160.  

22 Ivi,  p. 158s.  

23 Ivi,  p. 159.  

24 Ivi,  p. 133.  

25 Ibidem.  

26 G.  MORETTO , Figure del senso religioso , cit., p. 133. Naturalmente, per comprendere piena-

mente la linea di questo discorso, vanno tenute presenti le fondamentali parole di Karl Jaspers: 

«La Liberalität  non vive di intelletto senza fondamento né di critica senza storicità (…) .  [Essa] per-

mette alla fede di vivere contemporaneamente nell’oggettività e nella soggettività, nella loro re-

ciproca inseparabilità. (…) Fa acquistare forza alla fede non in virtù di una confessione fatta di 

enunciazioni, ma grazie a una prassi di vita (…) . Questa fede nello spazio della Liberalität trae ali-

mento da se stessa, direttamente dalla Trascendenza, senza la garanzia di qualcosa di percepibile  

dall’esterno o di tramandato. Ciò che è tramandato la risveglia e la riempie, ma in quanto venga 

ripensato; questa fede non è sorretta da sostegni, neppure da quello di un oggettivo evento salvi-

fico quale avvenimento assoluto che, solo, offre la condizione della fede stessa. I l rigore della Li-

beralität  sta nell’evidenziare la responsabilità dell’uomo respinto  su se stesso, che solo nella li-

bertà, ma non in forza di essa, e in nessun altro modo, fa esperienza di essere donato a se stesso 

dalla Trascendenza. (…) La Liberalität  vive nel legame con l’illuminismo, ma con l’autentico illumi-

nismo, inteso come inarrestabile, responsabile, mai compiuto moto della ragione (…). Non pretende 



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 185 
 

ISSN 2385-216X 

chiese e delle eresie, oltre ad assicurargli una posizione di rilievo tra i pensatori che hanno pre-
parato l’avvento dello storicismo, lo ha abilitato a individuare nel cristianesimo delle origini la 
norma ideale con cui giudicare la storia delle chiese e delle loro interpretazioni delle Scritture. 
In fondo, in quanto sorti entrambi come reazione all’assurdità delle guerre di religione, illumi-
nismo e pietismo sono istintivamente votati a privilegiare l’ortoprassi (cfr. Das Testament Johannis 
di Lessing) rispetto all’ortodossia, l’interiorità della vita spirituale dell’uomo (sia questa indivi-
duata, illuministicamente, nella ragione, o, pietisticamente, nel sentimento, sempre comunque 
in una facoltà comune a tutti gli uomini) rispetto al dottrinarismo e al moralismo delle chiese e 
teologie ufficiali».27 

III. RELIGIONE E LIBERTÀ 

Ora, sono precisamente queste due preoccupazioni illuministiche e pietistiche – la chia-
rezza ermeneutico-metodologica in materia di religione e il primato pratico-soggettivo del sen-
timento – a guidare Lessing anche nella sua opera religiosa più famosa, Nathan il Saggio, con la 
celeberrima «Favola dei tre anelli». In essa, infatti, abbiamo a che fare, come sottolinea giusta-
mente Karl-Josef Kuschel nella sua interpretazione «ecumenica» del capolavoro teatrale lessin-
ghiano, con un illuminismo nel senso migliore del termine, un illuminismo, cioè, «capace di met-
tere gli uomini nella condizione di percepire realisticamente i potenziali conflittuali, ma anche i 
potenziali promettenti che si nascondono nei contrasti e nella convivenza delle religioni».28 

Prendiamo, per esempio, questo sintomatico passo del dialogo tra Nathan e il Sultano Sala-

                              
di salvare. Esempio e grande figura di essa è Lessing. Egli si oppose tanto all’ortodossia di natura 

violenta quanto alla teologia razionalistica illuminata, che volle recuperare attra verso una diversa 

interpretazione (…) [Egli] come contemplando su un colle al di sopra di tutti, in disparte dai cam-

mini comuni, senza presumere di cogliere la totalità del vero, restò aperto con il suo infinito im-

peto critico ai valori biblici che lo inte rpellavano» (K.  JASPERS –  R.  BULTMANN , Il  problema della demi-

tizzazione ,  a cura di R. CELADA BALLANTI , Morcelliana, Brescia 2018 2 , pp. 100. 101. 102. 103s.) .    

27 G.  MORETTO , Ermeneutica ,  a cura di G. GHIA , Morcelliana, Brescia 2011, p. 97s.  

28 K.-J.  KUSCHEL , «L’ebreo, i l  cristiano e i l  musulmano s’incontrano»? «Nathan il  saggio» di  Lessing ,  

tr.it. di C. Danna, Queriniana, Brescia 2006, p. 36s. Giustamente Kuschel ricorda che «il poema 

drammatico di Lessing non insegna l’“ottimismo”, ma – se mai – una docta spes  nel senso di Ernst 

Bloch, una speranza passata al vaglio dell’esperienza della vita» (p. 37). Dello stesso autore si veda, 

sul medesimo tema, il  precedente e ampio lavoro Vom Streit zum Wettstreit  der Religionen. Lessing 

und die Herausforderung des I slam , Patmos Verlag, Düsseldorf 1998 (per la linea del nostro discorso 

cfr. soprattutto pp. 175-183).  



186 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

dino – immagine potentissima del vero dialogo interreligioso, che è in primo luogo dia-logos, cam-
mino nel pensiero di uomini autenticamente religiosi e non di -ismi…29 – al cuore del racconto di 
Nathan della Favola dei tre anelli: «NATHAN: Appena il padre fu morto, ciascuno comparve col 
suo anello, e ciascuno voleva essere il capo della casa. Si fecero indagini, sorsero liti e querele; 
ma il vero anello non si poté identificare (dopo una pausa in cui NATHAN sembra attendere la risposta 
del Sultano)… quasi allo stesso modo come oggi non si può identificare la vera religione. SALA-
DINO: Come? Sarebbe questa la risposta alla mia domanda? NATHAN: Per lo meno è la mia giu-
stificazione se io non so distinguere tra i tre anelli, che il padre fece eseguire coll’intenzione che 
non venissero distinti. SALADINO: Gli anelli? … Non farti gioco di me! … Le religioni che io ti ho 
nominato si distinguono perfettamente persino nel costume, persino nei cibi e nelle bevande… 
NATHAN: … e soltanto non nel fondamento. Perché non si fondano esse tutt’e tre sulla storia, 
scritta o tramandata? E su che cosa si fonda la storia se non sulla fedeltà e sulla fede? Ora quale 
fedeltà, qual fede metteremo noi meno in dubbio? Certo quella dei nostri, quella di coloro dal cui 
sangue usciamo e che fin dall’infanzia ci diedero tante prove del loro amore; né mai ci hanno 
ingannato, tranne dove l’inganno ci era salutare. E come potrei io, d’altronde, aver meno fede 
nei miei padri di quel che tu ne abbia nei tuoi? O viceversa. O posso io pretendere che tu smenti-
sca i tuoi padri per non aver da smentire i miei? O viceversa. E questo ch’io dico per te e per me 
val pure per il cristiano? No? SALADINO: (Per il Dio vivente! Quest’uomo ha ragione. Io non trovo 
nulla da obiettargli)».30 

Certo, solo una «pre-incomprensione» ermeneutica, come quella di Sloterdijk, può leggere 
il messaggio di questa favola nel senso della postmoderna «estetica della ricezione»,31 anziché 

                              
29 Come assai opportunamente ricorda Roberto Celada Ballanti ,  «occorre cercare un univer-

sale capace di ospitare le differenze e una figura del dialogo che  sappia mettere in gioco tutte le 

potenzialità del prefisso di derivazione greca dia- . Il  dia-logo ,  in quanto interruzione del mono-logo  

grazie all’ irruzione -intrusione dell’altro, è sempre logos  spezzato, implica differenza e anche at-

traversamento. Abita quella terra di mezzo a cui allude Berger, tra relativismo e fanatismo. È la 

terra di mezzo dove soggiorna la possibile discorde armonia  tra le fedi,  e che a tutte ricorda la 

comune distanza dal volto di Dio (…) Da Cusano a Lessing, passando per Bodin, si allunga una coor-

dinata di dialoghi interreligiosi d’invenzione o d’immaginazione ( De pace fidei ,  Colloquium Heptaplo-

meres,  Nathan il  Saggio ), che connettono concordia discors , prospettivismo e re ligioni» (R.  CELADA 

BALLANTI , Filosofia del dialogo interreligioso , Morcelliana, Brescia 2020, p. 9 -10).  

30 G.E.  LESSING, Teatro. Minna di Barnhelm –  Emilia Galotti  –  Nathan il  saggio , Introduzione di M. 

FRESCHI , tr. it. di B. ALLASON , UTET, Torino 1981, p . 249s.  

31 Cfr. P.  SLOTERDIJK , Il  furore di  Dio.  Sul conflitto dei  tre monoteismi , tr.it. di P. Quadrelli, Raf-

faello Cortina Editore, Milano 2008, p. 122s.,  che così continua: «[Lessing] preannuncia l’avvento 

della cultura di massa nelle questioni religios e. In questo contesto, Il luminismo  non è nient’altro 

che una parola in codice a indicare la convinzione che le élites  e la massa si incontreranno un 

giorno in percezioni e in giudizi di valore comuni dopo aver superato l’estraneità che li ha separati 

nei secoli» (p. 123). No, non è certo perché reca danno alla «venerabilità» di Nathan il  saggio (cfr. 



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 187 
 

ISSN 2385-216X 

della modernissima «etica come scienza del pratico».32 Chi, infatti, si accosti a questa pagina les-
singhiana con occhi scevri da pregiudizi antimoderni, non potrà non avvedersi che «quel che, 
replicando al Saladino, Nathan formula, è in realtà l’operazione che aduna in sé una delle acqui-
sizioni cruciali della coscienza religiosa moderna: l’inabissarsi dei fondamenti in ragione 
dell’ineludibile linguisticità, ermeneuticità, storicità della verità. Quel traditum a cui il Saladino 
si appella come prova della distinguibilità delle fedi è invece proprio ciò che le unisce e le pareg-
gia tutte in una stessa infondatezza, perché priva di assolutezza è la storia “scritta o tramandata”, 
prive di assolutezza sono le prove storiche, come Lessing aveva scritto nel corso della disputa sui 
frammenti».33  

                              
ivi , p. 122) che il furore di Sloterdijk, con la sua malcelata acredine contro il religioso («è facile  

prevedere uno spostamento delle competizioni tra le reli gioni in campo umanitario: non a caso, da 

sempre il gusto religioso delle masse si rinfocola davanti allo spettacolo della beneficenza, quando 

non si concede uno “stacco” nel teatro della crudeltà» p. 123), sbaglia completamente il bersaglio. 

Si fa, infatti , davvero poca strada in filosofia, se si confonde l’impegno etico della ricerca della 

vera religione e della vera fede ,  che, da un lato, presuppone la tensione pedagogica alla paideia 

dell’intero genere umano, e, dall’altro, postula l’ineludibilità di un  principio uguaglianza, con la 

volontà di potenza di una classe egemone che, per la ricerca di un consenso più o meno mediatico,  

non ha esitazioni ad annullare tutte le differenze in una melassa indistinta in cui, come la notte 

nera di Hegel, tutte le vacche sono nere… A ristabilire le giuste misure della «tolleranza attiva» di 

Lessing, che in questo saggio stiamo cercando di acclarare, valgano allora le ponderate parole di 

Giovanni Moretto, sempre ed ancora degne di ascolto e meditazione: la tolleranza les singhiana «è 

lontanissima dal sancire l’irenismo a buon mercato, l ’indifferentismo, l’agnosticismo: una suprema 

certezza la anima, la certezza – che è insieme fede e speranza – che la vicenda etica dell’umanità 

e, attraverso essa, del cosmo ha un senso, qu ali che siano il nome e la figura da conferire a quest’ul-

timo. Solo una tale certezza, che abilita alle supreme distinzioni di carne e spirito, di mondo antico 

e mondo nuovo, di storia e metafisica, può pretendere di alimentare nel cuore umano l’unico cult o 

razionale che il Divino possa attendersi dai mortali: solo essa, nell’atto in cui affratella tutti gli 

uomini, può elevarsi a giudicare le concreti fedi storiche come “semplici mezzi” in vista dell’unico 

fine, costituito dall’educazione del genere umano mediante la parola illuminatrice, che via via, 

dentro la storia, ad esso è dato di attingere» ( Introduzione , in J.G.  FICHTE , La dottrina della religione ,  

a cura di G.  MORETTO , Guida, Napoli 1989, p. 23).   

32 Sull’etica come scienza del pratico cfr. C.  CESA , Introduzione a Fichte , Laterza, Roma-Bari  

1994, pp. 38-44. Giustamente, Omar Brino sostiene che «in Lessing la morale diventa il modo privi-

legiato per accedere a Dio da parte degli uomini» ( Metamorfosi  drammaturgiche dell ’angelogia politica 

tra Il luminismo e Romanticismo. Il  Nathan  di  Lessing e i l  Lohengrin  di  Wagner  in «Politica e Religione 

2007» (Angeli  delle nazioni.  Origine e sviluppi di  una figura teologico -politica ,  Morcelliana, Brescia 

2007), pp. 219-262, qui p. 241).  

33 CELADA BALLANTI , Filosofia del dialogo interreligioso , cit.,  p. 87.  



188 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

È allora a uno dei testi fondamentali di quella disputa, Sulla prova dello spirito e della forza, 
che bisogna guardare per trovare quello che giustamente è stato chiamato il vero e proprio «pro-
blema di Lessing»:34 «casuali verità storiche non possono mai essere la prova di necessarie verità 
razionali».35 Infatti, distinguere nettamente la contingenza delle verità storiche, storiografiche, 
dalla necessità cogente delle verità razionali, metafisiche, significa, per Lessing, arrestarsi di 
fronte all’«ampio e brutto fossato oltre il quale non so andare, per quante volte ne abbia seria-
mente tentato anch’io il salto».36 No, la ragione che non sa più adeguarsi alla paolina prova dello 
spirito e della forza, perché è convinta che il suo compito pedagogico, in un tempo secolarizzato, 
sia quello di «indicare una via al sano intelletto umano»,37 auspicando «che tutti coloro che il 
Vangelo di Giovanni divide, il Testamento di Giovanni riunifichi»,38 ribadendo quindi ancora una 
volta la preminenza del pratico sul teoretico,39 quella ragione non fa il salto:40 essa sa, come dirà 
Fichte nella Sesta lezione della Iniziazione alla vita beata, che «soltanto ciò che è metafisico, e non 
la dimensione storica, rende beato; la seconda arreca soltanto erudizione. Se qualcuno si è real-
mente unito a Dio ed è entrato in lui, è del tutto indifferente per quale via vi sia giunto; e sarebbe 
un’impresa del tutto inutile e assurda continuare a ricordarsi soltanto del cammino seguito, in-
vece di vivere nella realtà divina».41 Così, alla fine, il vivere nella realtà divina mette in secondo 
piano le vie di accesso a questa beatitudine, ma, al tempo stesso, legittima l’esistenza di una plu-
ralità di queste vie, al punto che, per esempio, i vari protagonisti di Nathan il saggio, pur con 
differenti gradi di consapevolezza, sono tutti a modo loro propugnatori della possibilità di una 
attiva e reciproca tolleranza, di «una convivenza di uomini di religioni diverse sotto il primato 
dell’amore».42 Infatti, «tutti questi personaggi – di provenienza ebraica, cristiana o musulmana – 
sono nelle loro tradizioni le figure ideali possibili e bell’e pronte di un’esistenza religiosa, che 

                              
34 Cfr. S.  KIERKEGAARD , Postilla conclusiva non scientifica alle «Briciole di  fi losofia» ,  in Opere,  a 

cura di C. FABRO , Sansoni, Milano 1993, pp. 259 -611.   

35 Opere fi losofiche di  Gotthold Ephraim Lessing , cit. , p. 544.  

36 Ivi,  p. 546.  

37 Ibidem. 

38 Ivi,  p. 547.  

39 Questa preminenza era già stata sottolineata da Lessing nell’ importante scritto giovanile  

Pensieri  sugli  Herrnhutiani : «L’uomo venne creato per agire e non per sofisticare. Ma proprio perché 

non venne creato per questo, egli propende più per questa seconda inclinazione che non per la 

prima. La sua malignità intraprende sempre ciò che non deve e la sua temerarietà intraprende 

sempre ciò che non può» ( ivi, p. 368).  

40 Cfr. G.  GHIA , La ragione non fa i l  salto… Sul rapporto verità e fede in Lessing , in «Giornale di  

Metafisica» I/2017, pp. 100 -110.  

41 FICHTE ,  La dottrina della religione , cit.,  p. 320.  

42 KUSCHEL ,  «L’ebreo, i l  cristiano e i l  musulmano s’incontrano»? ,  cit.,  p. 260.  



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 189 
 

ISSN 2385-216X 

hanno loro scopo di prospettare quel che tutti gli ebrei, cristiani e musulmani dovrebbero possi-
bilmente essere in futuro».43 

Ora, da Spinoza a Bayle, da Locke a Voltaire, i Moderni hanno sempre coniugato il tema 
della religione con quello della tolleranza. Si tratta per lo più di una coniugazione di ordine teo-
logico-politico44 che, con sfumature naturalmente assai diverse, cerca di tenere assieme la rifles-
sione sull’elemento costitutivo della religione e sulle prerogative di libertà che devono essere al 
tempo stesso garantite e pretese alla e dalla religione.45 Di conseguenza, molto spesso l’accento è 
posto sui diritti/doveri delle confessioni, anziché sulla legittimità delle visioni religiose del 
mondo dei singoli. La religione del singolo deve sì essere garantita, ma ciò che ancora di più conta 

                              
43 Ibidem. Ne va cioè del delicato e rischioso passaggio (… ma anche in questo caso si potrebbe 

dire: kalos o kindunos !) dalla «religiosa follia» di «possedere ciascuno il migliore Iddio e di volerlo 

imporre a tutti gli altri» (G.E.  LESSING, Teatro ,  cit., p. 228), secondo le parole di Natha n al Templare, 

alla «dolce follia», evocata da Daja allo stesso Nathan, «in cui cristiano, ebreo e mussulmano si 

fondono» ( ivi, p. 193).  

44 Giustamente, a questo proposito, Enrico Peroli ,  nell’Introduzione a L’idea di tolleranza in età 

moderna ,  «Humanitas» 69 (6/2014), p. 856s., mette l’accento sul fatto che, se da un lato la tolleranza 

viene rivendicata «in nome dei diritti dell’ individuo, tra i quali anzitutto la libertà religiosa, 

dall’altro lato la riflessione sulla tolleranza diventa uno dei temi centr ali che contribuiscono 

all’organizzazione del nuovo ordine politico caratteristico della modernità. In questo senso, nata 

dalla frattura dell’unità religiosa europea scaturita dalla riforma protestante, l’ idea di tolleranza 

viene teorizzata come strumento per neutralizzare il potenziale conflittuale delle diverse confes-

sioni religiose e come dispositivo per ricomporre, dopo l’eclisse del modello medievale, della “re-

spublica christiana”, i rapporti tra potere e cittadini nel nuovo spazio politico dell’età mo derna».  

45 Cfr. al riguardo M.  FIRPO , Il  problema della tolleranza religiosa nell ’età moderna. Dalla riforma 

protestante a Locke , Loescher, Torino 1989 2, p. 296: «Presente in tutta la storia del cristianesimo in 

relazione al continuo riproporsi della dissidenza ereticale, il problema della tolleranza religiosa 

assume nuove dimensioni e diverso significato nell’età moderna, in seguito alla frantumazione 

confessionale dell’unità religiosa europea scaturita dalla riforma protestante. Pur sempre emer-

gente nell’ambito delle rivendicazioni avanzate dalle sette minoritarie in difesa della propria li-

bertà di coscienza e di culto, a partire dai primi decenni del Ci nquecento la questione acquista 

contorni sempre più complessi, ponendosi non soltanto sul piano religioso ma anche su quello 

politico. E ciò non soltanto perché l’opposizione religiosa si configura spesso come importante 

opposizione politica (è il caso del la Francia nella seconda metà del secolo) in grado di contare 

anche su appoggi e relazioni internazionali, o perché il dissenso ereticale si intreccia quasi sempre 

con forme di protesta sociale e con le istanze rivoluzionarie e le utopie di rinnovamento de lle 

classi popolari (è il  caso dell’Inghilterra repubblicana), ma soprattutto perché il problema della 

tolleranza finirà col trovare appunto sul piano politico quella positiva soluzione che a lungo e 

inutilmente era stata cercata in termini religiosi e teo logici».  



190 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

è lo statuto politico e civile delle confessioni, il loro presentarsi come libere e volontarie associa-
zioni di uomini riuniti in un’adorazione pubblica di Dio.46 In ogni caso, il binomio fondamentale 
della tolleranza è e resta religione e libertà, un binomio fondamentale anche per la comprensione 
della posizione peculiare di Lessing, che consiste nel rinvenire il fondamento della tolleranza 
non più unicamente nella ragione, ma nell’essenza stessa della religione, sicché non si deve sem-
plicemente (o passivamente, paternalisticamente) essere tolleranti verso ogni religione, ma è ogni 
religione in quanto tale – o meglio ancora: ogni singolo uomo religioso in quanto tale – che non può che 
essere tollerante, in quanto ad animare il senso religioso più autentico e vero è l’impegno etico, 
liberamente assunto, «di dare vita a un’ecumene, una “casa comune” le cui solide fondamenta 
siano costituite da ciò che unisce gli uomini nella loro umanità e non da ciò che le divide».47 

Lessing riprende così la tesi cusaniana della una religio in rituum varietate.48 La sua è la con-
cezione di una teologia «prismatica»: ogni singola confessione religiosa, e dunque ogni singolo 

                              
46 Sintomatico al riguardo questo passo della lockiana Lettera sulla tolleranza :  «Nessuno nasce 

membro di una chiesa; altrimenti ciascuno erediterebbe, insieme alle terre, la religione dei padri 

e degli antenati,  e ciascuno sarebbe debitore della fede ai suoi natali:  che è la cosa più assurda che 

si possa immaginare. Le cose, dunque, stanno così.  L’uomo, senza che la natura lo vincoli ad alcuna 

chiesa, né lo assegni ad alcuna setta, si unisce spontaneamente a quella società in cui ritiene di  

aver trovato la vera religione, e un culto gradito a Dio. Sicché la speranza di salvezza che vi trova, 

come è l’unica ragione per entrare nella chiesa, così,  allo stesso modo, è anche il criterio per ri-

manervi. Infatti è indispensabile che con la medesima libert à con cui è entrato gli sia sempre aperta 

la via dell’uscita, se gli avviene di cogliere un errore di dottrina, o un aspetto incongruo del culto; 

infatti non vi possono essere vincoli indissolubili, tranne quelli che sono uniti ad un’attesa sicura 

della vita eterna». (J.  LOCKE , Scritti  sulla tolleranza ,  a cura di D. MARCONI , UTET, Torino 1977, p. 137).  

47 F.  GHIA , Presupposti  religiosi  dello stato moderno secolarizzato ,  in A.  MORGANTI  (ed.), Libertà 

religiosa? L’Europa tra crocifissi ,  minareti  e i l  nulla ch e avanza , I l Cerchio, Città di Castello (Pg) 2011, 

pp. 29-47, qui p. 31, che così prosegue: «Ora, questa evocazione “ecumenica” rappresenta il  cul-

mine, all’ interno della Romantische Schule  (per dirla con Rudolph Haym) o del romantic age  (per dirla 

con Isaiah Berlin), di una lunga tradizione di pensiero che dal Libro del  gentile e dei  tre saggi di 

Raimondo Lullo va al De pace fidei  di Cusano, per trovare infine mirabile sintesi nella “favola dei 

tre anelli” di Nathan der Weise  di Gotthold Ephraim Lessing». Dello stesso Autore si veda anche il 

volume Etica e storia in Jellinek. La fondazione religiosa dei diritti  umani , Il  Mulino, Bologna 2017, in 

cui il  nome di Lessing viene evocato per la costruzione di un principio uguaglianza e di una fonda-

mentale filosofia religiosa della storia: cfr. pp. 46 -52.    

48 Nello spirito di Lessing si leggano queste parole nel testo cusaniano fatte pronunciare a 

Paolo: «La varietà dei riti non sarà più un ostacolo; essi furono istituiti e accettati come segni 

tangibili della verità della fede. I segni possono seguire dei cambiamenti, non però ciò che essi 

indicano» (N.  CUSANO , La pace della fede , Introduzione di J. Ries, tr.it. di M. ARRIGONI  e D.  CANAVESI , 

Jaca Book, Milano 2018 2,  p.102). Sull’ intima correlazione in Lessing tra veritas e varietas  sempre 



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 191 
 

ISSN 2385-216X 

individuo religioso, vede solo una faccia, non la totalità, scruta solo da una prospettiva, non 
dall’assoluto.49 Le prospettive di riferimento non sono evidentemente tutte uguali, ma la prefe-
renza per l’una o per l’altra può essere accordata (vedi la Favola dei tre anelli) solo sul terreno 
pratico, delle virtù.50 Queste ultime non rendono inutili le confessioni, ma le relativizzano (nel 
senso non della omologazione, bensì della de-assolutizzazione) come veicoli storici della verità 
interna dell’una religio. La strategia sottesa alla Favola dei tre anelli – una strategia tutt’affatto 
ingenua e semplificatoria51 –, come sottolinea acutamente Roberto Celada Ballanti, è quella della 

                              
utile il  bel libro di F.  NIEWÖHNER , Veritas sive varietas.  Lessings Toleranzparabel und das Buch Von den 

drei  Betrügern ,  Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1988.  

49 Nello scritto del 1778 Una parabola , Lessing esprime questa «prismaticità» di una religione 

articolata in molte facce e multidimensionale, pluriprospettivistica, con la metafora di un palazzo 

che un re saggio e operoso aveva fatto costruire con ampiezze squilibrate e un’architettura molto 

particolare: «dall’esterno un poco incomprensibile; dall’interno, ovunque luce e coerenza» ( Opere 

fi losofiche di  Gotthold Ephraim Lessing , cit. , p. 582). Chi osservava il palazzo non riusciva infatti a 

capire come da un numero tanto esiguo di finestre potesse entrare luce sufficient e per tutte le 

stanze e a che cosa servissero così tanti e svariati ingressi, giacché un unico e grande portone 

avrebbe comunque garantito l’accesso al pur vasto edificio. E così, solo pochi comprendevano che 

le finestre migliori ricevevano «la loro luce d all’alto» e che «per mezzo di tanti e piccoli ingressi 

chiunque fosse convocato al palazzo potesse giungere per la via più breve e infallibile là dove si 

aveva bisogno di lui» ( ivi,  p. 583).  

50 Naturalmente, vanno tenute presenti al riguardo le parole pron unciate dal Giudice nel  

racconto della Favola dei tre anelli:  «Ciascuno di voi ebbe il suo anello direttamente dal padre,  

ciascuno di voi lo ritenga per quello vero. È possibile che il padre non abbia voluto tollerar oltre 

nel suo casato la tirannia di que ll’unico anello; è certo ch’egli vi ha amati del pari tutti e tre, 

poiché non volle umiliarne due per esaltarne un terzo. Sta bene! Emulate or voi quel suo amore 

incorruttibile e scevro di pregiudizi! gareggiate tra di voi nel mettere in evidenza le virtù 

dell’anello!  assecondate, questa virtù colla mitezza, colla sopportazione cordiale, colla carità del 

prossimo, colla rassegnazione al volere di Dio. E quando le virtù dell’anello si saran manifestate 

nei figli e nei figli dei figli, fra mille e mill’anni i o li invito ad adire questo tribunale. Un uomo più 

saggio di me vi siederà ed egli pronunzierà la sentenza» ( G.E.  LESSING, Teatro , cit. , p. 251s.) .  

51 «Dobbiamo renderci conto che la parabola di Lessing prospetta dapprima un abisso fatto 

di inganno e di tradimento della verità, prima di offrirci una soluzione. La sua parabola non è 

perciò una parabola ingenua e edificante. La soluzione va mantenuta malgrado la permanente  abis-

salità. Soltanto se riconosciamo che Lessing prende molto seriamente in considerazi one la possi-

bilità che l’uomo si inganni completamente nel campo della religione, comprendiamo il carattere 

rischioso della sua operazione di salvataggio» ( KUSCHEL , «L’ebreo, i l  cristiano e i l  musulmano s’incon-

trano»? , cit. , p. 243).  



192 GUIDO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

disseminazione e non della desertificazione della verità; essa «non fa della storia una rete di in-
ganni, ma un campo di beneficio illimitato: un solo Dio, ma infinite benedizioni».52     

La religione autentica richiama dunque necessariamente l’incontro tra le varie prospettive, 
il certamen virtuoso tra le diverse confessioni e i loro esponenti:53 la scena finale di Nathan il Sag-
gio, con il sipario che cala sul muto abbraccio dei protagonisti che scoprono un’ignota consan-
guineità,54 disegna la figura di un incrocio tra umanità, un Cross of Civilisation, che trova il suo 
snodo in una coscienza libera che sa fare spazio alla Trascendenza e alle sue rivelazioni, in netta 
contrapposizione ideale alla ben nota tesi del Clash of Civilisation che, invece, è un cross off  (un 
eliminare, rimuovere e, alla fine, combattere tutte le differenze).55  

                              
52 R.  CELADA BALLANTI , La parabola dei  tre anelli .  Migrazioni e metamorfosi  di  un racconto tra 

Oriente e Occidente , Edizioni di storia e letteratura, Roma 2017, p. 207.  

53 È la tesi sostenuta dal teologo ecumenico HANS KÜNG (autore, tra l’altro, insieme con Wal-

ter Jens di un bel libro lessinghiano: H.  KÜNG –  W.  JENS ,  Poesia e religione ,  tr.  it.  di R. GARAVENTA, 

Marietti, Genova 1989), secondo il quale, nonostante il mondo delle religioni appaia disomogeneo, 

discorde e contraddittorio e «nonostante tutte le distinzioni e  diversità, non sottovalutabili, nella 

fede, nella dottrina e nel rito», si può tuttavia sempre riscontrare nell’esame delle varie religioni 

del mondo, cusanianamente, una concordia discors  e constatare così anche «somiglianze, conver-

genze e concordanze» ( Ricerca delle tracce. Le religioni universali  in cammino , tr. it. di G. MORETTO ,  

Queriniana, Brescia 2003, p. 6).  E questo «non soltanto perché in tutte le culture gli uomini sono 

posti di fronte alle medesime grandi domande : le domande originarie sul da -dove e sul verso-dove 

del mondo e dell’uomo, sul dominio della sofferenza e della colpa, sui criteri della vita e dell’agire, 

sul senso del vivere e del morire. Ma anche perché, nei diversi circoli culturali delle loro religioni, 

gli uomini ricevono spesso risposte simili. Comunque tutte le religioni sono insieme messaggio sal-

vifico e via alla salvezza. Comunque tutte le religioni comunicano, mediante la fede, una visione, 

un’impostazione e una qualità della vita» ( ibid.).   

54 «La consanguineità riaffiorata non è che la cifra di una nuova origine, non scritta nella 

carne e capace di ospitare il  Dio degli altri,  di custodire il luogo dell’Altro ineludibilmente plurale» 

(CELADA BALLANTI , Filosofia del dialogo interreligioso , cit.,  p. 96).    

55 Confrontando, in modo emotivamente partecipe, la filosofia della religione di Alberto Ca-

racciolo e la teologia ecumenica di Hans Küng, Giovanni Moretto sottolinea che il vero ecumenismo, 

«al quale vengono prospettati orizzonti di sempre più espansa umanità», non può che esse re una 

«realtà che trascende le singole chiese e confessioni e, per quanto sempre attento all’ importanza 

delle istituzioni storiche del religioso, rinviene nella libertà del pensiero e della coscienza di ogni 

singolo uomo, evocati l’uno e l’altra come luog hi originari e fondamentali di una possibile rivela-

zione divina, il proprio carattere più qualificante e costitutivo» (G.  MORETTO , Una fi losofia per l ’ecu-

menismo. Alberto Caracciolo e la teologia ecumenica di Hans Küng , in D.  VENTURELLI  (ed.),  Religioni,  etica 

mondiale,  destinazione dell ’uomo , il  melangolo, Genova 2002, pp. 273 -290, qui p. 282).   



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING 193 
 

ISSN 2385-216X 

Vi è dunque un pressante e ineludibile imperativo di uguaglianza e di universalità della 
salvezza a guidare l’interesse religioso pratico ad allargare la conoscenza delle prospettive (in 
questo senso, paradigmatica è nella Favola la figura del Sultano Saladino, il quale, inizialmente 
interessato unicamente a estorcere con astuzia del denaro da Nathan, alla fine riceverà da questi 
un tesoro ben più grande, quello della riconciliazione umana)56. Ora, finalmente, la tolleranza 
diventa attiva e costituisce il presupposto irrinunciabile della ricerca della verità.57 L’universum 
della salvezza si palesa, se così si può dire, come un multiversum e la statica veritas dei fondamen-
talismi dogmatici viene frantumata nella dinamica varietas delle anime religiose dell’humanum e 
quindi della ecclesia invisibile. 

Insomma: ciò che consente di aderire a una confessione storica non è nient’altro che l’es-
senza trascendentale, a priori, di ogni religione autenticamente umana,58 la quale, per essere ri-
conosciuta come vera, deve essere capace di unire attivamente e praticamente tutti gli uomini 
in una universale e invisibile ecclesialità. 

 

ghiaferr@outlook.it (Istituto di Istruzione Superiore “Europa Unita” – Chivasso, To) 

                              
56 Cfr. R.  CELADA BALLANTI , La parabola dei  tre anelli ,  cit.,  p. 210s.:  «La verità che salva è senza 

confini,  e lo spaesamento del sultano, di fronte a questa topo grafia eccentrica, che fa saltare le 

mappe, le circoscrizioni di senso saldamente fissate, costrette a ridisegnarsi,  può dirsi pieno. Ram-

polla, da questo inaudito e arrischiante decentramento, una vita inattesa, un’esperienza di univer-

salità mai nominata. I l tesoro, addormentato o nascosto, di una linfa umana torna a circolare tra 

soggetti che codici culturali o storici, con le loro fascinazioni identitarie, avevano contrapposto. 

Un tesoro più grande di quello ipotizzato dal Saladino è offerto dalla parola di Nathan e divarica 

lo sguardo, produce sconfinamenti, scardina le simmetrie e congeda gli ordini prefissati».  

57 La tolleranza attiva può essere considerata la ratio essendi della ricerca della verità perché 

una medesima condizione accomuna gli uomini, rendendoli tutti ugualmente bisognosi dello sforzo 

di perfezionamento costante. Si veda al riguardo la più volte evocata «professione di fede» lessin-

ghiana nei confronti dell’et erno impulso verso la verità, che si legge nel testo del 1778 Una contro-

replica : «Non la verità di cui un uomo è o si crede in possesso, ma il sincero sforzo per giungervi, 

determina il valore del singolo. Infatti, le sue forze conseguono un miglioramento non in virtù del 

possesso della verità, ma della sua ricerca e soltanto in questo consiste il sempre crescente perfe-

zionamento umano. Il possesso rende quieti, pigri e presuntuosi… Se Dio tenesse nella sua mano 

destra tutta la verità e nella sinistra il so lo eterno impulso verso la verità, seppur con la condizione 

di dover andar errando per l’eternità, e mi dicesse: scegli!  io mi precipiterei umilmente alla sua 

sinistra e direi. Concedimi questa, o Padre! La verità pura è soltanto per te!» ( G.E.  LESSING,  Religione 

e libertà ,  cit., p. 33).  

58 Cfr. G.  GHIA ,  L’umano come fondamento del dialogo tra le religioni.  Nathan il saggio di G.E.  

Lessing , in «Filosofia e teologia» 1/99, pp. 125 -137. Ma mi sia consentito rinviare anche al capitolo 

Da Reimarus a Nathan  del mio libro Destino dell ’uomo e religione secondo l ’Il luminismo , Le Lettere, Fi-

renze 2020, pp. 113-143.  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 195-205 

ISSN 2385-216X 

ADRIANO FABRIS 

ESPERIENZA RELIGIOSA 
E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 

RELIGIOUS EXPERIENCE AND INTERRELIGIOUS DIALOGUE 

The paper will display the condition of a true interreligious dialogue and identify it in the 
fact of the human experience of evil. The first part will describe the approach taken, i.e. the 
approach of philosophy of religions. The second part will discuss two mistakes in the devel-
opment of an interreligious dialogue. The third part of the paper will clarify the concept of 
“universality” and develop it in the direction of a true “universalizability”. In the fourth 
part, the common function of every world religion will be defined as a response to the expe-
rience of evil. Finally, starting from this function, the fifth part of the paper will justify the 
possibility of a successful dialogue among different religions. 

I. PARTICOLARITÀ E UNIVERSALITÀ DELL’ISTANZA RELIGIOSA 

L’obbiettivo di questo scritto è di discutere la possibilità di un dialogo interreligioso pren-
dendo in esame alcune questioni di fondo. Si tratta questioni da affrontare in prima battuta con 
un approccio teorico. Una volta deciso in merito a esse, poi, sarà possibile individuare la condi-
zione per cui tale dialogo può davvero riuscire, oppure no: a prescindere da ogni buona volontà 
con la quale a esso ci si può dedicare. Infine, seguendo quest’impostazione, emergerà il motivo, 
o meglio la motivazione, per cui un dialogo interreligioso può essere effettivamente intrapreso 
con speranza di successo. 

Le questioni da discutere riguardano più precisamente l’ambito della filosofia delle reli-
gioni.1 Tale disciplina, pur partendo dalla constatazione di una pluralità di espressioni religiose, 

                              
1 Mi sono occupato di questa discip lina, da un punto di vista fondativo, soprattutto in Intro-

duzione alla fi losofia della religione , Laterza, Roma-Bari,  1996, Tre domande su Dio , Laterza, Roma-

Bari, 1998, e Filosofia delle religioni.  Come ori entarsi  nell ’epoca dell ’ indifferenza e dei  fondamentalismi ,  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 ADRIANO FABRIS 
 

ISSN 2385-216X 

è in grado con il suo approccio, fra le altre cose, di definire le condizioni per un incontro e per 
un confronto fra le religioni stesse. Lo può fare in virtù di un approfondimento concettuale delle 
specifiche esperienze che sono proprie delle singole religioni e, in particolare, movendo da quelle 
esperienze – una, in particolare: lo vedremo – che in esse risultano soprattutto condivise. La fi-
losofia delle religioni, quindi, non considera rigidamente la diversità di approcci propri delle 
varie religioni, né assume come inevitabile il conflitto che da tale diversità può derivare. Ritiene 
invece possibile, proprio da un punto di vista concettuale, il loro incontro, una volta chiarite le 
questioni di fondo di cui parlavo. 

Fra tali questioni una risulta particolarmente importante. Se si assume una prospettiva 
teorica, infatti, il punto concettualmente più significativo riguarda il tema dell’universalità, as-
sunta o pretesa, di un approccio religioso particolare. Le religioni mondiali, sia che abbiano un 
carattere missionario, sia che non lo abbiano, considerano comunque la «promessa di salvezza» 
che esse esprimono come qualcosa di valido per tutti gli esseri umani e di condivisibile da essi.2 
Ebbene, proprio nel rapporto fra la particolarità di queste forme di salvezza e l’universalità della 
pretesa della loro estensione nascono molti dei problemi che rendono difficile concepire un dia-
logo interreligioso come qualcosa per cui è possibile in generale impegnarsi. La riflessione filo-
sofica, ripeto, aiuta ad affrontare questi problemi.3 

La particolarità che ho menzionato è infatti, da un punto di vista fenomenico, certamente 
da declinarsi al plurale – con riferimento a ‘religioni’ geograficamente e storicamente determi-
nate –, mentre la promessa di salvezza che in esse si esprime, e che viene da ciascuna di loro 
specificamente avallata, è intesa come avente un valore universale.4 In altre parole, anche nel 

                              
Carocci,  Roma 2012. Rinvio a questi testi per una più adeguata giustificazione dell’approccio me-

todologico qui seguito.  

2 Cfr. M. R IESEBRODT , The Promise of Salvation. A Theory of  Religion , tr.  it.  di S. RENDALL , Chicago 

U.P., Chicago-London, 2010.  

3 Di più: motiva ad occuparsene. È pur vero, infatti, che il dialogo interreligioso nella pra-

tica si realizza spesso, concretamente, ma non è detto che, senza un ’adeguata motivazione, tale 

pratica sia attivata, né che si riconosca che valga la pena davvero di farlo. Per questo una rifles-

sione teorica di fondo – certo, mai distaccata da un’ispirazione etica e dalla necessità di un’appli-

cazione a scenari concreti  –  è comunque indispensabile. I l  rischio, a ltrimenti, è quello di essere 

rinviati,  nel migliore dei casi,  a un agire dettato solo da buona volontà.  Quanto alla messa in luce 

di alcune condizioni per realizzare un dialogo interreligioso si vedano ad esempio il libro di M. D AL 

CORSO  e B. SALVARANI  (a cura di),  «Molte volte in diversi  modi». Manuale di  dialogo interreligioso , Citta-

della, Assisi 2016,  il  vol. 6 (2018) della rivista «Studi jaspersiani», a cura di O .  BRINO , R. CELADA 

BALLANTI ,  R.  GARAVENTA , e il testo di R. CELADA BALLANTI , Filosofia del dialogo interreligioso , Morcel-

liana, Brescia, 2020.  

4 Cioè come avente valore per tutti coloro che aderiscono bensì a una particolare  religione, 

la quale tuttavia è intesa come suscettibile di essere condivisa da tutti, cioè di universalizzarsi .  Si 

noti bene: parlo di “valore”, a livello esist enziale ed etico, non tanto di ‘validità ’  su di un piano 



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 197 
 

ISSN 2385-216X 

caso in cui tale salvezza non sia raggiunta da tutti, il fedele ritiene che la sua posizione, la sua 
fede, sia qualcosa che vale in assoluto e che perciò debba essere comunicata, o quanto meno te-
stimoniata, di fronte agli altri. In caso contrario, cioè senza questa convinzione del valore uni-
versale di ciò che individualmente crede, si riterrebbe autorizzato, per ottenere davvero la sal-
vezza a cui aspira, a cambiare i suoi assunti religiosi di fondo, per assumerne di più adeguati, 
oppure a non assumerne affatto.  

Se le cose stanno così, sorge di conseguenza una specifica tensione, che si manifesta a un 
duplice livello. Essa si determina anzitutto fra la particolarità delle espressioni che sono proprie 
di una certa religione e il valore universale che essa pretende di possedere; a un secondo livello, 
poi, può nascere fra le molte e differenti proposte di salvezza avanzate dalle singole religioni, 
ciascuna con la sua pretesa di avere un valore universale. Si verifica cioè una tensione sia inter-
namente a ciascuna religione (cioè nel rapporto fra i suoi criteri generali, e le sue necessarie ap-
plicazioni storiche e geografiche particolari), sia nei rapporti fra le varie religioni storicamente 
determinate (cioè fra le modalità di salvezza da esse manifestate nello specifico, aventi però va-
lore, o caratterizzate dalla pretesa di averlo, nei confronti di tutti gli esseri umani) .5 

Si tratta di una questione che, tradotta in un linguaggio concettuale, riguarda appunto il 
rapporto, il rapporto corretto, fra universale e particolare. C’è tuttavia un altro tema di fondo, 
di carattere diverso, a cui è essenziale far riferimento per comprendere lo sviluppo e la messa in 
opera dell’esperienza religiosa, in quanto esperienza di salvezza, come chiave per un dialogo fra 
le religioni. Se vogliamo infatti realizzare in modo corretto e buono la relazione tra universale e 
particolare, l’approccio teorico, quello che la filosofia delle religioni è in grado di mettere a fuoco 
e di sviluppare, è certamente indispensabile, ma non sufficiente. L’esperienza religiosa riguarda 
anzitutto e soprattutto, come ben sappiamo, la prassi dei fedeli. Ecco allora che, una volta chiariti 
i termini della questione, è necessario evidenziare le scelte che il fedele compie, appunto nel 
contesto delle relazioni che la pratica religiosa comporta. Si tratta di scelte che vanno assunte in 
maniera consapevole e, soprattutto, che vanno motivate. Ci aiuta a farlo l’etica, cioè la riflessione 
sui criteri e sui principî del nostro agire: quindi, anche dell’agire concernente l’ambito religioso.6 

Proprio tenendo conto di questo sfondo problematico e delle sue sfaccettature, il percorso 

                              
dogmatico. Cfr. in proposito M.  NARO  (ed.) , Il  fi losofare per le religioni.  Un contributo «la ico» al dialogo 

interreligioso , Rubbettino, Soveria Mannelli (CZ),  2016.   

5 Il  problema di come svolgere un dialogo interreligioso riguarda dunque e deve affrontare , 

quale suo nodo teorico di fondo,  la pretesa di universalità che è insita in ogni religione particolare.  

Per un approfondimento di alcuni aspetti della quest ione, da un punto di vista cattolico, si veda 

ad esempio Ch. TAYLOR ,  J.  CASANOVA ,  G.F.  MCLEAN ,  J.  VILA-CHÃ ,  Renewing the Church in a Secular Age. 

Holistic Dialogue & Kenotic Vision , The Council of Research in Value and Philosophy, Washington 

D.C., 2016, pp. 205-16. 

6 Si veda in proposito G. CUNICO ,  E.  COLAGROSSI  (eds.),  Etica interculturale e interreligiosa ,  Mi-

mesis, Milano, 2017.  



198 ADRIANO FABRIS 
 

ISSN 2385-216X 

che verrà tentato nelle prossime pagine sarà il seguente. Verranno discussi anzitutto due ap-
procci che, volutamente o meno, rendono oggi impossibile sviluppare un dialogo interreligioso. 
Sarà chiarito poi in che modo, nell’esperienza delle religioni, può essere pensata in maniera cor-
retta l’estensione universale della rispettiva proposta di salvezza e su quale base essa può venir 
in generale riconosciuta. A partire da qui emergerà ciò che accomuna le varie religioni storiche 
e in che modo questo patrimonio di istanze comuni può essere concretamente fatto valere nella 
pratica. Per questa via, infine, sarà possibile affrontare il tema della relazione fra le varie reli-
gioni, istituire le condizioni del loro dialogo e motivare a intraprenderlo davvero.  

II. DUE MODI SBAGLIATI DI AFFRONTARE IL TEMA DELLA PLURALITÀ DELLE RELIGIONI 

Prima di sviluppare meglio le questioni introdotte, bisogna prendere le distanze dagli ap-
procci più diffusi, oggi, di affrontare il tema del dialogo interreligioso: approcci che finiscono per 
rendere impossibile, volutamente o meno, tale dialogo. Sono soprattutto due i modelli da discu-
tere. Il primo parte dalla constatazione della pluralità delle religioni, intesa come un dato feno-
menico, e – avendo rinunciato fin dall’inizio alla possibilità di un’estensione universale del loro 
messaggio – trasforma ideologicamente la pluralità di fatto in un pluralismo di diritto. Il secondo 
modello parte invece dall’idea che la possibilità per un individuo di essere religioso, oppure no, 
è il frutto di una scelta personale e che – nel caso eventuale in cui questo stesso individuo decida 
di credere – lui o lei debbano poi negoziare con altri individui lo spazio per esprimere la propria 
fede e inserirsi in un contesto in cui, nel migliore dei casi, la loro posizione preveda la tolleranza 
delle posizioni altrui e chieda di essere analogamente tollerata. Nel primo caso la pluralità è con-
siderata un bene. Nel secondo caso l’espressione religiosa (ovvero, anche, la manifestazione del 
proprio non essere religioso) sono considerate un diritto, un diritto individuale. In quanto tale, 
esso va regolamentato su di un piano giuridico e/o politico.  Basta anzi questa regolamentazione 
– molti ne sono convinti – a rendere possibile una convivenza pacifica e un dialogo fra le reli-
gioni.7 

Si tratta di due modi sbagliati di porre la questione e di cercare di governarla. I due modi 
sono entrambi sbagliati perché partono da presupposti erronei e ingiustificati. Il primo presup-
posto condiviso da ambedue le posizioni è l’assunzione acritica di una sorta di politeismo dei 
valori religiosi, ritenuto non solo un punto di partenza di fatto, ma anche un punto di arrivo di 
diritto. È qui operante una rinuncia preventiva all’universalità. Si tratta di un presupposto mo-
tivato dalla comprensibile paura nei confronti degli esiti dogmatici, egemonici e impositivi a cui 
ha condotto e, sovente, continua a condurre una determinata interpretazione dell’esperienza 

                              
7 È l’approccio, ad esempio, che vediamo animare i vari contributi contenuti in A. G. NIKO-

LAEV  (ed.),  Ethical Issues  in International Communication , Palgrave Macmillan, New York, 2011. Si 

veda, per un approfondimento della questione da un punto di vista giuridico, il libro di P. CONSORTI , 

Diritto e religioni , Laterza, Roma-Bari, 2020.  



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 199 
 

ISSN 2385-216X 

religiosa: quella che fondamentalisticamente identifica in modo immediato una particolare pro-
posta di salvezza con un modello che è già da sempre valido per tutti e, dunque, che è tale da 
dover essere a tutti imposto.8 

Ma per evitare il fondamentalismo non è corretto rinunciare alla pretesa di universalità 
che è propria di ciascuna religione. Non è lecito mortificare quanto di positivo vi è in questa 
tendenza all’estensione universale di un determinato messaggio. In tal modo, infatti, si finirebbe 
per rendere impossibile qualsiasi intersezione fra le esperienze religiose, e fra tali esperienze e 
la cultura laica, nonché l’idea che tale intersezione sia possibile. Ogni religione si troverebbe 
rinchiusa nell’ambito che le verrebbe concesso, all’interno del quale si trincererebbe e da cui 
guarderebbe con ostilità, o nel migliore dei casi con indifferenza, le altre sfere religiose. Le varie 
religioni, in questo scenario, sarebbero messe tutte quante sullo stesso piano, in maniera indif-
ferenziata, e potrebbero trovare il loro spazio di espressione unicamente grazie a una negozia-
zione di carattere politico: dove peraltro, di solito, solo nel migliore dei casi questa negoziazione 
avviene secondo le regole del gioco democratico.   

L’altro presupposto – che è proprio di questi modi molto diffusi d’interpretare oggi, e di 
cercar di governare, la presenza di molteplici religioni nello scenario mondiale – è quello che 
considera la scelta religiosa, ovvero anche un’opzione non religiosa, qualcosa che dipende esclu-
sivamente dalla volontà dell’individuo. In altre parole, l’individuo – non solo nel corso di 
quell’età moderna che abbiamo alle spalle, ma anche nell’epoca ‘neomoderna’ o ‘ipermoderna’ 
nella quale adesso viviamo9 – è colui (o colei) che decide se aderire o no a una determinata reli-
gione. Il problema è che, il più delle volte, l’individuo neppure decide. O, se decide, lo fa di volta 
in volta secondo circostanze e convenienze contingenti e mutevoli.  

Pure in questo caso, dunque, l’opzione religiosa rischia di essere, alla fin fine, qualcosa che 
può essere indifferenziatamente assunto, oppure no. Entro certi limiti, infatti, una religione vale 
l’altra. Possiamo anzi, da non credenti, guardarle tutte con indifferenza. Da credenti, invece, pos-
siamo solo fino a un certo punto prendere sul serio i suoi precetti, in special modo quando risul-
tano impegnativi. Ecco perché, in definitiva, possiamo essere tolleranti nei confronti di chi non 
la pensa come noi: perché a quello che crediamo non ci crediamo mai troppo. 

  In realtà le due posizioni che ho illustrato non solo non sono utili ad affrontare e a favo-
rire il dialogo interreligioso, finendo anzi per impedirlo, ma soprattutto non colgono ciò che 
dell’esperienza religiosa è davvero l’elemento specifico: vale a dire la necessità di prendere sul 
serio il legame tra universale e particolare. Ecco perché le riflessioni teoriche che, su di un piano 
teologico o filosofico-religioso, condividono analoghi presupposti finiscono per essere inade-

                              
8 Sulla nozione di ‘fondamentalismo ’  e sugli sviluppi del fenomeno si veda M. INTROVIGNE , Il  

fondamentalismo dalle origini all ’ISIS , SugarCo, Milano, 2015.  

9 Cfr. R. MORDACCI ,  La condizione neomoderna ,  Einaudi, Torino, 2018. 



200 ADRIANO FABRIS 
 

ISSN 2385-216X 

guate: sia concettualmente che nelle loro ricadute pratiche. Penso, fra tutte, alla proposta di teo-
logia del pluralismo religioso elaborata da John Hick.10 Bisogna dunque ricominciare da capo. 

III. IL VALORE UNIVERSALE DELLE RELIGIONI 

Ho detto che le religioni mondiali offrono una «promessa di salvezza», attraverso l’ade-
sione a certe idee e mediante l’esercizio di certi comportamenti. Questa promessa, pur essendo 
stata elaborata ed espressa in condizioni storiche e geografiche particolari, ha tuttavia la pretesa 
di valere universalmente. ‘Universalmente’ significa anzitutto che tali idee e tali pratiche sono 
professate e messe in opera di fronte al mondo intero, e poi, in un senso più specifico, che pos-
sono essere tendenzialmente assunte e condivise da tutti gli esseri umani, a prescindere dalle 
loro culture e tradizioni. In definitiva questa «promessa di salvezza» è estensibile a tutti.11 

Ecco un punto importante. Vuol dire che ogni religione è davvero un modo di sperimentare 
specifiche forme di relazione – con altri esseri umani, con il cosmo, con il divino – che permet-
tono di andare oltre la contingenza e la limitatezza dell’individuo. Ogni religione, in altre parole, 
è anti-individualistica e anti-particolaristica proprio come tale. Il suo carattere di fondo, come 
dice la parola stessa, è di riconoscere, mettere in opera e favorire il legame – il religamen – fra 
tutti gli esseri. 

E tuttavia il collegamento di particolare e universale, qual è messo in opera dalla relazione 
religiosa, all’interno delle varie religioni si definisce in molti modi. Si definisce in termini più o 
meno equilibrati, a seguito dell’attività interpretativa che ciascuna religione compie riguardo al 

                              
10 Ad esempio elaborata in God has many names ,  Westmister John Knox Press, Louisville ,  1982.  

Sul pensiero di Hick si veda il volume di S. VESCOVELLI , La teodicea di John Hick ,  Morcelliana, Brescia, 

2019.  

11 Tutto ciò vale, ripeto, anche per le relazioni religiose incentrate su di un determinato 

popolo, su una certa cultura, su una particolare etnia. Anche in questi casi,  magari solamente per 

mostrare il  valore e l’ importanza di quella determinata religione nei confronti delle altre, il  salto 

verso una dimensione universale, di cui un popolo particolare è comu nque l’ interprete privile-

giato, viene in ogni caso compiuto. Pensiamo alle prescrizioni attraverso le quali  l’ebreo conferma 

la sua fedeltà a Dio e , al tempo stesso,  alle leggi noachiche con cui i non ebrei possono comunque 

essere riconosciuti quali interlocutori, proprio in quanto inclusi in una comunità più ampia, 

anch’essa normata da leggi divine. Questo carattere della rivelazione ebraica, che collega elezione 

di un popolo e testimonianza per l’ intera umanità, è stato messo bene in evidenza da Emmanuel 

Levinas, soprattutto nei suoi testi di lettura e d’interpretazione del Talmud  (ad esempio in Nell’ora 

delle nazioni.  Letture talmudiche e scritti  fi losofico -politici , tr.  it.  di S. FACIONI ,  Jaca Book, Milano, 2000).  

Il carattere universale della rivelazione biblica, in tutta la sua problematicità, è tematizzato dallo 

stesso autore soprattutto in La Bibbia e i  Greci , in «Idee» 9/10, 1988, pp. 107 -109.   



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 201 
 

ISSN 2385-216X 

proprio essere religione e al modo in cui essa si pone nei confronti dell’intera umanità. E a se-
conda di come si realizza tale equilibrio diventa più o meno possibile, più o meno agevole, un 
dialogo interreligioso. 

Proprio partendo da qui possiamo porci alcune domande. Come si determina, anzitutto, e 
come si realizza questa universalità, nel suo rapporto con il particolare? Essa si basa, va ribadito, 
sull’idea per cui un determinato deposito di idee e di pratiche specifiche è inteso valere come 
qualcosa che riguarda tutti gli esseri umani, e in certi casi sembra addirittura poter (o dover) 
essere loro esteso. Il problema, così, diventa in primo luogo quello dell’applicazione di tale uni-
versalità ai contesti concreti. Le idee e le pratiche di cui parlo devono infatti essere modificate e 
adattate ai vari ambiti storici e geografici, pur mantenendo una sorta d’identità riconoscibile, 
vale a dire qualcosa di permanente, che permetta di ricondurle a un medesimo ambito esperien-
ziale. Nasce qui l’esigenza di stabilire quel punto di equilibrio di cui parlavo: un punto di equili-
brio, peraltro sempre mutevole, fra le costanti di una religione e le sue variabili, fra l’«essenziale» 
e l’«accidentale», fra il «nucleo» e la «scorza» di un messaggio salvifico.12 

Ciò vale per quanto riguarda gli aspetti, per dir così, ‘interni’ a una dimensione religiosa. 
Ma al tempo stesso questa universalità è qualcosa che dev’essere anche comprovato, che deve 
cioè estendersi davvero a tutti gli esseri umani (nel senso che, in qualche modo, deve mostrare di 
poterli davvero interessare). Il problema è come ciò avviene. Dal mite annuncio di una prospettiva 
di salvezza alle conversioni forzate di intere popolazioni – com’è ad esempio è avvenuto nella 
‘conquista’ dell’America Latina13 – le forme per estendere e condividere un approccio religioso 
sono del tipo più vario, e possono variamente essere sottoposte a un giudizio etico.  

Ma, in secondo luogo, in che cosa consiste propriamente questa universalità? Su che cosa 
si basa, cioè, la possibilità di estendere tale proposta di salvezza a tutti gli esseri umani? Si basa 
su un’anticipazione di ciò di cui gli esseri umani, tutti gli esseri umani, possono aver bisogno. Si 
basa cioè sul riconoscimento di una determinata condizione dell’essere umano stesso, una con-
dizione di carenza, e sulla promessa che tale carenza potrà essere colmata proprio a seguito 
dell’assunzione di una prospettiva religiosa. Forse – sia detto a margine – l’odierna crisi delle 
religioni, almeno in Occidente, dipende dal non saper più intercettare ciò che l’essere umano, 
nell’epoca tecnologica in cui si trova a vivere, vuole e attende. Oppure, forse, questi si è persuaso 
di non mancare di nulla. 

Di che cosa ha bisogno l’essere umano? Una risposta fornita nel passato, specialmente da 
parte di quelle religioni che hanno elaborato la loro dottrina con riferimento alla concettualità 
filosofica, ha fatto spesso riferimento a una ben determinata idea di ‘natura’, di ‘natura’ 
dell’uomo. Anzi: a un’idea fissa e stabilita una volta per tutte di tale natura. Il messaggio religioso 

                              
12 Si veda in proposito il dibattito sull’«essenza della religione» che si sviluppa in Europa 

per tutto l’Ottocento e che culmina nelle lezioni su L’essenza del cristianesimo  di A.  VON HARNACK  (tr.  

it. di G. BONOLA , Queriniana, Brescia, 2003) . 

13 Sull’argomento si veda L. BACCELLI ,  Bartolomé de Las Casas. La conquista  senza fondamento ,  

Feltrinelli, Milano, 2016. 



202 ADRIANO FABRIS 
 

ISSN 2385-216X 

sarebbe dunque quello in grado d’intercettare pienamente tale natura. La sua universalità si fon-
derebbe proprio sul venire incontro alle istanze che l’essere umano come tale esprime, consape-
volmente o meno. 

Tale approccio non funziona più. Non si può più parlare, oggi, di “natura umana”, allo 
stesso modo in cui se n’è parlato nel passato, e tanto meno la si può considerare come qualcosa 
di fisso, di determinato, di stabilito una volta per tutte.14 Di conseguenza non si può più basare 
su tale presunta ‘natura’ né una relazione con il divino, né una condivisione del messaggio reli-
gioso: tanto meno nell’epoca in cui l’essere umano sembra in grado di autodeterminarsi e, addi-
rittura, di auto-crearsi, abbattendo le barriere tra naturale e artificiale. Ciò infatti che è venuto 
meno, oggi, è proprio il nesso fra la relazione che unisce l’esperienza umana e l’ambito divino, 
da un lato, e l’estensione universale che tale relazione rende possibile e garantisce, dall’altro. 
Oggi: nell’epoca in cui la relazione a sé dell’individuo sembra escludere ogni ulteriore sporgenza 
dell’individuo al di là di se stesso, e dunque rende occasionale e arbitraria non solo la sua rela-
zione con il divino, ma anche quella, universalizzabile, con gli altri esseri umani. Che cosa ci resta 
da fare, allora? 

IV. L’ESPERIENZA DEL MALE E LA FUNZIONE DELLE RELIGIONI 

Ci resta da cambiare impostazione. Possiamo ripartire non già da un concetto, bensì da 
un’esperienza. Si tratta di un’esperienza negativa, penosa, a cui le religioni cercano, tutte, di 
porre rimedio. È un aspetto che le accomuna strutturalmente e che permette di comprendere il 
senso della loro proposta. Parlo dell’esperienza del male. 

Il male, qui, è considerato in tutte le sue accezioni. È inteso come male fisico (come soffe-
renza, come dolore), come il male che intenzionalmente compiamo o che possiamo compiere (il 
cosiddetto ‘male morale’, ovvero ciò che in ambito religioso è considerato come peccato), e infine 
come il male con cui ci troviamo sempre a interagire e che, magari, provochiamo anche senza 
volerlo (ciò che la tradizione filosofica chiama ‘male metafisico’).15  

Ebbene: le religioni, le grandi religioni mondiali, sono una risposta al problema del male. 
La risposta che esse offrono muove da un presupposto ben preciso. Parte dall’idea che noi non 
abbiamo il pieno controllo delle nostre azioni e delle loro conseguenze. Parte cioè dal riconosci-
mento della nostra finitezza, della nostra impotenza. Il dolore, e lo stesso male generalmente 
inteso, sono il segno di questa carenza umana. E dunque la risposta a tutto ciò, se una risposta si 
vuole dare, non può essere solamente umana.  

Di più. Proprio per il fatto che non siamo noi a dare il senso agli eventi, i quali da noi non 
dipendono e che non siamo in grado di controllare, ecco che diventa necessario che questo senso 

                              
14 Per un approfondimento della questione rimando  al libro di A.  AGUTI ,  Natura umana. Un’in-

dagine storico-concettuale , Meudon, Trieste, 2010. 

15 Cfr. P. R ICOEUR , Il  male.  Una sfida alla f i losofia e alla teologia , tr.it. di I . BERTOLETTI , Morcel-

liana, Brescia, 2015.  



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 203 
 

ISSN 2385-216X 

sia qualcosa di offerto, di già dato. Molte religioni – nelle forme narrative in cui si presentano, in 
particolare le religioni monoteistiche – offrono una cornice all’interno della quale ogni vicenda 
dell’essere umano, anche il male che questi può sperimentare, trova appunto il suo senso. Ed è 
in quest’ottica, appunto, che il male può essere affrontato. 

Le religioni, insomma, forniscono una risposta al problema del male e offrono i modi, teo-
rici e pratici, per fare i conti con esso. Tale risposta è diversa da quella riconducibile alla filosofia 
e a quel sapere scientifico, oggi egemone nella mentalità comune, che della filosofia condivide 
comunque l’impostazione. La filosofia (almeno nella versione che risale ad Aristotele: cfr. Meta-
fisica, A, 2) e le scienze (che dall’impostazione aristotelica del sapere dipendono) presentano in-
fatti spiegazioni, ricostruiscono le cause, individuano il carattere di fondo della limitatezza 
umana nell’inevitabile nostra esposizione all’imprevisto. La filosofia e le scienze, così intese, cer-
cano di esorcizzare il più possibile tale condizione. Lo fanno ricorrendo alla conoscenza, usando 
cioè gli strumenti della teoria. La spiegazione, in altre parole, è il rimedio che esse usano per 
ovviare alla limitatezza umana. Se poi lasciano spazio alla pratica, questa si sviluppa nelle forme 
della tecnica e, poi, della tecnologia: forme volte al controllo, alla manipolazione, alla trasforma-
zione delle cose.  

Le religioni invece, lo ripeto, seguono altre strategie. Si tratta di strategie che storicamente 
e geograficamente possono cambiare da una religione all’altra, ma che hanno tutta una serie di 
elementi in comune, legati alla funzione che delle religioni è propria. Le religioni non propon-
gono spiegazioni, o almeno non lo fanno in prima battuta. Le religioni offrono altri modi di ve-
dere, altri modi d’inquadrare, altri modi di vivere eventi che, in quanto tali, risultano per lo più 
inspiegabili. È a partire da questo diverso approccio, è a partire da questo elemento comune, che 
diviene possibile sviluppare e realizzare un dialogo interreligioso. 

V. LA POSSIBILITÀ DI UN DIALOGO INTERRELIGIOSO 

Com’è possibile dunque, in conclusione, un dialogo interreligioso? È possibile anzitutto se 
si recupera nel modo giusto il valore universale insito della proposta di ogni religione: il fatto 
cioè che ogni religione si rivolge, più o meno direttamente, a tutti gli esseri umani. Perché può 
farlo? Perché ogni religione intercetta qualcosa che li accomuna: è risposta all’esperienza del 
male che caratterizza e affligge l’esistenza.  

Lo è, certo, in forme e in modi diversi, e secondo differenti strategie: che sono le strategie 
particolari che consentono alle differenti religioni di fare i conti con tale situazione comune. Ma 
solo facendo leva su questo impegno condiviso – che si basa non già sull’assunzione di una “na-
tura” umana, concepita in tutta la sua pienezza, bensì sul riconoscimento di una specifica fragi-
lità e carenza – è possibile anzitutto collegare, per quanto riguarda una religione, le molteplici 
forme che essa assume nella storia a un unico problema: quello di offrire non solo una generica 
promessa, ma una reale via di salvezza, cioè di liberazione, dal male. Si tratta peraltro di un ri-
medio che risulta già efficace, concretamente, per chi lo assume, in quanto la fede realizza ciò in 



204 ADRIANO FABRIS 
 

ISSN 2385-216X 

cui crede.16 Di conseguenza, a partire da ciò, è possibile individuare per le varie religioni quel 
terreno comune tenendo conto del quale gli esseri umani, pur nella loro particolarità di cultura 
e di tradizione, possono essere motivati a incontrarsi.  

Intendiamoci bene. L’universalità, in questo caso, è garantita non già da una condizione o 
da una struttura di base, che sarebbero proprie degli esseri umani considerati in quanto tali, 
bensì da una funzione che tutte le religioni possiedono, seppure in forme differenti, e che dimo-
strano di avere proprio quando fanno i conti – certo utilizzando ognuna le strategie che le con-
traddistinguono – con le varie configurazioni del male con cui nella vita ci troviamo a intera-
gire.17 Non solo. Essendo coinvolti in questa lotta, gli esseri umani sono in grado di riconoscere, 
nella loro pratica di fedeli, la base per un incontro, per una collaborazione, per un’alleanza gli 
uni con gli altri. Più ancora. Possono trovare buone ragioni per intraprendere tale percorso, in-
tendendolo davvero, pur nella particolarità delle proprie convinzioni, come un servizio a tutti 
quanti: un servizio universale.  

Assumere questa consapevolezza di fondo può dunque motivare alla scelta del dialogo, in-
vece che indurre ad adottare comportamenti conflittuali. È una scelta che richiede tuttavia un 
preliminare rivolgimento nel modo di pensare. Si tratta d’altronde di una rivoluzione che la fi-
losofia delle religioni, come accennavo all’inizio, è in grado di giustificare e di promuovere.  

In particolare, è necessario concepire in modo diverso dal passato il valore universale insito 
nell’esperienza di ciascuna religione. Il rapporto tra universale e particolare, in sintesi, funziona 
solo se l’universale è inteso valere dinamicamente, pur sulla base di una medesima esigenza con-
divisa dai fedeli, e se il particolare non è a propria volta fissato e concepito, fondamentalistica-
mente, come l’unica via di accesso alla salvezza. Ciò significa intendere l’universale, come po-
tremmo dire, nell’ottica di un processo di ‘universalizzabilità’.  

In altre parole, dall’universale non si parte. Né lo si considera un possesso acquisito. L’uni-
versale invece si fa, nelle concrete relazioni che gli esseri umani mettono in opera. L’universa-
lizzabilità, infatti, si compie solo nelle relazioni e mediante le relazioni.18 

Se dunque, per concludere davvero, vogliamo riassumere in un’immagine questa reale pos-
sibilità di relazione e di dialogo fra le religioni, non possiamo non far riferimento, ancora una 

                              
16 Cfr. A. FABRIS , Per una fi losofia della fede , in G. DE CANDIA ,  PH.  NOUZILLE  (eds.), Sancta morum 

elegantia. Stile e motivi  di  un pensare teologico. Miscellanea offerta a Elmar  Salmann , Studia Anselmiana, 

Roma, EOS, Sankt Ottilien 2018, pp. 91 -106. 

17 Ho messo a confronto le strategie di fondo dell’approccio cristiano e di quello buddhista 

nel mio saggio Religious Experience at Stake , in AA .VV . ,  L’esperienza religiosa tra Oriente  e Occidente.  

Identità in dialogo , Cantagalli-EUPress FTL, Siena-Lugano 2019, pp. 11-18. 

18 Per il necessario approfondimento di queste tesi, qui solo brevemente enunciate, mi per-

metto di rinviare al mio libro RelAzione. Una fi losofia performativa , Morcelliana, Brescia, 2016.  



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI 205 
 

ISSN 2385-216X 

volta, alla favola dei tre anelli elaborata da Boccaccio e sviluppata nel modo più coerente da Les-
sing.19 Con un’avvertenza, però, e con una sostanziale variazione. Non sono gli anelli a essere 
uguali fra loro, o a essere stati fatti in modo indistinguibile l’uno dall’altro. In gioco non è una 
caratteristica materiale, frutto ancora una volta di una fissazione di qualcosa che è dato, anche 
se poi tale fissazione si rivela equivoca. Si tratta invece di un movimento congiunto da cui dav-
vero i fedeli delle varie religioni – non dunque solo quelli delle tradizioni monoteistiche – risul-
tano accomunati, e che li spinge a legittimarsi, per il futuro, nell’ottica del bene.  

Non uno, non due, non tre anelli, dunque. E nemmeno molti, infiniti anelli, comunque 
chiusi e circoscritti nella loro pluralità. Ma tanti cerchi che si aprono e che si espandono, intrec-
ciandosi gli uni con gli altri. Ecco ciò che dobbiamo immaginare. Solo così è possibile sperimen-
tare quelle intersezioni che rendono possibile, davvero, un percorso comune nella diversità, e 
una condivisione universale nelle varie e pur sempre particolari esperienze che, di volta in volta, 
ciascuno di noi, coinvolto o no in un’esperienza religiosa, è in grado di compiere.  

 
 
 

adriano.fabris@unipi.it 
 

(Università di Pisa) 

                              
19 Si veda in proposito, ora, R. CELADA BALLANTI , La parabola dei  tre anelli .  Migrazioni e meta-

morfosi  di  un racconto ,  Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2017.  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021)207-218 

ISSN 2385-216X 

MARIO MICHELETTI 

JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA 
DEL PLURALISMO RELIGIOSO 

JOHN HICK AND THE EPISTEMOLOGY OF RELIGIOUS PLURALISM 

In Hick’s shift towards pluralism, epistemological themes of earlier writings persist, includ-
ing the questionable thesis of the equal coherence of the two alternative interpretations, 
religious and naturalistic, of an ambiguous universe. The postulation of the Real in itself 
seems expressly introduced as a guarantee of the cognitivity and realistic value of religious 
discourse against the risk of its proving to be a mere subjective construction. 

È motivo di discussione filosofica, come è noto, la tesi secondo cui l’ipotesi di pluralismo 
religioso di Hick riesce a diminuire l’impatto della diversità religiosa sulla razionalità delle cre-
denze religiose «solo al prezzo di ristrutturarne radicalmente i contenuti». 1  Il rischio è che 
l’eguale validità delle grandi tradizioni religiose, come risposte ‘fenomeniche’ al ‘noumenico’ 
Reale in sé, sia assicurata al prezzo di rendere le diverse fedi, necessariamente, allo stesso modo 
‘metaforiche’ o ‘mitologicamente vere’, ancorché capaci forse, sul piano pratico, di orientarci in 
modo giusto nella vita o di evocare un appropriato atteggiamento disposizionale.2 Hick non ha 

                              
1 H. VAHID , Religious Diversity:  The Cognitive Penetrability of Religious Perception , in «Faith and 

Philosophy», XXXV, 2018, p. 221; K.J. CLARK , Perils of Pluralism , in «Faith and Philosophy», XIV, 1997, 

pp. 303-320. Cfr. i  rilievi critici  di V.S. HARRISON , Internal realism and the problem of religious diversity ,  

in «Philosophia», XXXIV, 2006, pp. 287-301. 

2 J.  HICK , Reply , in H. HEWITT  (ed.) , Problems in the Philosophy of Religion. Critical Studies of the 

Work of John Hick, Macmillan,  Houndmills, Basingstoke - London 1991, pp. 106-107; ID .,  An Interpre-

tation of Religion , Macmillan, Basingstoke 1989, 2004 2 , pp. 233 e ss., 248, 353 e ss.  Cfr. ID .,  The Meta-

phor of God Incarnate  Christology in a Pluralistic Age , Westminster John Knox Press , Louisville – Lon-

don 20062 ; ID . , God has many names , The Westminster Press, Philadelphia 1982, p. 8; ID .,  The Fifth 

Dimension , Oneworld, London 2013 <I ed.1999>, tr. it. , La quinta dimensione , Ed. Mediterranee, Roma 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

difficoltà ad ammettere il carattere «revisionary» della sua ipotesi, ad esempio in The New Frontier 
of Religion and Science,3 e Quinn è disposto a riconoscere che il fatto che l’ipotesi pluralistica di 
Hick sia «revisionistica» di per sé non è una prova della sua falsità, ma rileva che emerge subito 
un problema: perché l’ipotesi abbia senso è necessario che si possano fare, ciò che Hick nega, 
delle asserzioni, non meramente formali, sul Reale in sé,4 rispetto alle quali le affermazioni delle 
varie religioni risultino «metaforiche». 

Quella di Hick è la formulazione del pluralismo religioso che maggiormente ha posto l’ac-
cento sugli aspetti epistemologici.5 A dire il vero, il tema epistemologico svolge un ruolo fonda-
mentale negli stessi scritti di Filosofia della religione di Hick che precedono la sua svolta plurali-
stica. Nella mia interpretazione, anzi, certe difficoltà teoretiche dell’ipotesi pluralistica dipen-
dono proprio dal perdurare in Hick di posizioni maturate in un contesto filosofico diverso, an-
cora incentrato sulle discussioni intorno alla significanza cognitiva o espressiva del linguaggio 
religioso (che sono alla base della discutibile proposta di Hick circa la cosiddetta verifica escato-
logica),6 sul significato religiosamente ambiguo dell’universo per la possibilità di interpretarlo 

                              
2006, pp. 104, 161 e ss.;  ID ., Religious Pluralism for Evangelicals <1995>, in Dialogues in the Philosophy 

of Religion , Palgrave, Basingstoke –  New York 2001, p. 139; ID . ,  The New Frontier of Religion and Sci-

ence,  Palgrave Macmillan, Basingstoke 2010 <I ed. 2006>, p. 167.  

3 HICK ,  The New Frontier of  Religion and Science , cit. , p. 171. Cfr. K. WARD , Imperialism and co-

existence in religious ideology ,  in I. HAMNETT  (ed.), Religious Pluralism and Unbelief , Routledge, London 

– New York 1990, pp. 13-28 (in part.,  pp. 15-16).  

4 PH.  L. QUINN ,  Toward Thinner Theologies:  Hick and Alston on Religious Div ersity , in «Interna-

tional Journal for Philosophy of Religion »,  XXXVIII, 1995, rist. in ID ., Essays in the Philosophy of Religion , 

ed. Ch. B. Miller, Clarendon Press, Oxford 2006,  pp. 281-299 (in part.,  p. 287).  

5 J.  HICK , The Epistemological Challenge of Religious Pluralism , in «Faith and Philosophy» , XIV,  

1997, rist. in ID .,  Dialogues in the Philosophy of Rel igion , cit. , pp. 25-36; ID . , God has many names , cit. ,  

p. 26; ID . ,  Religious Pluralism and the Divine: A Response to Paul Eddy ,  in ID . , Dialogues in the Philosophy 

of Religion , cit. , p. 93; ID . ,  Transcendence and Truth : A Response to D.Z. Phillips  <1997>, in ID . , Dialogues 

in the Philosophy of Religion , cit. ,  pp. 104, 107 ; ID . ,  The Fifth Dimension , tr.  it. , La quinta dimensione , 

cit.,  pp. 93, 111.  

6 La discussione sul linguaggio religioso è ancora un tema centrale i n J.  HICK ,  God and the 

Universe of Faiths , Macmillan, London 1973. Cfr. ID ., Theology and Verification , in «Theology Today», 

XVII, 1960, pp. 12-31, rist. in B. MITCHELL  (ed.),  The Philosophy of Religion , Oxford U.P., Oxford 1971, 

pp. 53-71. Cfr. ID .,  An Interpretation of Religion , cit., pp. 178 -180. 



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO 209 
 

ISSN 2385-216X 

coerentemente, sul piano intellettuale ed esperienziale, sia in modo religioso sia in modo natura-
listico,7 nonché sullo scetticismo circa gli argomenti teistici o sulla critica decisa di questi8 (in 
contrasto con la successiva, recente rinascita della teologia razionale, che ha aperto uno scenario 
completamente diverso nella filosofia analitica della religione). Chester Gillis ha osservato cor-
rettamente che la giustificazione epistemologica della fede è stato un tema costante in Hick fin 
dalla pubblicazione di Faith and Knowledge (1957), così come rimane persistente la sua idea di fede 
come un processo di interpretazione e di «esperire-come», una nozione risultante da una esten-
sione della nozione wittgensteiniana di «vedere-come».9 Non senza ragione Netland rileva che 
nello sviluppo del pensiero di Hick ci sono stati mutamenti ‘teologici’ più che ‘epistemologici’.10  

Nella prefazione alla prima edizione di Faith and Knowledge il problema della natura della 
fede religiosa è già indicato come il «problema centrale» nella «epistemologia della religione».11 
L’idea di verifica escatologica formulata in Faith and Knowledge e in Theology and Verification è pre-
sente, reinterpretata, nell’espressione più matura del pluralismo religioso, An Interpretation of 
Religion (1989), in cui si ripresentano anche i temi dell’«esperire-come» e dell’«ambiguità» 
dell’universo in relazione alle diverse modalità di esperienza. Il confronto drammatico col natu-
ralismo ontologico, che nella recente filosofia della religione avviene per lo più sul terreno 
dell’argomentazione filosofica, è lucidamente visto da Hick, fin dai primi scritti, come decisivo, 
anche se resta sempre per lo più limitato al contrasto delle interpretazioni, nella convinzione di 

                              
7 J.  HICK , Faith and Knowledge , Macmillan, London 1967 2<I ed.,  1957>, pp. 144-146, 154, 157, 

159 e ss., 162 e ss.  Cfr. soprattutto ID . , An Interpretation of Religion , cit., pp. 73 e ss., 122-124, 226;  

ID ., Reply,  in HEWITT (ed.), Problems in the Philosophy of Religion , cit. ,  p. 105; ID . ,  Problems of Religious 

Pluralism , Palgrave Macmillan, New York 1985, capitoli 2 e 8.  

8 J.  HICK ,  Philosophy of Religion , Prentice-Hall,  Englewood Cliffs,  N.J.,  1963, pp. 15 -31; ID . ,  

Arguments for the Existence of God ,  Macmillan, London - Basingstoke 1971. A partire da Faith and 

Knowledge  Hick difende il concetto di «cognitive freedom». 

9 C. GILLIS , An Interpretation of An Interpretation of Religion, in HEWITT  (ed.), Problems in the 

Philosophy of Religion , cit . ,  p. 43. Cfr. anche D.S. NAH,  Christian Theology and Religious Pluralism. A 

Critical Evaluation of John Hick ,  James Clarke & Co., Cambridge 2013, p. 34. Cfr. HICK ,  An Interpretation 

of Religion , cit. , pp. 12, 140 e ss., 154, 294.  

10 H. NETLAND , Natural Theology and Religious Diversity , in «Faith and Philosophy», XXI, 2004,  

pp. 507-508. Cfr. TH . W. RUSTON , The John Hick Papers:  Religious Pluralism in the Archives , in «Exposi-

tory Times», CXXVIII, 2016, 1, p. 5: «Although the seed of Hick’s religious pluralism can be located 

in his early work, his mature pluralist thought did not emerge wholesale». Cfr. HICK ,  God has  many 

names , cit. , p. 23: «The basic issue is that of the reality of the Transcendent.  And so the opposition 

in which I engaged in the previous decade against noncognitive analyses of religious language – 

for example, that drawn from the later work of Witt genstein –  has continued during the last years».  

11 HICK ,  Faith and Knowledge ,  cit.,  p. VII.  



210 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

una strutturale ambiguità ermeneutica. In Philosophy of Religion (1971) Hick sostiene che gli argo-
menti volti a mostrare che il teismo è più probabile del naturalismo sono fondamentalmente 
difettosi per la mancanza di significato di ‘probabile’ in questo contesto.12 In An Interpretation of 
Religion afferma che l’impossibilità di confutare l’interpretazione naturalistica dell’universo è un 
aspetto della «pervasiva ambiguità dell’universo», allo stesso modo dell’impossibilità di confu-
tare l’interpretazione della religione come risposta al Trascendente.13 All’obiezione rivoltagli da 
Mesle, in uno scritto del 1991, secondo cui, se il mondo può del tutto ‘coerentemente’ essere 
interpretato in termini naturalistici e il rifiuto naturalistico di tutte le specifiche proiezioni reli-
giose è visto come esso stesso una risposta possibile al problema del Reale in sé, non è chiaro 
quale sia la differenza tra affermare e negare il Reale in sé, Hick risponde ricorrendo ancora una 
volta problematicamente alla «verifica escatologica», notando che la differenza fra un’interpre-
tazione naturalistica e un’interpretazione religiosa dell’universo si mostrerà «escatologica-
mente», mentre in The Theological Challenge of Religious Pluralism (1997), sosterrà, in modo meno 
ambiguo, ma parimenti inconcludente, che «la differenza tra affermare e non affermare il Reale» 
corrisponde alla «differenza fra un’interpretazione religiosa e una invece naturalistica della re-
ligione nella varietà delle sue forme».14  

Una discussione più argomentata sulla «opzione naturalistica», così definita in un breve 
capitolo di An Interpretation of Religion,15 a mio avviso, appare solo in un volume del 2006, gene-
ralmente poco considerato, The New Frontier of Religion and Science, sebbene anche qui il Reale in 
sé, realtà transcategoriale, totalmente ineffabile, sia proposto, come in tutti gli scritti maturi di 
Hick sul pluralismo religioso, solo come il «necessario postulato» della vita religiosa dell’uma-
nità.16 Queste tesi sono ribadite nel volume del 2010 Between Faith and Doubt, dove il capitolo ini-
ziale è dedicato al contrasto fra il naturalismo e la religione (alla luce della ribadita ambiguità 

                              
12 HICK ,  Philosophy of Religion , cit. , p. 58. 

13 HICK ,  An Interpretation of Religion , cit.,  pp. 1, 12. Cfr. T. PENELHUM ,  Reflections on the Ambi-

guity of the World , in A. SHARMA (ed.),  God, Truth and Reality .  Essays in Honour of John Hick , Macmillan, 

Houndmills – London 1993, p. 167: «If  natural theology can deliver the proofs it attempts, then we 

do not live in a religiously ambiguous universe ». Sull’ambiguità religiosa, cfr. C.M. GÓMEZ ,  Ambigüe-

dad religiosa, diversidad y racionalidad ,  in «Ideas y Valores», LXVI, 2017, pp. 55 -77.  

14 C.R. MESLE , Humanism and Hick's Interpretation of Religion , in HEWITT  (ed.), Problems in the 

philosophy of  Religion,  cit.,  pp. 56, 67; J.  HICK ,  Reply ,  ivi,  pp.  83-84. Cfr. S.T. DAVIS , Hick and Dilley on 

Life after Death ,  ivi,  p. 159: «I  frankly doubt that his new theory allows him to say anything that is 

meant to be literally (i.e. non -mythologically) true about what happens to us , if  anything does, 

after death». Per un rilievo analogo, cfr. B. HEBBLETHWAITE , John Hick and the Question of Truth in 

Religion , in SHARMA  (ed.), God, Truth and Reality , cit., p. 131. Cfr. sul naturalismo HICK , Transcendence 

and Truth ,  cit.,  pp. 95 e ss.  

15 HICK ,  An Interpretation of Religion , cit. , ch. 7.  

16 HICK ,  The New Frontier of  Religion and Science , cit. ,  pp. 123, 170-171. 



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO 211 
 

ISSN 2385-216X 

dell’universo) e due capitoli vertono sulle neuroscienze.17 Non è senza fondamento l’osserva-
zione di Basinger, secondo cui Hick non rigetta il naturalismo ontologico in quanto posizione 
insostenibile e non offre d’altronde delle ragioni consistenti per escludere un’opzione a suo fa-
vore, di modo che non è chiaro perché debba ritenere il pluralismo più plausibile del naturali-
smo.18 Del resto, come si è giustamente osservato, una possibile risposta alla diversità religiosa è 
lo scetticismo su tutte le affermazioni religiose19 o la convinzione naturalistica che esse sono 
tutte false.20 L’incidenza del naturalismo ontologico è sottovalutata anche nel pluralismo reli-
gioso di Schmidt-Leukel, secondo cui il naturalismo è simile all’esclusivismo, in quanto il natu-
ralista tende a presumere che la diversità possa esistere solo come una «diversità di falsità», 
negando altresì la possibilità per la verità stessa di esistere in una «diversità di forme».21 

Il pluralismo religioso di Hick è stato sottoposto a diverse critiche, cui Hick ha risposto in 
vari modi. L’obiezione, avanzata soprattutto da Plantinga, che il pluralismo religioso è in qualche 
modo una forma di esclusivismo trova riscontro in talune formulazioni di Hick, da cui tuttavia 
egli si discosta quando precisa che l’ipotesi pluralistica «non è un dogma o una fede religiosa fra 
le tante, ma una teoria filosofica di secondo-ordine».22 Alston ha messo in evidenza una tensione 

                              
17 J.  HICK ,  Between Faith and Doubt , Palgrave Macmillan, Houndmills – New York 2010, pp. 1 -

4, 80-94. 

18 D. BASINGER ,  Hick’s Religious Pluralism and “Reformed Epistemology” <1988>, in PH . L.  QUINN  –  

K. MEEKER  (eds.), The Phi losophical  Challenge of Rel igious Diversity , Oxford U.P., Oxford 2000, p. 162; 

D. BASINGER , Religious Diversity.  A Philosophical Asses sment ,  Ashgate, Aldershot 2002, p. 56.  

19 Cfr. NETLAND , Natural Theology and Religious Diversity , cit. , p. 506.  

20 P. BYRNE , It is Not Reasonable to Believe That Only One Religion is True , in M.L. PETERSON  - R.J.  

VANARRAGON  (eds.),  Contemporary Debates in Philosophy of Religion , Blackwell,  Malden - Oxford 2004, 

p. 204. Cfr. S. VESCOVELLI , Ateismo e diversità religiosa:  critiche atee al pluralismo di John Hick , in «Nuovo 

Giornale di Filosofia della Religione», N. 8 Settembre – Dicembre 2018 , disponibile in 

https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2 -primo-piano/118-ateismo-e-diversita-reli-

giosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick. Cfr. anche EAD ., Soteriologia e ineffabilità del reale 

nel pluralismo religioso di  John Hick , in «Nuovo Giornale di Filosofia della Religione», N. 13/14 Maggio 

–Dicembre 2020, disponibile in https://www.filosofiadellareligione.it/images/20._Vesco-

velli_NGFR.pdf  

21  P. SCHMIDT-LEUKEL ,  Religious Pluralism & Interreligious Theology , Orbis Books, Maryknoll 

2017, p. 122. Cfr. P. BYRNE , A Philosophical Approach to Questions about Religious Diversity ,  in C. MEISTER  

(ed.),  The Oxford Handbook of Religious Diversity ,  Oxford U.P., Oxford 2011, p. 37 e ss.  

22 A. PLANTINGA , Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism , in QUINN –  MEEKER  (eds.) , The Phil-

osophical Challenge of Religious Diversity , cit. , p. 177; ID . , Warranted Christian Belief ,  Oxford U.P.,  Ox-

ford 2000, pp.  43-63, 390-395, 404-421, 437 e ss.;  J . HICK ,  Responses and Discussion , in  ID ., Dialogues in 

the Philosophy of Religion , cit. , p. 57. 

https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2-primo-piano/118-ateismo-e-diversita-religiosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick
https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2-primo-piano/118-ateismo-e-diversita-religiosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick
https://www.filosofiadellareligione.it/images/20._Vescovelli_NGFR.pdf


212 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

in Hick fra l’approccio critico-trascendentale di matrice kantiana, che vuole tuttavia rimanere 
nell’ambito del realismo, e lo strumentalismo «semi-espressivista», mentre Eddy ha osservato 
che si impone alla fine la domanda su che cosa di fatto differenzi il costruttivismo neo-kantiano 
di Hick dal modello antirealistico, riduzionistico, essenzialmente identico. 23  Analogamente 
Mavrodes ha colto la tensione fra due modelli presenti in Hick: da un lato il pensare che il feno-
menico «è» il noumeno «come è colto nell’esperienza», come appare, dall’altro il pensare che 
esso è piuttosto una «creazione» umana in reazione all’influenza esercitata dal noumeno. Per 
Hick i due modelli in realtà sono fuorvianti; tutt’al più entrambi sottolineano aspetti parziali del 
suo modello di analisi.24 Hick sostiene ripetutamente che «il Reale in sé non si può dire che sia 
personale o impersonale, avente uno scopo oppure no, buono o cattivo, sostanza o processo, non 
si può dire nemmeno che sia uno o molti» (anche se «i limiti del nostro linguaggio ci costringono 
a parlare di lui al singolare piuttosto che al plurale»), dal momento che è di là da ogni polarità 
concettuale di questo genere.25 Hick inoltre, nonostante l’inapplicabilità al Reale in sé delle pro-
prietà di ‘buono’ e ‘cattivo’, quindi di proprietà morali, e in generale la prospettiva della trans-
categorialità, nella sua soteriologia sostiene che i frutti dell’«influenza» divina sulla vita delle 
persone (un’influenza quindi di tipo etico) si manifestano nelle «qualità morali» che attraversano 
le comunità delle diverse fedi; evidentemente per escludere l’«irrilevanza», spesso contestatagli, 
dell’ineffabile Reale in sé da lui postulato, Hick non rinuncia a parlare del Reale in sé come «be-
nevolo in relazione all’umanità», come «fonte e fondamento di ogni cosa»;26 in termini causali, 
parla di un suo «impatto» su di noi, ancorché descrivibile solo col linguaggio umano, di una realtà 
che «incide» sulla coscienza umana in molte forme dell’esperienza religiosa, una realtà che pos-
siamo conoscere non come è in se stessa, ma nella misura in cui «ci influenza».27 Quinn e Keeper 

                              
23 W.P. ALSTON ,  Realism and the Christian Faith , in «International Journal for Philosophy of 

Religion», XXXVIII,  1995, pp. 37 -60 (in part., p. 43);  P.R. EDDY,  Religious Pluralism and the Divine:  

Another Look at John Hick’s Neo -Kantian Proposal  <1994>, in QUINN  –  MEEKER  (eds.) ,  The Philosophical 

Challenge of Religious Diversity , cit. , p. 134.  

24 G.I . MAVRODES , Polytheism<1995>, in QUINN –  MEEKER  (eds.), The Philosophical Challenge of Re-

ligious Diversity , cit. , pp. 146 e ss.; HICK , The Epistemological Challenge of Religious Pluralism , cit. , pp. 

33-34. 

25 Cfr.,  ad es. HICK ,  An Interpretation of Religion , cit. , p. 350; ID .,  A Christian Theology of  Reli-

gions. The Rainbow of Faiths , Westminster John Knox Press, Louisville 1995, p. 27; ID . , Religious Plu-

ralism for Evangelicals ,  cit., p. 133; ID . , Transcendence and Truth , cit. , pp. 109-110. W.L. ROWE ,  Religious 

Pluralism ,  in «Religious Studies», LI,  1999, pp. 139-150; D.  HOWARD-SNYDER , John Hick on Whether God 

could be an Infinite Person , in «Journal of Analytic Theology», IV, 2016, pp. 171-179; ID . ,  Who or what 

is God, according to John Hick? , in «Topoi», XXXVI, 2017, pp. 571-586. Cfr. J .  HICK , Ineffability:  A Re-

sponse to William Rowe and Christopher Insole ,  in Dialogues in the Philosophy of Religion , cit. , pp. 76-94. 

26 HICK ,  Religious Pluralism for Evangelicals ,  cit.,  pp. 132-133. 

27 HICK ,  Transcendence and Truth , cit. , pp. 102, 109.  



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO 213 
 

ISSN 2385-216X 

hanno rilevato che, nella misura in cui Hick insiste su questo punto, ammette in qualche modo 
che il Reale in sé stia in relazioni causali con i soggetti umani dell’esperienza religiosa ed eserciti 
poteri causali e questa considerazione non è puramente formale, ma è una tesi sostanziale sul 
Reale in sé, e pertanto è in tensione con la tesi di Hick che al Reale in sé si applicano solo concetti 
puramente formali.28  

Fra le altre difficoltà, dal punto di vista epistemologico la più seria per me resta quella re-
lativa alla ‘postulazione’ del Reale in sé, data anche la varietà dei criteri via via addotti da Hick 
per giustificarla. Nella migliore delle ipotesi la postulazione del Reale in sé può configurarsi come 
una sorta di argomento trascendentale, anche se Hick non la presenta in realtà come tale.29 In 
Religious Pluralism and Salvation (1988) si suggerisce veramente in un modo un po’ confuso la ca-
ratterizzazione di un procedimento «induttivo» a partire tuttavia dalla consueta interpretazione 
religiosa del mondo. La ragione addotta per ‘postulare’ il Reale in sé, ineffabile, è in realtà che un 
fondamento trascendente è necessario se le varie forme di esperienza religiosa non sono da ca-
tegorizzare come proiezioni puramente umane.30 Questa ragione è ribadita in A Christian Theology 
of Religions (1995)31 e in The Epistemological Challenge of Religious Pluralism (1997), dove è presente 
però anche il criterio pragmatico della postulazione del Reale in sé per rendere ragione dell’affi-
nità nelle diverse fedi dei contesti umani di trasformazione «dalla centralità dell’io alla centralità 
del Reale»32 (e nella letteratura critica è stata talvolta contestata anche l’adeguatezza di questa 
formula come interpretazione del concetto di salvezza nelle varie fedi). In An Interpretation of 
Religion (1989) il Reale in sé è postulato come presupposizione dell’esperienza e della vita reli-
giosa.33 In The New Frontier of Religion and Science (2006) il criterio pragmatico della «trasforma-
zione salvifica» per postulare una «comune fonte» di tale trasformazione diventa preminente o 

                              
28 QUINN – MEEKER  (eds.), The Philosophical Challenge of Religious Diversity ,  cit.,  “Introduc-

tion”, pp. 11-12. Cfr. anche W.J. WAINWRIGHT,  Competing Religious Claims , in W.E.  MANN (ed.),  The 

Blackwell Guide to the Philosophy of Religion , Blackwell,  Malden-Oxford 2005, pp. 220-241 (in part.,  

pp. 225-226).  

29 Si avvicina a questa impostazione Hick in Transcendence and Truth ,  dove tuttavia la condi-

zione previa  è sempre l’esclusione dell’ interpretazione dell’esperienza religiosa come «proiezione» 

e «immaginazione» invece che «risposta al Trascendente»  (Transcendence and Truth , cit. , pp. 110-

111).  

30 J.  HICK , Religious Pluralism and Salvation  <1988>, in  QUINN –  MEEKER (eds.),  The Philosophical  

Challenge of Religious Diversity , cit. , p. 61. Sulle difficoltà circa il ‘postulare’ il Reale, cfr. G. MAVRO-

DES , A Response to John Hick ,  in «Faith and Philosophy», XIV, 1997, pp. 291 e ss.  

31 J.  HICK ,  A Christian Theology of Religions , cit., pp. 27-28. Cfr. ID . , Reply , in HEWITT  (ed.), Prob-

lems in the Philosophy of Religion , cit. , p. 26.  

32 HICK ,  A Christian Theology of  Religions , cit. , p. 18. Cfr. ID . , The Epistemological Challenge o f  

Religious Pluralism , cit. , p. 34.  

33 HICK ,  An Interpretation of Religion , cit. , p. 350.  



214 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

esclusivo.34 C’è una circolarità (ammessa come inevitabile da Hick in modo discutibile, in The 
Theological Challenge of Religious Pluralism, su un punto specifico della sua ipotesi35) nel sostenere 
che il discorso religioso e l’esperienza religiosa non risultano «mere proiezioni immaginative» e 
hanno una cognitività e una valenza realistica in quanto sono una risposta al Reale in sé, e nel 
postulare d’altra parte il Reale in sé esattamente (verrebbe da dire come un’ipotesi ad hoc) affinché 
quella cognitività e valenza siano garantite.36 Non è casuale lo slittamento verso un criterio prag-
matico, quello dell’affinità delle grandi tradizioni religiose nei frutti morali e spirituali della 
fede.37 La ragione di fondo della postulazione del Reale in sé sembra essere in realtà la sua neces-
sità per la coerenza interna dell’ipotesi di Hick, per evitare il collasso dell’ipotesi in forme sgra-
dite di non-realismo teologico.38  

Quali conclusioni trarre da queste considerazioni? In uno dei suoi primi scritti nella dire-
zione del pluralismo religioso, The Outcome: Dialogue into Truth, dove la verità della credenza reli-
giosa è ancora prospettata chiaramente in modo non pragmatico e le due componenti della reli-
gione, l’esperienza religiosa e le credenze religiose, sono considerate «non separabili» e tuttavia 
fra loro «distinguibili», Hick così si esprime: «Dobbiamo confidare che il dialogo continuo risul-
terà un dialogo che arrivi alla verità e che in una comprensione più piena della verità le nostre 

                              
34 J.  HICK , The Theological Challenge of Religious Pluralism  <1997>, in Dialogues in  the Philosophy 

of Religion , cit. , p. 193; ID ., The New Frontier of Religion  and Science , cit. , p. 172.  

35 Cfr. HICK ,  The Theological Challenge of  Religious Pluralism , cit.,  p. 192.  

36 Cfr. HICK , Religious Pluralism and Salvation , cit.,  p. 61; ID . ,  Transcendence and Truth ,  cit.,  p.  

96; ID , The Theological Challenge of Religious Pluralism , cit. , p. 192; ID . , A Christian Theology of Religions , 

cit.,  p. 68.  

37 Cfr. HICK ,  An Interpretation of Religion , cit., pp. XXVI,  XXXIV, 14,  248, 373. Cfr. K. WARD ,  

Divine Ineffability , in SHARMA  (ed.), God,  Truth and Reality , cit., p. 220: «Once all knowledge of the 

noumenal is renounced, all criteria of the adequacy of religious beliefs must operate simply on a 

pragmatic basis, of what best suits our human needs and purposes». Cfr. H.A. NETLAND , Dissonant 

Voices.  Religious Pluralism and the Question of Truth ,  Regent College Publishing, Vancouver 1997, p. 

165: «The most significant question we can ask of any religion is whether its fundamental claims 

are true».  

38 Cfr. tuttavia S.B. TWISS , The Philosophy of Religious Pluralism , in QUINN –  MEEKER  (eds.), The 

Philosophical Challenge of Religious Diversity ,  cit., p. 85: «The “positive” reason justifying Hick’s pos-

iting of the noumenon is that the postulate is rationally necessary for the internal consistency of 

the pluralist hypothesis, and this seems to be a strong enough justification at this point ». HEB-

BLETHWAITE , John Hick and the Question of Truth in Reli gion , cit., p. 132, s i chiede invece se le res idue 

truth-claims  di Hick possano resistere alla minaccia di collasso «into redundancy in the light of 

purely expressivistic, constructivist,  alternatives».  



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO 215 
 

ISSN 2385-216X 

presenti dottrine in conflitto fra loro alla fine saranno trascese».39 Il dialogo interreligioso può 
risultare in realtà teologicamente fruttuoso, valendosi anche di contributi filosofici significativi, 
pur senza pervenire al superamento o annullamento delle differenze (come talvolta ammette lo 
stesso Hick, in tensione, come al solito, con altri aspetti del suo discorso40), nella misura in cui 
permette di superare i conflitti attraverso una maggiore conoscenza reciproca, la rimozione dei 
pregiudizi (che è anche un compito filosofico, alla luce di taluni significativi contributi recenti41), 
la ricerca degli elementi comuni alle fedi, insieme a una ‘valutazione serena e rispettosa delle 
differenze’, grazie anche alla condivisione di un’‘etica del rispetto’, evitando due «scogli», per 
riprendere una metafora recentemente usata, sulla scorta di MacIntyre, da Christophe Rouard, 
quello di una falsa sintesi che negherebbe le differenze e quello di una discontinuità totale che 
negherebbe l’esistenza di un patrimonio comune di senso e di riferimenti.42  

Sul piano prettamente filosofico penso che sia inevitabile qualcosa come il ‘philosophical 
assessment’ proposto da Basinger43 indipendentemente dalla posizione da lui assunta, a partire 
da una considerazione razionale critica del naturalismo ontologico come ‘metafisicamente’ inac-
cettabile (una critica importante nel contesto contemporaneo non solo per il teismo cristiano, 
ma per ‘tutte’ le fedi religiose che implichino una dimensione soprannaturale44) e l’applicazione 

                              
39 J.  HICK ,  The Outcome: Dialogue into Truth , in ID .  (ed.),  Truth and Dialogue. The Relationship 

between World Religions , Sheldon Press, London 1974, pp. 149, 155. 

40 Cfr. HICK , A Christian Theology of Religions. The Rainbow of Faiths , cit.,  p. 2: «The aim of 

theological and philosophical dialogue is not necessarily to come to an agreement –  though this of 

course is much to be desired, and sometimes happens – but to locate the differences more precisely 

and to see what the pros and cons of a question are ». 

41 Ad es. K. DORMANDY , Resolving Religious Disagree ments : Evidence and Bias , in «Faith and Phi-

losophy», XXXV, 2018, pp. 56-83. 

42 C.  ROUARD , En quête de vérité.  Alasdair MacIntyre, inspirateur d’une théologie fractale ,  in «Nou-

velle Revue Théologique», CXXXIX, 2017, p. 271; A. MACINTYRE , After Virtue , Duckworth, London 

19852,  «Postscript», pp. 276-277; ID . ,  Whose justice? which rationality? ,  Duckworth, London 1988; ID . , 

Three Rival Versions of Moral Enquiry , Duckworth, London 1990. Cfr. B. WHITE , MacIntyre,  Religion, and 

Dialogue .  Three Rival Versions as a Model for Interreligious Dialogue  in «Studies in Interreligious 

Dialogue», XXIV, 2014, pp. 135-151. Cfr. D. BURTON , A Buddhist Perspective ,  in MEISTER  (ed.) , The Ox-

ford Handbook of Religious Diversity ,  cit.,  p. 334.  M.A.  SPICA ,  Language, belief and plurality ,  in «Inter-

national Journal for Philosophy of Religion», LXXXIII, 2018, pp. 169 -181, avanza una proposta in  

vista di «a more nuanced and accurate understanding of religious diversity, while respecting the 

differences between religions, and it can do so without closing the door to peaceful and creative 

coexistence between them».  

43 Cfr. BASINGER , Religious Diversity.  A Philosophical Asses sment , cit.  

44 Per un esempio recente, cfr. M.  WAHLBERG,  A Cosmological Argument Against Physicalism ,  in  

«European Journal for Philosophy of Religion », IX, 2017, pp. 165-188. Cfr.  W.P.  ALSTON , Perceiving 



216 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

di ovvi criteri razionali per la considerazione delle religioni, a partire dalla coerenza interna e 
dalla capacità di rendere conto di aspetti fondamentali dell’esistenza.45 Considerando l’‘incom-
patibilità’ del naturalismo ‘ontologico’ con il teismo o con qualsiasi riferimento a una dimensione 
soprannaturale (un punto sottolineato anche da Schellenberg, pur nella sua particolare posi-
zione, quando sostiene che se è vero quello che definisce ultimism, allora il naturalismo filosofico 
è falso46) e la circostanza che di fatto la maggior parte delle principali obiezioni al teismo nella 
contemporanea filosofia della religione provengono dal naturalismo, la rinascita recente della 
teologia naturale avvenuta in ambito analitico, non senza la consapevolezza delle tradizionali 
obiezioni mosse ad essa in ambito filosofico e teologico, offre di per sé dei criteri per una valuta-
zione critica della struttura metafisica del naturalismo. Un aspetto importante di tale assessment 
è quindi la riabilitazione in qualche modo della postura filosofica propria della teologia razionale 
(specialmente in rapporto al tema, sopra evidenziato, del naturalismo), della teologia filosofica, 
nonché di una riflessione sistematica sulla ragionevolezza della fede, in contesti non razionali-
stici o evidenzialistici e aperti alla dimensione del mistero, una prospettiva, come hanno recen-
temente sottolineato anche De Cruz e De Smedt, gli autori di A Natural History of Natural Theology,47 
che non necessariamente è limitata alla tradizione culturale dell’Occidente (in una rivista come 
“Asian philosophy” è possibile imbattersi, oltre che in studi comparativi, utili e interessanti an-
che nella prospettiva della diversità religiosa, in saggi come quello di Matthew R. Dasti su Indian 
Rational Theology; Dasti ha contribuito anche al volume The Routledge Companion to Theism con un 
saggio Asian Philosophy, incentrato sulle varie manifestazioni del teismo in Asia e particolarmente 
in India).48 Naturalmente, occorre tenere conto del problematico contesto contemporaneo, dove 

                              
God ,  Cornell U.P.,  Ithaca - London 1991, p. 263: «To be sure, there is significant overlap. They are 

united, as against naturalism, in recognizing a reality that transcends the natural world and is of 

supreme concern to us». 

45 Cfr. A.  AGUTI , Filosofia della religione , La Scuola, Brescia 2013, pp. 373 -376.  

46 J.L. SCHELLENBERG , A modest solution to the problem of religious disagreement , in «International 

Journal for Philosophy of Religion», LXXXII, 2017, p. 279; ID . ,  The Will  to  Imagine , Cornell U.P., Ithaca 

2009, p. 32. 

47 H. DE CRUZ &  J.  DE SMEDT ,  Naturalizing natural theology ,  in «Religion, Brain & Behavior», VI,  

2016, p. 355. Cfr. H.  DE CRUZ –  J.  DE SMEDT ,  A Natural History of Natural Theology , MIT Press, Cambridge, 

Mass., London 2015, pp. 43, 61.  

48 M.R. DASTI , Indian Rational Theology: Proof,  Justif ication, and Epistemic Liberality in Nyāya’s  

Argument for God ,  in «Asian Philosophy», XXI, 2011, pp. 1 -21; ID . , Asian Philosophy , in CH .  TALIAFERRO 

-  V.S.  HARRISON -  S.  GOETZ  (eds.) , The Routledge Companion to Theism , Routledge, New York – Abingdon 

2013, pp. 23-37. Cfr. R. RE MANNING ,  Natural Theology Reconsidered (Again) , in «Theology and Science», 

XV, 2017, p. 299: «I f ind promise for the future of natural theology in that work for which the reach 

of the ‘theological  circle’ is wider than any one particular religious tradition and that ranges in-

clusively across nature and culture and across religions without lapsing into mere description».  



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO 217 
 

ISSN 2385-216X 

trova riscontro una posizione come quella, discutibile, di Herman Philipse, che da un lato giudica 
la teologia naturale necessaria per la soluzione della questione della diversità religiosa, dall’altro 
contesta, dal punto di vista ateistico, la plausibilità delle sue formulazioni.49  

Nell’Introduzione al volume, da loro curato, The Cambridge Companion to Christian Philosophi-
cal Theology, dove evidentemente, come avviene spesso nella contemporanea filosofia analitica 
della religione, l’espressione ‘teologia filosofica’ non è sinonima di ‘teologia naturale o razio-
nale’,50 ma denota una branca dell’intero campo della filosofia della religione, Charles Taliaferro 
e Chad Meister fanno alcune osservazioni significative sul tema della riflessione filosofica interna 
a una determinata fede religiosa, partendo dalla fede cristiana. Essi rilevano che oggi filosofi che 
si rifanno a tradizioni diverse, ebraica, cristiana, islamica, induista, buddhista, non solo riflet-
tono su temi che sono di comune interesse fra le religioni, ma si occupano anche di temi che 
sorgono all’interno delle loro religioni. In questo senso il loro volume si occupa delle credenze e 
delle pratiche cristiane, ma, a loro giudizio, l’impresa di una teologia filosofica cristiana non è 
limitata a filosofi o studiosi cristiani. «Non solo molte dottrine cristiane sono condivise da altre 
tradizioni religiose e pertanto lo studio della teologia filosofica cristiana può contribuire alla 
riflessione filosofica su altre fedi teistiche – essi osservano –, ma dovremmo chiarire che la teo-
logia filosofica cristiana non è la stessa cosa dell’apologetica cristiana».51 L’indagine filosofica 
può in questo senso mostrare la possibilità di uno sviluppo della dimensione di apertura e di 
confronto partendo dall’interno delle religioni stesse.52 

Un altro aspetto di tale assessment è infine una riconsiderazione filosofica dell’esperienza 
religiosa: se il costruttivismo fosse vero, sarebbe esclusa la possibilità di distinguere significati-
vamente fra esperienza e interpretazione, non ci potrebbero essere esperienze numinose comuni 
fra le diverse tradizioni religiose (non a caso Hick si è sforzato tenacemente di dissociarsi dal 

                              
49 Cfr. H. PHILIPSE , God in the Age of Science? A Critique of Religious Reason , Oxford U.P., Oxford 

2012. Per una critica a Philipse, cfr. G. VAN DEN BRINK , What is Wrong with Revelation? Herman Philipse 

on the Priority of Natural Theology ,  in «Philo», XVI, 2013, pp. 24 -41. 

50 Cfr. M. MICHELETTI , La teologia razionale nella fi losofia analitica , Carocci,  Roma 2010, cap. I.  

51 Ch. TALIAFERRO  – C. MEISTER  (eds.) , The Cambridge Companion to Christian Ph ilosophical Theol-

ogy,  Cambridge U.P.,  Cambridge 2010, “Introduction”, p. XIII.  Uno studioso indiano, Ankur Barua, 

in The Problem of Criteria  and the Necessity of Natural Theology , «The Heythrop Journal», LIV, 2013, 

pp. 166-180, collega la questione della diversità religiosa con una riformulazione della teologia 

naturale, che si avvicina molto ad essere una versione della ‘teologia filosofica cristiana ’ . Cfr. an-

che A.E. MCGRATH,  Re-imagining Nature. The Promise of a Christian Natural Theology ,  Wiley Blackwell,  

Malden-Oxford 2017. 

52 Cfr. A. FABRIS , Filosofia delle religioni , Carocci,  Roma 2012, p. 131. Cfr. J .  COTTINGHAM ,  The 

Spiritual Dimension , Cambridge U.P.,  Cambridge 2005, p. 167: «If  a religious stance is to preserve its 

vital moral core, zeal for dogma must always be tempered by openness to the possibility of learning 

from others, and above all respect and compassion for all humankind ». 



218 MARIO MICHELETTI 
 

ISSN 2385-216X 

costruttivismo, prendendo le distanze dalle posizioni di Braithwaite, Phillips e Cupitt,53 pur in 
mezzo a notevoli tensioni e difficoltà interne al suo pensiero); il fatto che le descrizioni delle 
esperienze siano espresse in vocabolari religiosi diversi, come osserva Swinburne, non significa 
‘necessariamente’ che siano in conflitto.54  

In questo spirito la riflessione filosofica, restando fedele alla sua dimensione argomentativa 
e critica, con le sue proprie caratteristiche, in congiunzione con una rigorosa etica del rispetto, 
può contribuire significativamente al dialogo costruttivo e al confronto fra le religioni. 

 
 
 

micheletti@unisi.it 
 

(Università di Siena) 

                              
53 Cfr. H ICK ,  An Interpretation of Religion , cit.,  pp. 193 e ss.,  198 e ss.  

54 R. SWINBURNE , The Existence of  God , Clarendon Press, Oxford 2004², p. 316; J .I. GELLMAN , Mys-

ticism and Religious Experience , in W.J. WAINWRIGHT (ed.), The Oxford Handbook of Philosophy of Religion , 

Oxford U.P., Oxford 2005, pp. 148, 150; J .L. GELLMAN , Experience of God and the Rationality of Theistic 

Belief ,  Cornell U.P.,  Ithaca and London 1997, p. 105. Cfr.  J.  HICK ,  Religious Diversity as Challenge and 

Promise,  in J. HICK  – H. ASKARI  (eds.), The Experience of Religious Diversity , Gower, Brookfield 1985,  

pp. 3-24 (in part.,  pp. 23-24). Cfr. K.E. YANDELL , The Diversity of Religious Experience ,  in MEISTER  (ed.),  

The Oxford Handbook of Religious Diversity , cit. , p. 97.  



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 219-232 

ISSN 2385-216X 

ANDREA AGUTI 

IL DIALOGO INTERRELIGIOSO 
E LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 

INTERRELIGIOUS DIALOGUE AND THE QUESTION OF TRUTH 

In this article, I approach the question of truth in the interreligious dialogue. The contribu-
tion is divided into three sections: in the first, I clarify what I mean by “dialogue” and by 
“interreligious dialogue” from a philosophical point of view. In the second, I address some 
problems relating to religious disagreement and reflect on what allows the question of truth 
to be maintained within the interreligious dialogue. In the third, I argue that, given certain 
conditions, an apologetic attitude is not only possible but necessary within the interreligious 
dialogue. The general thesis that I intend to support is that the question of truth is crucial 
to interreligious dialogue. 

I. PREMESSA 

In questo contributo affronto la questione della verità nel dialogo interreligioso, che mi 
sembra decisiva per chi riflette sulla natura e gli scopi di quest’ultimo dal punto di vista filosofico 
e in particolare della filosofia della religione. 

Articolerò il contributo in tre punti: nel primo, illustrerò quello che intendo con ‘dialogo’ 
e con ‘dialogo interreligioso’ in una prospettiva filosofica. Nel secondo, tratterò di alcuni pro-
blemi attinenti al disaccordo in ambito religioso e rifletterò sulle condizioni che consentono di 
mantenere la questione della verità come significativa all’interno del dialogo interreligioso. Nel 
terzo, sosterrò che, date certe condizioni, un’attitudine apologetica non soltanto è possibile, ma 
è perfino necessaria all’interno del dialogo interreligioso. La tesi generale che intendo sostenere 
è che la questione della verità deve rimanere centrale nel dialogo interreligioso affinché esso sia 
reale e non fittizio.   

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

II. DIALOGO E DIALOGO INTERRELIGIOSO 

Per illustrare il primo punto, cioè che cosa intendo con ‘dialogo’ e con ‘dialogo interreli-
gioso’, prendo spunto da una definizione e alcune distinzioni di Vittorio Hösle, contenute in due 
pubblicazioni da lui dedicate proprio al tema del dialogo e del dialogo filosofico.  

Che cosa è un dialogo? Nella maggiore delle due pubblicazioni, Hösle ricorda la definizione 
di dialogo offerta da Isodoro di Siviglia: «Dialogus est conlatio duorum vel plurimorum, quem 
Latini sermonem dicunt».1 Nel suo significato più ampio, che va oltre quello di genere letterario 
specifico, il dialogo è dunque una discussione o una conversazione fra due o più persone, cioè 
un’interazione sociale realizzata mediante il linguaggio. Quali sono le finalità del dialogo? Se-
condo Hösle, che riprende una distinzione di Schleiermacher nelle lezioni sulla Dialettica, esse 
sono essenzialmente tre: una finalità pratica, rivolta cioè al conseguimento di un qualche obiet-
tivo concreto (talk), una finalità libera da risvolti pratici e orientata alla reciproca conoscenza 
degli interlocutori – quella che Schleiermacher definisce «das freies Gespräch»2 e che in inglese 
Hösle chiama conversation – e infine la finalità di acquisire la conoscenza della verità (discourse).3 

Senza togliere valore e importanza ai primi due tipi di dialogo, è ovvio che, dal punto di 
vista filosofico, è il terzo tipo, quello che mira alla conoscenza della verità, il più rilevante. Un 
dialogo filosofico è trivialmente da intendere come una discussione su questioni filosofiche, ma 
una discussione di questo tipo si realizza a partire dall’assunto che, quale che sia il tema in que-
stione, ci sia una verità da conoscere e che, mediante il confronto argomentativo, cioè la dialet-
tica, si possa muovere alla scoperta di essa.4 Nel dialogo filosofico ne va quindi, platonicamente, 
del passaggio dalla doxa all’episteme, schleiermacherianamente del procedere del pensiero puro 
«in direzione del sapere»5 o quanto meno, gadamerianamente, della «comprensione sulla cosa» 

                              
Oltre a due anomini revisori, ringrazio Vittorio Hösle per il feedback  positivo sulle tesi so-

stenute in questo saggio, Marco Damonte per l’indicazione di alcuni punti da chiarire e soprattutto 

Daniele Bertini per i suoi commenti  e per le sue osservazioni critiche.  

1 V.  HÖSLE , The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics , Notre Dame University 

Press, Notre Dame IN 2012 [or. ted. Der Philosophische Dialog. Eine Poetik und Hermeneutik , Beck, 

München 2006], p. 39. Di questo testo è uscita nel frattempo la traduzione italiana che non ho 

potuto consultare. Cfr. V.  HÖSLE ,  Il  dialogo fi losofico.  Una poetica e un’ermeneutica ,  Morcelliana, Bre-

scia 2021.  

2 F.  SCHLEIERMACHER ,  Kritische Gesamtausgabe. Vorlesungen über die Dialektik ,  hg. von A. Arndt, 

Teilband 1, de Gruyter, Berlin 2002, p. 362.   

3 V.  HÖSLE , Success Criteria for Different Forms of Dialogue , in “Neue Zeitschrift für systemati-

sche Theologie und Religionsphilosophie”, LX, 2018, 1, pp. 1 -20, in particolare p. 7 .  

4 Cfr. C.  BRUAIRE , La dialectique , PUF, Paris 1985, p. 15.  

5 F.  SCHLEIERMACHER , Kritische Gesamtausgabe. Vorlesungen über die Dialektik ,  cit.,  p. 361.  



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 221 
 

ISSN 2385-216X 

che mette in secondo piano le opinioni individuali.6  
La ricerca della verità e la veridicità, ovvero la conformità di quello che asseriamo con ciò 

che riteniamo vero, sono dunque condizioni fondamentali del dialogo filosofico, ma a queste, 
come osserva Hösle sulla scia di Jürgen Habermas,7 vanno aggiunte altre due, che sono la com-
prensibilità e la correttezza morale. Se la prima condizione appare ovvia, perché evidentemente 
non c’è dialogo dove gli interlocutori, per qualche motivo, non riescono a capirsi, la seconda lo è 
di meno. Il dialogo presenta indubbiamente un risvolto etico che attiene al rispetto dovuto verso 
l’interlocutore. Quest’ultimo comprende diverse cose: l’effettiva apertura a quello che l’altro ha 
da dirci, la rinuncia alla tentazione di umiliare l’interlocutore, facendo mostra della nostra co-
noscenza o approfittando di una qualche condizione di superiorità nei suoi confronti, la disponi-
bilità a rivedere le nostre opinioni. A questo riguardo, nella sua Filosofia del dialogo, Guido Calo-
gero ha affermato giustamente che  

 
lo spirito del dialogo è lo spirito dell’intendimento. Se uno parla solo perché gli piace sentire le sue 

parole, egli non dialoga, ma tutt’al più vive un’esperienza estetica (…). Se uno parla solo perché gli altri 
accolgano quel che dice, egli non dialoga, ma predica. Se uno parla solo per dimostrare agli altri che hanno 
torto, egli non dialoga, ma guerreggia.8 

 
Il risvolto etico del dialogo, e quindi la sua correttezza morale, non è tuttavia da confondere 

con quella che Hösle chiama ‘etichetta’, cioè con l’insieme delle procedure tese ad assicurare un 
dialogo simmetrico o paritario tra gli interlocutori. La finalità della verità, infatti, introduce nel 
dialogo una asimmetria sostanziale data proprio dalla distinzione tra verità e errore. In un dia-
logo che mira alla verità non si deve quindi mancare di rispetto all’interlocutore, ovvero dero-
gare al principio della correttezza morale, ma si può mancare di ‘etichetta’. A questo proposito, 
Hösle cita come casi esemplificativi l’atteggiamento di Socrate, che nei suoi dialoghi è spesso 
accusato dai suoi interlocutori di «mancanza di urbanità (agroikia)», e per il quale «la verità è (…) 
più importante di ogni etichetta»,9 ma anche quello presente nel Libro del Gentile e dei tre Savi di 
Raimondo Lullo, dove l’interlocutore cristiano interrompe nella sua presentazione il mussul-
mano, nonostante il preliminare accordo contrario in tal senso. Il rispetto da parte degli interlo-
cutori delle procedure stabilite per assicurare un dialogo simmetrico e paritario non è quindi 
indice della loro vicinanza alla verità, così come la loro mancata osservanza non lo è del fatto che 

                              
6 H.  G.  GADAMER , Wahrheit und Methode , Mohr, Tübingen 1972 3;  tr. it. Verità e metodo , Bom-

piani, Milano 1983, p. 344.  

7 Cfr. V.  HÖSLE ,  The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics ,  cit. , p. 374, con rife-

rimento a J.  HABERMAS , Wahrheitstheorien , in Wirklichkeit und Reflexion. Walter Schulz zum 60. Geburts-

tag , hg. von H. Fahrenbach, Neske, Pfulling en 1973, pp. 211-265. 

8 G.  CALOGERO , Filosofia del dialogo , Edizioni di Comunità, Milano 1962, p. 115.  

9 V.  HÖSLE , The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics ,  cit.,  p. 379.  



222 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

essi si stiano sbagliando.10   
Ora, quando la questione dell’‘etichetta’ sopravanza quella della verità, e questo è quello 

che accade per lo più nel tempo del ‘politicamente corretto’, cioè nel nostro tempo, l’autentico 
dialogo filosofico risulta compromesso. Ha quindi perfettamente ragione Hösle quando, nella 
conclusione del suo libro, scrive che  

 
in una situazione in cui ogni affermazione che cerca di essere qualcosa di più di un’opinione è presa 

principalmente come un affronto all’eguaglianza e non come un’ascesa nella sfera intellettuale che pre-
cisamente ignora le differenze personali, la conversazione filosofica e il dialogo filosofico non hanno un 
tempo facile. Soltanto in culture universaliste che danno posto ad un elitismo meritocratico e nelle quali 
individui selezionati mostrano mutuo rispetto gli uni per gli altri, cercando di imparare l’uno dall’altro, 
la conversazione può avere una fioritura sostanziale.11 

 
Questa conclusione di Hösle è utile anche per chiarire alcuni equivoci che attengono al 

modo con cui il dialogo interreligioso è per lo più inteso oggi.  
La definizione di dialogo e la distinzione tra le diverse finalità del dialogo che Hösle ha 

offerto valgono ovviamente anche per il dialogo interreligioso: così, il dialogo interreligioso è 
una conversazione tra due o più persone che appartengono a religioni diverse intrapresa con una 
delle tre finalità sopra richiamate. Gran parte dei dialoghi interreligiosi odierni appartengono 
alle prime due specie menzionate in precedenza: sono, cioè, dialoghi che o presentano una fina-
lità pratica, seppure di alto significato, come può essere l’impegno per la pace nel mondo o la 
salvaguardia dell’ambiente, oppure sono occasioni di conoscenza reciproca. Queste due tipologie 
di dialogo sono necessarie e importanti, ma non arrivano a toccare la questione della verità che, 
in ultima analisi, è quella decisiva sul piano religioso, filosofico e esistenziale.  

La tendenza prevalente a concepire il dialogo interreligioso nei primi due sensi e una dif-
fusa ritrosia ad impegnarsi con il terzo, sono atteggiamenti correlati e dipendono dal fatto che, 
nella condizione culturale odierna in Occidente, le condizioni che guidano quest’ultimo tipo di 
dialogo sono sempre più difficili ad essere riconosciute e adempiute. Nel dialogo che mira alla 
verità gli interlocutori non manifestano soltanto un atteggiamento di apertura e di rispetto re-
ciproco, ma si confrontano su quello che credono vero. Tuttavia, le guerre di religione moderne, 
così come la violenza del fondamentalismo religioso sempre risorgente, hanno convinto molti 
che qualsiasi confronto su ciò che si ritiene vero in ambito religioso sia destinato a generare dei 
conflitti e quindi da evitare. Questa opinione prevalente ha così indotto un atteggiamento scet-
tico sulla possibilità di mirare alla verità nel dialogo interreligioso, anche quando, per farlo, si 
usano argomenti razionali che non si appellano all’autorità vigente in ciascuna delle tradizioni 
religiose.  

Eppure proprio questa sembra la principale condizione perché si possa instaurare un dia-
logo autentico anche in ambito religioso, poiché, come ancora Hösle osserva, «una conversazione 

                              
10 Cfr. ivi, p. 315.  

11 Ivi,  p. 462.  



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 223 
 

ISSN 2385-216X 

in cui i partecipanti si appellano a premesse che solo essi riconoscono è destinata al fallimento».12 
Per questo, nel dialogo interreligioso finalizzato alla verità, «l’assunzione di una ragione che tra-
scende credenze fattuali è (…) il presupposto necessario per una conversazione sulla religione 
che cerca di essere più che uno scambio di reciproche assicurazioni sul fatto che l’uno è nel giusto 
e l’altro si sbaglia».13 I dialoghi interreligiosi in età medioevale, come quello già ricordato di Lullo, 
o quello di Abelardo,14 pur nella loro mancanza di ‘etichetta’, assolvono a queste condizioni, che 
consentono di finalizzare il dialogo alla verità e per questo lo rendono autentico sia in quegli 
elementi che manifestano l’accordo tra gli interlocutori sia in quelli che manifestano il disac-
cordo.15 Il fatto che il disaccordo rimanga nonostante gli argomenti messi in comune non deve 
quindi né sorprendere né scoraggiare dall’utilizzarli. Essi, come ha osservato Ninian Smart, in-
dicano l’esistenza di criteri di verità nel dialogo interreligioso anche quando manchino di per-
suadere l’interlocutore.16 

III. ACCORDO E DISACCORDO NEL DIALOGO INTERRELIGIOSO 

L’opinione sopra menzionata, che intende il confronto sulla verità in ambito religioso come 
inutile e perfino pericoloso, non è che un’opinione, anche se piuttosto diffusa. La si può trovare 
fra i credenti, come in chi adotta un atteggiamento critico verso la religione: ai primi le diffe-
renze tra le credenze centrali delle diverse religioni appaiono incommensurabili e quindi inca-
paci di produrre tanto un accordo quanto un disaccordo, ai secondi lo spettacolo della diversità 
religiosa offre un ulteriore argomento contro la verità della religione in generale. Tuttavia, que-
ste visioni sono parziali: in ambito religioso, esattamente come in altri ambiti del sapere e dell’at-
tività umani, non regna soltanto il disaccordo, ma anche l’accordo. Per fare soltanto qualche 
esempio: i monoteismi occidentali concordano sulle proprietà da attribuire a Dio (eterno, onni-
potente, onnisciente ecc.), le grandi religioni mondiali riconoscono la validità di comuni precetti 
etici, tutte le religioni sono d’accordo sul fatto che la vita umana riceve un senso se si orienta a 
qualche dimensione trascendente.  

                              
12 Ivi,  p. 419.  

13 Ivi,  p. 421.  

14 Cfr. ABELARDO , Dialogo tra un fi losofo,  un giudeo e un cristiano , Rizzoli,  Milano 1992.  

15 Hösle ha messo ben in evidenza i tratti che accomunano i dialoghi interreligiosi di Abe-

lardo e Lullo a quelli  della prima modernità, come il De pace fidei  (1453) di Cusano e il Colloquium 

heptaplomeres  (1587) di J .  Bodin, ma anche le differenze, che consistono soprattutto, per quest’ul-

timo, nell’emergere di un esito scettico del dialogo che prefigura l’atteggiamento moderno e con-

temporaneo sopra richiamato. Cfr. V.  HÖSLE , God as Reason. Essays in Philosophical Theology , Notre 

Dame University Press, Notre Dame IN 2012 , cap. X, pp. 223-249.  

16 Cfr. N.  SMART ,  World Religions. A Dialogue , Penguin Books, Baltimore 1966, p. 16.  



224 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

La compresenza di accordo e disaccordo in ambito religioso è però, almeno prima facie, qual-
cosa di diverso da quella che si potrebbe qualificare come una concordia discors:17 quest’ultima, 
secondo il significato suggerito dal detto oraziano, è un’armonia che risulta da elementi contra-
stanti, ed è, in quanto tale, già un’interpretazione della diversità religiosa. Chi sostiene che il 
dialogo interreligioso manifesta o debba manifestare una concordia discors sostiene che o esiste 
già ora un’armonia soggiacente al fondo dell’apparente diversità religiosa, intuibile a chi è ca-
pace di riconoscerla, oppure che essa scaturirà come risultato dal dialogo stesso. L’idea implicita 
in questa seconda possibilità è che, a patto che le religioni dialoghino, come forse non hanno 
fatto in passato, il risultato del dialogo non potrà essere che quello di una concordia sostanziale 
tra esse. Nel primo caso la concordia discors è il frutto di una scoperta, nel secondo è il frutto di 
una costruzione dialogica. 

Tralascio di considerare la prima possibilità per due motivi: in primo luogo, perché postula 
la presenza di un’armonia noumenica che è da tutta da dimostrare di fronte al disaccordo feno-
menico, in secondo luogo perché, non potendo dimostrarla, si affida a quella che si potrebbe 
chiamare una sensibilità ‘mistica’,18 la quale non che può che rendere superfluo il dialogo stesso, 
cioè l’interazione linguistica.19 Concentro invece l’attenzione sulla seconda: la concordia, ovvero 
l’accordo tra i dialoganti, deve essere il fine normativo del dialogo? A mio giudizio no. Come ho 
detto in precedenza, la finalità del dialogo interreligioso che non mira a un obiettivo pratico o 
alla reciproca conoscenza non è l’accordo, bensì la verità. L’accordo ha valore soltanto se è un 
indizio della verità, non per sé stesso.   

                              
17 Mi riferisco qui in particolare a lle tesi svolte nel libro di R.  CELADA BALLANTI , Filosofia del  

dialogo interreligioso , Morcelliana, Brescia 2020, in particolare pp. 19 ss.  

18 Così definisce giustamente quest’attitudine C.  CORNILLE , The Im-possibility of Interreligious 

Dialogue ,  The Crossroad Publishing Company, New York 2008, p. 120.  

19 L’esito ‘mistico’ è da vedere anche nel tradizionalismo o n el cosiddetto perennialismo, 

cioè in quella concezione che considera le diverse tradizioni religiose come manifestazioni storiche 

di principi metafisici  di ordine universale. Questo esito è la diretta conseguenza del primo aspetto 

richiamato nel testo, cioè della difficoltà a dimostrare, a partire dal piano storico -fenomenologico, 

l’unità che si suppone stia alla base delle diverse religioni. Su questo pi ano si danno infatti soltanto 

delle somiglianze, così come delle differenze, m a non certo un’unità. Di conseguenza , l’unità è 

trasportata sul piano trascendente o metafisico, ma al tempo stesso sottratta all’analisi razionale, 

logica, che ancora la volta la scomporrebbe in forme diverse , istituendo una contrapposizione fra 

esse. Alla luce di questo assunto, le differenze tra le religioni possono essere relativizzate, poiché, 

come afferma R. Guénon « l’unità, per chi sappia vederla, è dappertutto sotto la div ersità» (R.  

GUÉNON , Orient et Occident , Les Èditions Véga/La Maisnie, Paris 1924; tr. it. Oriente e Occidente , Luni, 

Milano 2005, p. 175).  Questo esito ‘mistico’ non va ovviamente confuso con il misticismo nel quale 

«l’ individu se borne à recevoir simpleme nt ce qui se présente à lui” (R. Guénon, Aperçus su l ’initia-

tion , Les Éditions Traditionelles, Paris 1952, p. 17), che contrasta con la via iniziatica propria del 

tradizionalismo.  



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 225 
 

ISSN 2385-216X 

Su questo punto mi sembra che anche la posizione di Hösle, che pure ho seguito finora, 
presenti un aspetto di ambiguità: egli sostiene una concezione dialettica del dialogo (che, come 
ho detto, si ispira a Schleiermacher) come via media per superare le posizioni contrapposte del 
dogmatismo e dello scetticismo. Partendo da diversi punti di vista, scrive Hösle, nel dialogo «ar-
riveremo a modificare le nostre credenze basiche» per raggiungere una «convergenza di esse».20 
Il fine ultimo del dialogo è quindi l’accordo fra i dialoganti, che – osserva Hösle – «incrementa la 
probabilità che la verità sia stata scoperta».21 Ma se l’accordo incrementa soltanto la probabilità 
di scoprire la verità, ciò significa che quest’ultima non scaturisce dall’accordo stesso. Indubbia-
mente il raggiungimento dell’accordo è auspicabile e la sua ricerca è un aspetto che si connette 
al risvolto etico del dialogo, ma il punto in questione è se l’accordo si sostituisca alla verità come 
fine del dialogo.  

Ho l’impressione che l’ambiguità su questo punto dipenda dal fatto che la concezione del 
dialogo proposta da Hösle non opta in modo chiaro tra una teoria idealistica della verità e una 
realistica. In una teoria idealistica la coerenza è il criterio della verità, poiché questa dipende 
dalla fondamentale compatibilità di tutte le posizioni in gioco nel dialogo. Per questo, il dialogo 
deve muovere verso una ‘fusione di orizzonti’ e il momento in cui si raggiunge l’accordo è anche 
quello in cui si raggiunge la verità. Il risultato di questo accordo sul terreno religioso non può 
che essere quello di una religione comune, comunque essa sia intesa.22 Se invece si sostiene che 
il consenso aumenti soltanto la probabilità di scoprire la verità, come fa Hösle, allora si respinge 
una teoria idealistica della verità e se ne accetta una realistica. Per quest’ultima la verità dipende 
dalla corrispondenza di quello che pensiamo e diciamo con lo stato di cose a cui di volta in volta 
ci riferiamo. Così, se nel dialogo interreligioso si discute sulla natura di Dio, vere saranno quelle 
credenze che corrispondono alla natura di Dio e false quelle che non corrispondono ad essa, e 
questo indipendentemente dalla difficoltà a stabilire la vera natura di Dio.  

                              
20 V.  HÖSLE , Success Criteria for Different Forms of Dialogue , cit. p. 16.  

21 Ivi,  p. 19.  

22 In effetti, Hösle, al termine della sua analisi dei dialoghi interreligiosi medievali e della 

prima modernità, considera l’obiettivo di una ‘religione comune ’  o almeno di un suo «equivalente 

funzionale» (V.  HÖSLE ,  God as Reason. Essays in Philosophical Theology ,  cit.,  p. 249) come un obiettivo 

ancora oggi perseguibile, per quanto, come egli riconosca, il suo carattere elitario e aristocratico 

rappresenti un impedimento alla sua diffusione sul piano storico. Mi sembra che su questo punto 

la prospettiva di Hösle riproduca i limiti dell’ ideale moderno di una religione naturale o razionale,  

un costrutto intellettuale destinato a rimanere  patrimonio di pochi dotti e che, quando non viene 

semplicemente elaborato a tavolino dai filosofi,  ma scaturisc e direttamente dal dialogo interreli-

gioso, cioè dall’ interazione fra i rappresentanti delle diverse religioni, non può che assumere un 

carattere sincretistico. Al sincretismo religioso, del resto, mira esplicitamente uno dei maggiori 

rappresentanti del pluralismo religioso contemporaneo, cioè il  teologo cristiano P. Schmidt -Leu-

kel. Cfr. P.  SCHMIDT-LEUKEL ,  Religious Pluralism & Interreligious Theology: The Gifford Lectures –  An Ex-

tended Edition , Orbis Books, Maryknoll, New York 2017.  



226 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

In questo contesto non c’è spazio per una religione comune, intesa come sintesi delle di-
verse prospettive religiose, per quanto questo non escluda affatto una pluralità di credenze e 
nemmeno la prospettiva di una convergenza totale. Questa convergenza, se si realizza, dice 
dell’unità e non semplicemente dell’armonia riguardo a ciò che si crede vero. Tuttavia, la plura-
lità delle credenze è contenuta nel perimetro della verità soltanto nella misura in cui queste ul-
time non sono contraddittorie. Due credenze contraddittorie, infatti, non possono essere en-
trambe vere. Il dialogo interreligioso che nutra come finalità la verità deve quindi ammettere la 
possibilità dell’errore, poiché, come ha osservato Roger Trigg, «quando l’errore è impossibile, 
ogni credenza o teoria è buona come un’altra e non importa quale uno tenga [per vera]».23 Senza 
la possibilità dell’errore, l’esito del dialogo, anche di quello interreligioso, è l’indifferenza e 
l’esito dell’indifferenza è in ultimo il nihilismo, cioè l’annullamento del valore di ciò che viene 
creduto. 

Ora, i modi per estromettere la possibilità dell’errore nel dialogo interreligioso sono mol-
teplici. Qui vorrei sinteticamente accennare a quelli principali.  

Il primo è quello dello scetticismo religioso. Nel dibattito attuale sul disaccordo in ambito 
religioso, che è molto fiorente,24 una posizione significativa è quella che si ispira alla tesi di Ri-
chard Feldman,25 per la quale in presenza di un disaccordo tra cosiddetti pari epistemici, cioè tra 
persone che hanno lo stesso grado di competenza, di informazione e di sincerità nel dialogo, la 
cosa più ragionevole da fare è astenersi dal considerare l’una o l’altra posizione come vera. La 
tesi di Feldman muove dall’assunto di una parità epistemica dei dialoganti, una condizione facile 
da stabilire idealmente, ma difficile da realizzare nella pratica. È probabile che in un dialogo reale 
sussista sempre una qualche asimmetria epistemica tra i dialoganti. Ma anche qualora questa 
parità fosse effettiva, ciò non elimina la possibilità che un interlocutore, per quanto ben infor-
mato e competente, sia in errore. Di esperti che si sbagliano, come sappiamo, è pieno il mondo. 
La tesi di Feldman, inoltre, è self-refuting, perché, constatato che alcuni pari epistemici non con-
cordano con essa, anch’essa dovrebbe essere abbandonata.26  

                              
23 R.  TRIGG, Reality at Risk. A Defence of Realism in Philosophy and the Sciences , Harvester Press, 

Brighton 1980, p. 187.  

24 Per una sintetica panoramica di esso cfr. H.  DE CRUZ , Religious Disagreement ,  Cambridge 

University Press, Cambridge -New York 2018. Cfr. anche M.  DAMONTE , Dialogo interreligioso, epistemo-

logia analitica del disaccordo e alcuni modelli  medioevali , in “Nuovo Giornale di Filosofia della Reli-

gione”, XIII-XIV (2020), rivista online (www.filosofiadellareligione.it)  

25 R.  FELDMAN , Reasonable Religious Disagreements ,  in L.  ANTHONY (ED .),  Philosophers without gods ,  

Oxford University Press, Oxford 2007, pp. 194 -214. 

26 Daniele Bertini,  in un commento a questo saggio, ha obiettato che la tesi di Feldman può 

essere sostenuta in una forma che non è self-refuting . Il principio per il quale l’evidenza dell’evi-

denza contraria è evidenza sarebbe da intendere come prescrittivo e non descrittivo e quindi, in 

quanto tale, come non auto-predicatorio. Ma proprio in questo modo, mi sembra, si postula un’ec-

cezione ad hoc  del principio che appunto ne inficia la validità.  



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 227 
 

ISSN 2385-216X 

Il disaccordo dottrinale fra le religioni è un dato evidente, e altrettanto evidente, almeno 
prima facie, è la parità epistemica degli interlocutori appartenenti alle diverse tradizioni religiose 
che interloquiscono nel dialogo. Considerati entrambi gli aspetti, a chi accetta la tesi dello scet-
ticismo religioso non resta che prendere congedo da un dialogo finalizzato alla verità e ripiegare 
sulle altre due tipologie di dialogo interreligioso.27 Ma chi, essendo credente, opera questo ripie-
gamento dovrà almeno riflettere sul fatto che egli o ella non potrà esibire alcuna valida ragione 
per avere la fede che ha e forse potrà menzionare soltanto delle cause contingenti (l’essere nato 
in una certa parte del mondo, l’aver ricevuto una certa educazione ecc.). Così facendo, però, do-
vrà riconoscere, con John Schellenberg, che la vulnerabilità delle visioni religiose allo scetticismo 
è un fatto che «una persona matura, dotata di virtù morale e intellettuale»,28 non può ignorare, 
e allora sarà difficile evitare di scegliere chiaramente tra l’essere questo tipo di persona, che non 
ha alcuna fede religiosa determinata, e l’essere invece un credente.   

Un secondo modo per estromettere la possibilità dell’errore dal dialogo interreligioso è 
quello del relativismo religioso.29 Per quest’ultimo ogni credenza religiosa ha diritto di essere 
ritenuta vera, ma non deve pretendere di essere vera per quelli che non la condividono. Questa 
concezione contestuale della verità, per cui quello che è vero per me qui, non lo è per te là, è 
chiaramente esiziale per il dialogo che presuppone un terreno comune da condividere. Il relati-
vismo, negando la possibilità dell’errore, priva di valore il dialogo finalizzato alla verità e in que-
sto modo apre le porte alla reciproca incomprensione e quindi, potenzialmente, alla violenza. 
Questo esito ultimo del relativismo religioso è poco visibile, perché ci si ferma spesso a contem-
plare l’esito penultimo, che è quello della tolleranza fra credenze religiose che non hanno nulla 

                              
27 In realtà, esiste un’ulteriore possibilità che è quella di continuare a ricercare assieme 

l’evidenza che al momento manca. In questo scenario, le diverse credenze religiose si espongono 

alle obiezioni altrui cercando di giustificare le proprie, dovendo fare i conti con l’evidenza aned-

dotica di cui dispongono e con la vaghezza delle loro proposizioni dovuta al pluralismo interno 

alle medesime tradizioni religiose. È questa la posizione di D.  BERTINI , Anecdotal Pluralism, Total 

Evidence and Religious Diversity ,  in “Philosophia”, August 2020, https://doi.org/10.1007/s11406 -020-

00248-9 . La mia impressione, tuttavia, è che il ‘pluralismo aneddotico’  inclini verso lo scetticismo 

religioso, poiché pur non negando in teoria la possibil ità di mirare nel dialogo alla verità, esso la 

nega in pratica sulla base dell’equivocazione dei termini dovuta ai differenti modi di concepire la 

propria tradizione religiosa  da parte dei credenti.  La tesi dell’anti-realismo semantico applicata 

alle credenze religiose (che Bertini esplicita nel suo volume Tradizioni religiose e diversità ,  Edizioni 

Fondazione Centro Studi Campostrini,  Verona 2016) pregiudica infatti il consenso anzitutto tra i 

credenti di una stessa religione, a fortiori  lo pregiudica per i credenti di religioni diverse.  

28 J.  SCHELLENBERG , Lo scetticismo come inizio della religione , ETS, Pisa 2010, p. 29.  

29 Per una sua illustrazione cfr. J .  RUNZO , Religious Relativism , in Ch. Meister (ed.), The Philos-

ophy of Religion Reader ,  Routledge, London-New York 2008, pp. 60-78. 

https://doi.org/10.1007/s11406-020-00248-9
https://doi.org/10.1007/s11406-020-00248-9


228 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

in comune.30 Ma una tolleranza che non affondi la sue radici in una condivisione di valori comuni 
è a rischio di rovesciarsi nel suo contrario. Il sociologo della religione Peter Berger, in uno dei 
suoi ultimi scritti,31 ha osservato che relativismo e fondamentalismo religiosi sono due atteggia-
menti contrari che però sono accomunati dal dare una risposta sbagliata al problema della di-
versità religiosa, perché il primo liquida di fatto la pretesa di verità delle religioni e il secondo 
reagisce a questa liquidazione affermandola con la violenza. Quello che manca, da una parte e 
dall’altra, è proprio la volontà di confrontarsi in modo razionale sulla pretesa di verità sollevata 
dalle credenze religiose, nel primo caso perché non la si prende sul serio, nel secondo caso perché 
la si prende sul serio nel modo sbagliato.  

Infine, un ulteriore modo per eliminare la possibilità dell’errore nel dialogo interreligioso 
è quello del pluralismo religioso. Mi riferisco con questo termine a quella teoria che espunge una 
pretesa di verità esclusiva dall’ambito religioso, postulando una presunta parità fra le religioni 
sul piano epistemico, assiologico, soteriologico. Se tutte stanno alla pari, nessuna ha il diritto di 
affermare che l’altra sbaglia. La tesi del pluralismo religioso (o del prospettivismo religioso, come 
quale volta viene chiamato) è ambigua: la parità riguarda tutte le religioni? Ma allora forme pa-
tologiche del religioso, come il satanismo o il settarismo che plagia i suoi adepti, starebbero sullo 
stesso piano delle grandi religioni? Sembra proprio di no. Un incontro interreligioso che ammet-
tesse nel suo consesso anche un satanista farebbe una ben strana impressione. Se invece la parità 
non riguarda tutte le religioni, ma soltanto alcune, le grandi fedi mondiali, come le chiama John 
Hick, questo significa che esistono dei criteri per giudicare alcune religioni come vere e altre 
come false. Secondo Hick, i criteri sono almeno due: il riferimento ad una comune Realtà ultima 
trans-categoriale e la capacità di promuovere l’amore/compassione che supera l’egoismo dell’es-
sere umano. Ma questi criteri da dove assunti? Se sono stabiliti a priori il pluralismo religioso 
sembra l’ennesima teoria filosofica che cala dall’alto sulle religioni e non favorisce affatto il dia-
logo interreligioso, se invece sono desunti dalle religioni stesse, allora sembra una forma di 
«esclusivismo anonimo»32 o di «quasi-inclusivismo»,33 come alcuni suoi critici hanno osservato.34 

                              
30 Per utili riflessioni su questo punto, cfr. R.  TRIGG,  Religious Diversity.  Philosophical and Po-

litical Dimensions , Cambridge University Press, Cambridge 2014; tr. it.  Diversità religiosa. Dimensioni 

fi losofiche e politiche , Queriniana, Brescia 2017.  

31 Cfr. P.  BERGER , The Many Altars of Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a Pluralist Age ,  

de Gruyter, Berlin 2014; tr. it. I molti  altari  della modernità , EMI, Bologna 2017.  

32 Cfr. la conclusione del saggio di G.  D’COSTA , The Impossibility of the Pluralist View of Reli -

gions , in “Religious Studies”, XXXII, 1996, 2, pp. 223 -232.  

33 Cfr. J.  FREDERICKS , Faith Among Faiths.  Christian Theology and Non -Christian Religions , Paulist  

Press, Mahwah NJ 1999, p. 110.  

34 Tralascio di richiamare altre questioni critiche riguardanti il  pluralismo religioso di Hick. 

A me sembra che il punto debole della sua teoria sia di tipo epistemologico, in particolare l’ idea 

che proprietà contraddittorie possano essere predicate della Realtà ultima senza produrre una 

mutua esclusione delle relative credenze  e quindi la possibilità dell’errore . Di fronte all’obiezione 



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 229 
 

ISSN 2385-216X 

A dispetto del successo che questa teoria sulla diversità religiosa ha riscontrato negli ultimi 
decenni, l’impressione sempre più chiara è che essa non risponda a nessuno dei problemi reali 
che emergono dal dialogo interreligioso. Sotto questo punto di vista, ha ragione il teologo com-
parativista J. Fredericks quando, di fronte all’incrollabile convinzione del pluralista sul fatto che 
i rappresentanti delle religioni parlino della «stessa cosa», nonostante la diversità delle loro cre-
denze, afferma che «il pluralismo è il problema, non la soluzione».35  

IV. APOLOGETICA E DIALOGO INTERRELIGIOSO 

Vengo così al terzo e ultimo punto. Come ho accennato in precedenza, la verità non è qual-
cosa che si costruisce con il dialogo, ma semmai qualcosa che si scopre nel dialogo. In una con-
cezione realistica della verità le cose stanno in un certo modo, che si dialoghi o non si dialoghi 
su esse, ma il dialogo, su certe questioni, rimane il mezzo privilegiato per arrivare a scoprire 
come stanno. La validità di questo assunto mi sembra confermata dal fatto che, nel mondo reale, 
i rappresentanti delle varie religioni non partecipano al dialogo dismettendo le loro credenze 
riguardo a ciò che è vero, bensì, nel migliore dei casi, essendo disposti a metterle alla prova. 
Accettare di muoversi sul terreno di una ragione che trascende le credenze fattuali, per ripren-
dere l’espressione di Hösle richiamata in precedenza, non significa quindi abdicare alla propria 
pretesa di verità, ma comunicare quest’ultima agli altri mediante argomenti condivisibili, con-
sapevoli del fatto che gli altri, facendo altrettanto, possono indurci a rivedere le nostre credenze 
su ciò che è vero. Il dialogo interreligioso vive quindi della commensurabilità tra credenze di-
verse; tuttavia, la commensurabilità non esclude l’incompatibilità e non significa necessaria-
mente accordo. Accordo e disaccordo sono esiti ugualmente possibili del dialogo. L’esito dell’ac-
cordo è ovviamente quello auspicato e quando si verifica, il dialogo conduce all’unità riguardo a 
ciò che è vero. Ma se ha luogo il disaccordo, si dovrà forse dismettere la pretesa di verità di cui 
le credenze religiose sono portatrici? Come ho detto in precedenza, no. La pretesa di verità non 
può essere espunta senza che il dialogo perda di significato.  

Questo implica che, nel caso in cui si dia incompatibilità fra le credenze, gli interlocutori 
impegnati nel dialogo interreligioso non sono affatto dispensati dal difendere le loro credenze; 
al contrario, hanno il dovere epistemico e morale di farlo. Si tratta di quello che il teologo catto-
lico britannico, ed esperto del buddismo, Paul J. Griffiths ha chiamato il principio della «necessità 

                              
che la Realtà ult ima deve essere o di tipo personale oppure impersonale Hick ha scritto: «This 

would be true if we conceived of Ultimate Reality as a finite object. In a finite entity, personality 

and impersonality are mutually incompatible. But why should they be incompat ible in the Infi-

nite?» (J.  HICK ,  Death and Eternal Life , Collins, Glasgow 1976, p. 32). Ma se della Realtà ultima non si 

può predicare alcunché di determinato, poiché ogni determinazione è compatibile con quella con-

traria, non si capisce come possa instaur arsi un dialogo che miri alla verità in ambito religioso.  

35 Ivi,  p. 111.  



230 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

dell’apologetica interreligiosa»: se i rappresentanti intellettuali di una comunità religiosa arri-
vano a giudicare che tutte o una parte delle loro dottrine religiose sono incompatibili con altre, 
essi «dovrebbero sentirsi obbligati a impegnarsi sia in un’apologetica negativa che in una posi-
tiva».36 

Vediamo sinteticamente di cogliere il senso di questa posizione. L’apologetica interreli-
giosa è un dovere epistemico che deriva, in primo luogo, dal dovere più generale di evitare di 
assentire a asserzioni false. La presenza nel dialogo interreligioso di asserzioni contraddittorie 
porta inevitabilmente ad accettarne alcune e a respingerne altre, sicché è conseguente che le 
asserzioni ritenute vere vengano difese e quelle false rigettate. Ma il dovere epistemico si con-
nette, in secondo luogo, ad un dovere morale nella misura in cui, nella sfera religiosa, la que-
stione della verità si connette a quella della salvezza. Considerata sotto questo punto di vista, 
l’apologetica non è il tentativo di imporre all’altro le proprie convinzioni, ma espressione di 
preoccupazione per l’altro, cioè per le conseguenze negative derivanti dall’assenso dato ad as-
serzioni ritenute false.  

Si tratta di un punto delicato su cui è necessario richiamare l’attenzione in modo partico-
lare: in effetti, sarebbe ben strano che, mentre in ogni altro ambito del pensiero e dell’attività 
umane, un errore produce invariabilmente conseguenze negative di minore o maggiore entità, 
in ambito religioso un errore non comportasse alcunché del genere. Una tale concezione si può 
sostenere soltanto equiparando le asserzioni religiose a quelle mitologiche o fantastiche. In un 
modo fantastico gli errori possono benissimo non avere conseguenze, ma questo non accade mai 
nel mondo reale. Se quindi le asserzioni religiose possiedono un valore realistico, allora assieme 
alla preoccupazione di evitare l’errore, sarà ovvio nutrire anche quella di evitare, per sé e per gli 
altri, le inevitabili conseguenze che accompagnano l’errore. E poiché le religioni sono, essenzial-
mente, promesse di salvezza, non c’è da stupirsi che l’errore in ambito religioso attenga proprio 
dimensione della salvezza. Così, per fare un esempio, se si crede nell’esistenza di Dio e nel fatto 
che Dio sia fatto in un certo modo, non si può pensare che l’ignoranza sulla vera natura di Dio sia 
indifferente al problema della salvezza. Naturalmente Dio può concedere la salvezza a chi vuole, 
ma ha ragione Peter Geach quando afferma che, dal nostro punto di vista, l’«ignoranza di Dio può 
essere letale anche se in sé stessa senza colpa, perché soltanto volgendosi al vero Dio l’uomo può 
acquistare grazia e perdono e la sua ignoranza può impedirgli di fare questo (…)».37 

Ammessa quindi la necessità di un’apologetica nel caso in cui il dialogo interreligioso con-
stati l’incompatibilità dottrinale, essa può assumere due forme. La prima forma, quella negativa, 
è puramente difensiva e si limita a rintuzzare le obiezioni che arrivano dall’interlocutore: così, 
un cristiano potrebbe obiettare ad un buddista che le due affermazioni ‘non esistono sostanze 
spirituali’ e ‘ogni persona rinasce più volte’ sono contraddittorie, così come un buddista potrebbe 
obiettare ad un cristiano che la fede in un Dio onnipotente e buono è incompatibile con l’esi-
stenza della sofferenza nel mondo. Un’apologetica negativa cercherà di mostrare l’assenza della 

                              
36 P.  J.  GRIFFITHS , An Apology for Apologetics.  A Study in the Logic of Interreligious Dialogue , Orbis 

Books, Maryknoll NY 1991, p. 3.  

37 P.  GEACH, God and the Soul , Routledge & Kegan Paul, London 1969, p. 111.  



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITÀ 231 
 

ISSN 2385-216X 

contraddizione rilevata dalle obiezioni, chiarendo il significato dei termini utilizzati o mostrando 
che la contraddizione è soltanto apparente.  

La seconda forma di apologetica è positiva e tende a dimostrare la pretesa di superiorità di 
una certa religione su altre. In questo contesto, per superiorità si intende sia una superiorità 
cognitiva, in termini di coerenza e consistenza dottrinale di una particolare religione rispetto ad 
un’altra, sia una superiorità di tipo soteriologico, in termini di mezzi offerti per la salvezza. Nel 
suo primo aspetto, come chiarisce Griffiths, «l’apologetica positiva è, per sua stessa natura, parte 
di un programma evidenzialistico; cerca di mostrare, mediante argomenti cumulativi, che il si-
stema concettuale che sta tentando di stabilire ha più probabilità di essere vero che di non es-
serlo o ha più probabilità di essere vero rispetto a uno specifico competitore, sia nelle sue parti 
che come intero».38 

L’apologetica, sia nella versione negativa che positiva, è stata fatta oggetto da parte del 
pensiero filosofico e teologico contemporaneo delle obiezioni più diverse: si va da quella generica 
e comoda del ‘Dio tappabuchi’ bonhoefferiano, che la equipara ad una forma di disonestà intel-
lettuale, ad obiezioni più precise che mettono in evidenza la sua presunta inefficacia nel trovare 
argomenti vincenti, la sua irrilevanza nei confronti della fede vissuta, l’effetto negativo che 
avrebbe sul dialogo interreligioso imputando all’interlocutore degli errori ecc. Tuttavia, se la 
questione della verità, e quindi dell’errore, non può essere estromessa dal dialogo interreligioso, 
allora in quest’ultimo non si può fare a meno dell’apologetica. E in effetti, in modo indiretto, essa 
viene sempre praticata, perché è inevitabile difendere ciò in cui crede veramente. La disonestà 
intellettuale non consiste quindi nell’apologetica come tale, ma nel farla dicendo che non la si fa, 
oppure nel farla in modo sbagliato. 

La prospettiva di Griffiths offre molti spunti per farla nel modo giusto. In primo luogo, Grif-
fiths distingue la pretesa di superiorità di una religione da rivendicazioni allotrie che spesso si 
legano a quest’ultima. L’apologetica deve così essere il più possibile indipendente da programmi 
che non siano religiosi e non deve supporre alcuna superiorità di tipo etnico o culturale, oltre 
che rinunciare a utilizzare la violenza nei confronti del suo interlocutore.39 In secondo luogo, 
l’apologetica non deve nutrire l’ingenua ambizione di trovare un argomento vincente che offra 
universale dimostrazione della superiorità di una religione. Come si è visto, l’apologetica positiva 
deve svolgersi, secondo Griffiths, nella forma di una difesa cumulativa, cioè di una difesa basata 
su argomenti diversi che, richiamandosi a vicenda, mirano nel complesso ad aumentare la pro-
babilità che una determinata religione sia vera o più vera rispetto ad un’altra. In terzo luogo, 
questo obiettivo non ha direttamente a che fare con la conversione dell’interlocutore. La fede, 
cioè l’adesione personale ad una religione, non è materia di probabilità, ma la credenza nella 
verità di una religione lo è, ed argomenti che aumentino o diminuiscano la probabilità che una 
certa religione sia più vera rispetto a un’altra hanno il loro peso anche nel dialogo interreligioso.  

Concepito in questi termini, il principio della necessità dell’apologetica interreligiosa non 

                              
38 P.  J.  GRIFFITHS , An Apology for Apologetics.  A Study in the Logic of Interreligious Dialogue , cit. ,  

p. 15.  

39 Ivi,  pp. 78-79. 



232 ANDREA AGUTI 
 

ISSN 2385-216X 

corre il rischio dell’arroganza epistemica; al contrario, presenta i tratti dell’umiltà intellettuale. 
L’atteggiamento apologetico nel dialogo interreligioso, infatti, non neutralizza o banalizza la 
pretesa di verità delle religioni, come accade nelle sue declinazioni relativistiche o pluralistiche, 
bensì la prende seriamente in considerazione, al tempo stesso chiedendo a chi partecipa al dia-
logo di utilizzare argomenti che siano comprensibili anche dall’interlocutore. Per questo, chi fa 
apologetica con questo stile è disposto ad abbondare le proprie credenze o a modificarle in modo 
significativo se l’interlocutore risultasse più convincente nei suoi argomenti. Può darsi che 
quest’ultima condizione risulti sgradita a molti credenti, ma allora è meglio che non entrino in 
dialogo con chi crede diversamente o non facciano finta di farlo.  

 
 
 

andreaaguti@hotmail.com 
 

(Università di Urbino) 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 233-246 

ISSN 2385-216X 

FRANCESCO GHIA 

QUALE VANTAGGIO PUÒ TRARRE UNA 
FILOSOFIA DEL DIALOGO INTERRELIGIOSO 

DALLA RILETTURA DI ROSMINI? 

WHAT PROFIT CAN A PHILOSOPHY OF INTERRELIGIOUS DIALOGUE 
GET FROM THE READING OF ROSMINI? 

Even in his encyclopaedical knowledge, Antonio Rosmini can hardly be considered a theorist 
of a philosophy of interreligious dialogue. However, there is in him a reflection on language 
as a tool structurally always open to the dimension of listening. And this is the basis for any 
dialogue between different perspectives. Freedom, charity, dignity of the person and reli-
gious sense are four pillars on which Rosmini builds his philosophy of religion; to guarantee 
a priori the condition of the existence of reality is the light of the divine present in every 
man. Rosmini arrives at a religiously inspired methodological individualism; this ethical-
religious individualism is the most important contribution that Antonio Rosmini’s thought 
can, even today, offer to a philosophy of interreligious dialogue. 

 
 
Può certo, prima facie, apparire impresa ardita – quando non azzardata – proporre, come 

qui si vuole fare, un breve scorcio storico-ricostruttivo dedicato alla prospettiva teoretica di An-
tonio Rosmini nel contesto di una riflessione filosofica sulla valenza epistemologica (e sulle mo-

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

dalità sempre problematiche di realizzazione) di un autentico e spassionato dialogo interreli-
gioso.1 Il Roveretano, infatti, pur nel suo enciclopedismo fuori del comune,2 difficilmente po-
trebbe essere annoverato tra i teorici di una filosofia del dialogo tra le religioni;3 d’altra parte, le 
religioni non cristiane sono per lui, per lo più, oggetto di un interesse derivato e primariamente 
orientato alla  fondazione comparativa del progetto di una rinnovata «apologetica cristiana» (se-
gnatamente cattolica).4 E la conflittualità, latente o manifesta, connessa al pluralismo religioso, 
e al conseguente «politeismo dei valori» di weberiana memoria, resta evidentemente estranea 
all’universo concettuale di Rosmini, il cui intento, non nascostamente apologetico, resta pur 
sempre quello di un tentativo di fondazione di una filosofia cristiana ispirata, come infra  si vedrà, 
al principio del sintesismo trinitario.  

Nondimeno, s’affaccia una attenzione costante in Rosmini, anche quando non sia espressa-
mente tematizzata, per la dimensione sociale e pedagogica della comunicazione linguistica alle 

 
1 Sulla valenza epistemologica di un tale dialogo è un punto di riferimento imprescindibile 

lo studio di R.  CELADA BALLANTI , Filosofia del dialogo interreligioso , Morcelliana, Brescia 2020.  

2 Chi abbia la fortuna di visitare la casa natale di Rosmini a Rove reto, a stento potrà evitare 

di fermarsi ammirato a contemplare, al secondo piano, la sala studio con le quattro eleganti libre-

rie a vetrina in legno, fatte costruire dallo stesso filosofo, sulla cui cimasa spiccano, in caratteri  

greci, le parole: «ENKYKLOPAIDEIA-LEXICA-EPHEMERIDEA», a segnalare il  contenuto, ovvero l’edi-

zione italiana dell’Encyclopédie di Diderot (che Rosmini aveva acquistato nel 1821),  una selezione 

di dizionari e lessici, alcune serie di riviste. Si tratta, nell’ insieme, «di un gruppo di  arredi di cui 

non sfugge l’effetto armonioso per coerenza e organicità; della stessa specie è la bella libreria, 

voluta da Antonio, che occupa un’intera parete nella camera da letto» ( E.  BALLARÉ, Casa Rosmini e 

Rovereto. Note dal passato pensando a un mus eo futuro , Università degli Studi di Trento, Trento 2014, 

p. 139).  

3 Si vedano comunque, per un tentativo in tal senso, i saggi raccolti in G.  P ICENARDI  (ed.) , I 

semi del Verbo nel pluralismo religioso, teologico e f ilosofico.  Nel 50° anniversario del Cent ro Internazionale 

di Studi Rosminiani , Edizioni Rosminiane, Stresa 2017.  

4 Sul punto si veda l’ampio e circostanziato studio di K.-H.  MENKE , Ragione e rivelazione in 

Rosmini.  Il progetto apologetico di un’enciclopedia cristiana , tr. it.  di C.M. Fenu, Morcelliana, Brescia 

1997. 



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 235 
 

ISSN 2385-216X 

base di ogni attitudine dialogica;5 al pari di un Vico,6 il Roveretano sottolinea che, per trarre pro-
fitto dagli insegnamenti ricevuti nel dialogo educativo tra maestro e discepolo, occorre farli pro-
pri e lasciarli «agire», ovvero dimostrare in proprio le verità di quell’insegnamento: infatti, come 
è stato scritto, 

 
limitarsi a recepire ciò che viene comunicato non significa ancora conoscere veramente le cose 

significate dal discorso. L’insegnamento ricevuto costituisce quindi un invito a verificare da sé il conte-
nuto comunicato. La comunicazione non determina la conoscenza delle verità nella mente di chi ascolta. 
È questo un chiaro limite che Rosmini pone al linguaggio inteso come mezzo di comunicazione delle ve-
rità.7 

 
E proprio questo limite sembra essere la base di partenza anche per ogni riflessione filoso-

fica sul religioso, giacché Rosmini 
 
ha il senso del valore sacro dell’essere e perciò il suo originario e originale atteggiamento è l’osser-

vazione. E perciò è continuamente vigile a non sostituire la propria ragione e le proprie vedute alla mente 
e al cuore dell’uomo nella loro vera e diretta intimità. Il suo atteggiamento è insomma sempre l’atteggia-
mento di chi sta attento ad ascoltare le chiamate dell’essere, di chi sta in attesa delle iniziative che inces-
santemente vengono dal seno dall’essere. Bonum est praestolari cum silentio salutare Dei.8 

 
Una sorta di «docile calma del libero ascoltare» (per evocare qui, a mo’ di suggestione, la 

traduzione di Alberto Caracciolo della heideggeriana Gelassenheit zum freien hören),9 ispirata e gui-
data senza posa dal «principio agapico» – ripresa e ritematizzazione cristianamente fondata del 
kantiano «principio buono», fondamento di una «religione universale» e, parimenti, di una 

 
5 «Attraverso il linguaggio possiamo [per Rosmini] finalizzare il  nostro sforzo sia intellet-

tuale, sia morale, sia fisico, protendendo verso un fine che ci siamo proposti.  Le nostre potenzialità 

intellettuali e spirituali sono fa tte valere tramite il linguaggio» ( C.  GODONI , La funzione del l inguaggio 

in Rosmini , in «Rivista Rosminiana», 84, 1990, p. 226).  

6 Un fugace, ma fecondissimo raffronto tra i due sul tema, con il medium della poetica car-

ducciana, è ancora oggi quello offer to da P.  VANNUCCI ,  Vico e Rosmini in Carducci , in «Belfagor», 15, 

1960, pp. 333-337.  

7 V.  BRUGIATELLI , Il problema fi losofico del linguaggio in Antonio Rosmini , EDB, Bologna 2000, p. 

64.  

8 G.  CAPOGRASSI , Attualità e inattualità di Rosmini ,  a cura di V. Lattanzi,  Sodalitas, Roma-Stresa 

2001, p. 26.  

9 Cfr. F.  CAMERA , «Gelassenheit zum freien Hören» . Momenti e f igure della recezione heideggeriana 

di Caracciolo , in «Humanitas», XLVII, 2,  1992, pp. 270-295. 



236 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

«chiesa universale» –,10 è dunque quella che s’accampa all’orizzonte della domanda sul contri-
buto possibile di Rosmini a una fondazione filosofica del dialogo interreligioso, giacché la carità 
«insegna al pensiero le vie della cognizione poetica del dolore e del male presenti nel mondo» e 
abilita in tal modo 

 
lo stesso pensiero filosofico alle più alte figure della poeticità, per le quali esso è in grado di scorgere 

– come insegna il Nuovo saggio rosminiano – la presenza di una luce divina (la luce dell’idea ideale dell’Es-
sere) nel fondo dell’essere di ogni uomo, anche di quello sul cui volto meno, o per nulla, “sembra” brillare 
una tale luce.11 

I. LIBERTÀ E CARITAS. L’ESEMPIO DEL SINTESISMO  

In una relazione del 1964, pubblicata l’anno successivo nel volume La religione come struttura 
e come modo autonomo della coscienza, Alberto Caracciolo, stilando un bilancio critico sul pensiero 
religioso in Germania nella prima metà del Novecento a partire dalla svolta compiutasi tra il 1917 
(anno della pubblicazione di Das Heilige di Rudolf Otto) e il 1932 (anno della pubblicazione di Phi-
losophie di Karl Jaspers), elencava sei «motivi dominanti» atti a segnalarsi come qualificanti l’in-
tera riflessione della novecentesca filosofia della religione nel classico significato europeo del 
termine.12  

Giova rileggere sinteticamente questi sei motivi: 
 

a) il religioso cercato nella sfera più profonda e radicale della coscienza (autonomia della religione);  
b) necessario carattere trascendente del termine intenzionale della vita religiosa;  

 
10 Infatti,  come osserva Giuliano Marini,  «Kant ripet e più volte che è contraddittorio parlare 

di una religione particolare, perché la religione è per sua natura universale, abbracciando tutti gli 

uomini come fratelli; e perciò non si dovrà dire religioni, al plurale, ma soltanto religione; si dovrà 

parlare semmai di fedi particolari, ed espressioni manchevoli dell’unica religione che per sua es-

senza è universale. La religione cristiana, nella sua pura espressione evangelica, dettata dal Mae-

stro del Vangelo, è l’unica che ha questo nucleo di universalità, [la ] quale dovrà peraltro purificarsi 

dalle sedimentazioni degli eccessi di culto e dalla superstizione» ( G.  MARINI , La fi losofia cosmopoli-

tica di Kant ,  a cura di N. DE FEDERICIS  e M.C.  P IEVATOLO , Laterza, Roma-Bari 2007, p. 239).  

11 G.  MORETTO , Antonio Rosmini,  True Poet of Philosophy/ Antonio Rosmini vero poeta della fi losofia ,  

a cura di G. GHIA ,  in «Rosmini Studies», 4, 2017, pp. 391 -396:  p. 395,  

12 Un significato «classico» da rinvenirsi nel fatto che la rivelazione «s’inscrive nelle capa-

cità o possibilità  della ragione (Lessing-Kant)», rifiutando «una verità che mi sopraffaccia come 

dall’esterno, che sia proprietà di qualcuno e non possibilità di tutti», profilandosi piuttosto come 

«esigenza di universalità» e «fondamento di unità e di pace» ( A.  CARACCIOLO ,  Il problema della libertà 

religiosa ,  in  C.  ANGELINO  [ed.], Filosofi della religione ,  Il  melangolo, Genova 1999, pp. 19 -32: p. 30).  



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 237 
 

ISSN 2385-216X 

c) carattere ambiguo della Trascendenza;  
d) ripresa della teologia negativa (in contrapposizione all’idea della conoscibilità di Dio tipica dello 

hegelismo e della teologia dialettica);  
e) crisi delle prove dell’esistenza di Dio;  
f) tensione ecumenica (valore autenticamente religioso presente in tutte le religioni storiche degne 

del nome).13 
 
Come si noterà, si tratta di motivi che ricevono prevalentemente la loro ispirazione dalla 

tradizione di quel «pensiero religioso liberale» che, muovendo dalle critiche al concetto di so-
prannaturalità e di rivelazione assoluta avanzate, tra gli altri, da Lessing, Kant, Fichte, Schleier-
macher e Troeltsch,14 ha poi trovato la sua sintesi più efficace nel concetto jaspersiano di Libera-
lität, ossia nella «libertà spirituale» che «apre lo sguardo, toglie i veli, guarda in faccia la realtà e 
attinge, da quella profondità, le decisioni con la naturale sicurezza della ragione».15 Sennonché, 
come è lo stesso Caracciolo a far rilevare, questa «nuova» Liberalität 

 
è segnata da uno stacco rispetto al liberalismo ottocentesco e del primo Novecento. Lo stacco è dato 

da questo: che, mentre si accentua con forza anche maggiore la necessaria assoluta singolarità del rap-
porto religioso, si ha un senso estremamente più complesso della natura di questo. Si avverte con un’acu-
tezza prima inconsueta il valore della comunità, dell’ecclesia; si ha una sensibilità – ignota all’uomo pura-
mente morale – per gli aspetti sacramentali, simbolici, liturgici, sicché l’affermazione che in tutte le più 
diverse forme religiose si attua o può attuarsi un incontro autentico col Trascendente va congiunta con 
l’idea, non della distruzione di queste, bensì della necessità della loro vita, anzi della possibilità di rima-
nere in una di esse.16 

 
Singolarmente, la sensibilità inedita di questo pensiero religioso, caratterizzabile come «li-

berale», per gli aspetti della simbolica sacramentale e liturgica17 è stata individuata da Pietro 

 
13 A.  CARACCIOLO ,  La religione come struttura e come modo autonomo della coscienza (1965), Il  

melangolo, Genova 2000 2 , pp. 322-324. 

14 Per un inquadramento concettuale del sintagma in oggetto si veda F.  GHIA –  G.  GHIA  (eds.) ,  

Pensiero religioso liberale ,  «Humanitas», LXI, 5-6, 2006.  

15 K.  JASPERS –  R.  BULTMANN , I l problema della demitizzazione , a cura di R. CELADA BALLANTI , Mor-

celliana, Brescia 1995, p. 205. Cfr. R.  CELADA BALLANTI , Fede fi losofica e libertà religiosa. Karl Jaspers 

nel pensiero religioso liberale , Morcelliana, Brescia 1998 (in specie, l’Introduzione intitolata «Filoso-

fia e libertà religiosa»: pp. 9-26).  

16 CARACCIOLO , La religione come struttura e come modo autonomo della coscienza , cit.,  p. 325.  

17 «L’esperienza religiosa fondamentale […] è intrinsecamente già evento liturgico. Ha il suo 

tempio e questo è lo stesso spazio dell’eterno. È, nel suo essere del singolo, evento corale. Conosce 

il  suo sacerdote, e questi è il  singolo stesso nel quale si ra ccoglie l’invocazione cosmica, il  singolo 

stesso che, in questo suo farsi interprete di ogni creatura in quanto creatura, non perciò si stacca 

dalla comune condizione creaturale, ma la realizza nella sua pienezza. Il  soggetto vero dell’evento 



238 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

Piovani, segnatamente e in primo luogo con riferimento alla comprensione del cristianesimo cat-
tolico, quale chiave ermeneutica per leggere (e rileggere) il pensiero di Antonio Rosmini.18 Per 
Piovani, il Roveretano costituisce infatti la sintesi mirabile di una  

 
aspirazione di perfezionamento di tutto l’organismo cattolico, in capite et in membris, per un miglio-

ramento che, dall’interno dell’organizzazione della Chiesa, con innovazioni che mostrino il vitale svi-
luppo della tradizione, ambisca a forme di ascesi più consone alla coscienza moderna, a slanci di carità 
più adeguati ai nuovi bisogni, ad espressioni di liturgia più comprensibili per l’inesperienza laica, ad isti-
tuti più adatti ad avvicinare il populus al clerus.19  

 
A conclusioni non dissimili da quelle del filosofo napoletano era già giunto nel 1925 il teo-

logo cattolico Hans Urs von Balthasar redigendo la prefazione all’edizione svizzera – per i tipi 
della casa editrice da lui fondata, il «Johannes Verlag» – delle rosminiane Massime di perfezione 
cristiana.20 Come è noto, le «Massime» di Rosmini rinvengono nell’ideale agapico della caritas la 
quintessenza di ogni sforzo ascetico orientato a essere perfetti come perfetto è Dio; le prime tre 
«Massime» sono orientate al fine, le seconde tre ai mezzi; la via con cui il cristiano può «esser 
caro a Dio infinitamente» è individuata nella nozione di giustizia.21  

 
non è l’uomo,  ma la Trascendenza» ( ID .,  Pensiero contemporaneo e nichilismo , Guida, Napoli 1976, p. 

162).  

18 Lo sottolinea efficacemente Emanuele Nadalini:  «Nella indicazione sulla salvezza totale 

dell’uomo [scil.  nelle Cinque piaghe] si può notare come Rosmini si sia s pinto anche più avanti ri-

spetto ai precursori del Movimento liturgico incrociando anche lo scoglio antropologico. Si può 

così avanzare l’ ipotesi che in Rosmini la questione liturgica è in definitiva la stessa questione 

ecclesiologica, in una relazionalità simbolico-rituale in dimensione comunitaria-intersoggettiva 

che è al centro del dibattito liturgico anche ai nostri giorni» ( E.  NADALINI , La riforma della Chiesa 

come «problema irrisolto».  Thomassin, Rosmini,  Dossetti e i l Vaticano II ,  Excerptum ex Dissertatione ad 

Doctoratum Sacrae Theologiae assequendum in Pontificio Athenaeo S. Anselmi, Romae 2016, p. 62).  

Sul punto mi permetto di rinviare anche a F.  GHIA , L’ecclesiologia di Rosmini e il liberalismo religioso , 

in I.  ADINOLFI –  G.  GOISIS (eds.) , Insegnare i l cristianesimo nel Novecento. La ricezione di  Kierkegaard e 

Rosmini , I l melangolo, Genova 2011, pp. 79-86. 

19 P.  P IOVANI , Indagini di storia della fi losofia.  Incontri e confronti ,  a cura di G. Giannini, Liguori,  

Napoli 2006, p. 438.  

20 Il  testo tedesco della Prefazione è pubblicato in open access  dalla rivista «Rosmini Stu-

dies»: cfr. H.U.  V .  BALTHASAR , Una spiritualità della giustizia e dell’amore. Nota sulle Massime di perfe-

zione  di Rosmini ,  in «Rosmini Studies», 2, 2015, pp. 203 -208.  

21 Cfr. A.  ROSMINI , Massime di perfezione cristiana , a cura di A. Valle, Città Nuova, Roma 1981. 

La citazione è a p. 40.  



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 239 
 

ISSN 2385-216X 

In ciò, Rosmini svela una indubbia impostazione platonico-agostiniana,22 avendo Agostino 
(e sulla sua scorta Anselmo di Canterbury) identificato caritas e rectitudo: 23 la giustizia autentica, 
secondo l’insegnamento biblico ed evangelico della Antica e della Nuova Alleanza, coincide in-
fatti, in ultima istanza, con la verità, l’amore e la fedeltà di Dio.24 Ora, in tal maniera, sia la filo-
sofia sia la spiritualità di Rosmini si configurano per von Balthasar come una delle più limpide 
riprese dell’idea patristica di un unicus ordo realis supernaturalis nel quale la dottrina della analogia 
entis è ospitata, come appunto «ordo ordinato» esemplato sull’«ordo ordinans», all’interno della 
analogia fidei.25 

 
22 Di «platonismo che prepara al cristianesimo» parla già il giovane Rosmini, con accenti 

non immemori di Pascal,  nel Giorno di Solitudine : sul punto cfr.  G.  LORIZIO  (ed.), Un manoscritto gio-

vanile rosminiano: «Il Giorno di Solitudine» .  Trascrizione e interpretazione,  in «Lateranum», 2, 1993, p.  

83. 

23 Cfr. sul punto il classico studio di R.  POUCHET ,  La Rectitudo chez Saint Anselme. Un itinéraire 

Augustinien de l’Ame à Dieu , Ètudes Augustiniennes, Paris 1964. Per un inquadramento si vedano R.  

LIMONTA , Linguaggio e spazio del s ilenzio in Anselmo d’Aosta , in «Dianoia», XVIII, 2013, pp. 163 -189 e 

G.  CATAPANO , La giustizia nella f ilosofia medievale:  Agostino, Ans elmo, Tommaso, Eckhart , in  M.  FERRARI  

(ed.),  I l problema della giustizia.  Percorsi di fi losofia ,  Mimesis, Milano-Udine 2017, pp. 29-51. 

24 Rosmini fa suo, al riguardo, il  principio agostiniano secondo cui caritas inchoata,  inchoata 

justitia est;  caritas magna, magna justitia est;  caritas perfecta, perfecta justitia  est  [De Natura et gratia ,  

XXXVIII). Cfr. A.  ROSMINI ,  Filosofia del diritto ,  a cura di M. NICOLETTI  e F.  GHIA , Città Nuova, Roma 

2013, tomo I, p. 170.  

25 Cfr. ID ,  Teosofia ,  a cura di M.A.  RASCHINI  e P.P.  OTTONELLO , Città Nuova, Roma 1988, p. 445.  

Si tratta, come si sa, di un tema molto caro al teologo della Apocalisse dell’anima tedesca che proprio 

sul rapporto tra analogia entis e analogia f idei aveva principalmente appuntato, tra gli anni  Cin-

quanta e Sessanta del XX secolo, il  suo confronto con Karl Barth e la teologia dialettica . Cfr. H.U.  

V .  BALTHASAR , La teologia di Karl Barth ,  tr.  it.  di G. MORETTO , Jaca Book, Milano 1985, p. 278: «Il fatto 

che Tommaso abbia resistito alla tentazione o rigeniana di dissolvere il giudizio nel piatto schema 

della apokatastasis dimostra a sufficienza che in lui e nella teologia cattolica in generale quello 

schema non è più che un principio d’ordine, una “forma di pensiero” autonoma. Non si dimentichi 

poi il fatto che la teologia cattolica aveva trovato la sua forma essenziale molto prima che il pro-

blema della “teologia naturale” comparisse nella forma classica radicale che gli ha conferito la 

tarda scolastica (a partire da Baio) e che quindi non è affatto qu esto problema – in quanto problema 

dell’analogia entis –  a dare alla teologia cattolica la sua forma strutturale. L’intera patristica fino 

all’alto medioevo – e ancora in grandissima parte lo stesso Tommaso – pensa all’ interno dell’unicus 

ordo realis  supernaturalis  e quindi all’ interno dell’ analogia f idei (che comprende in sé l’analogia entis  

quale suo momento integrale). E soltanto per comprendere quest’ordine i padri e la scolastica del 

medioevo si sono serviti di categorie greche».   



240 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

A ben guardare, nella Logica, Rosmini ha alluso a questa idea dell’unicus ordo per il tramite 
del «sintesismo tra Dio e la natura, supposta esistente la natura»;26 la legge del «sintesismo delle 
tre forme dell’essere (ideale, reale, morale)», connotante l’ontologia del Roveretano in senso so-
stanzialistico-personologico,27 non solo agli occhi di Rosmini risolve, con il suo rinviare al «cir-
colo solido», il dualismo antinomico tra l’uno e i molti, tra la singola parte e il tutto,28 ma di-
schiude anche la prospettiva di una interiorità oggettiva capace di colmare i limiti sia della kan-
tiana inconoscibilità del Ding an sich,29 sia della panlogistica identificazione hegeliana tra il Sein 
(l’«essere») e il Sollen (il «dover essere»).30  

E Rosmini  colma tali limiti – questa almeno l’intenzionalità profonda della sua specula-
zione sull’essere – enfatizzando la dimensione docilmente «osservativa» e «auscultativa» dell’ac-
cesso ontologico, in una singolare confluenza tra attività e passività che invera il senso autentico 
dell’esortazione isaiana (non a caso scelta da Pietro Piovani, nella versione latina della Vulgata, 
«in silentio et in spe», come formula dedicatoria al suo maestro Capograssi nel frontespizio del 

 
26 A.  ROSMINI , Logica e scritti inediti  vari ,  a cura di E. Troilo, Bocca, Milano 1942, vol.  I,  p. 284.  

27 Come si legge nell’Antropologia  in servizio  della scienza morale ,  per Rosmini l’ individuo è 

«una sostanza in quanto è una, indivisibile, incomunicabile, ed ha tutto ciò che si richiede per 

sussistere» (ID .,  Antropologia in servizio della scienza morale ,  a cura di F. Evain, Città Nuova, Roma 

1981, p. 427 [EC, vol.  24]).  

28 «L’intuizione e la percezione sono i due primitivi fonti dell’umano conoscere, e l’una e 

l’altra presenta all’intendimento un tutto . L’intuizione ha per termine l’oggetto ossia l’essere, nel 

quale si contengono virtualmente tutte le cose, dal che procede che “ la mente non può conoscere 

niuna cosa particolare se non mediante la cognizione virtuale del tutto ” . La percezione prima e 

fondamentale ha per termine il sentimento dello spazio e del proprio corpo, e in questi termini si 

contengono virtualmente tutti i particolari sensibili che possono essere dall’uomo attualmen te 

percepiti,  onde procede che “ l’uomo non può percepire niuna cosa particolare se non mediante la 

percezione virtuale del tutto (naturale)” . I l movimento dunque che fa la mente umana si riduc e 

finalmente a questa formula: “passare alla cognizione attuale del particolare  mediante la notizia vir-

tuale del tutto ; e ritornare dall’attuale cognizione del particolare alla notizia attuale, cioè con qual-

che grado d’attualità, del tutto medesimo” . Questo movimento si chiama circolo solido» (ID .,  Logica 

e scritti inediti vari , cit. , pp. 280-281).  

29 Sul punto di grande profitto le notazioni di I .  MANCINI , La «Critica della ragion pura» nella 

formazione di Antonio Rosmini , in A.  VALLE  (ed.), La prima formazione di Antonio Rosmini nella cultura 

del suo tempo , Morcelliana, Brescia 1988, pp. 131 -204. 

30 Infatti,  il  sintesismo dell’essere presuppone sia « l’impossibilità di parlare dell’essere 

reale senza supporre l’essere ideale, come forma e mezzo di conoscere », sia « l’ impossibilità di 

parlare dell’essere ideale oggetto, senza supporre il reale attualmente conosci uto» (ivi,  p. 284).  



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 241 
 

ISSN 2385-216X 

volume capitale sulla «teodicea sociale» rosminiana)31: «Nella conversione e nella calma sta la 
vostra salvezza, nell’abbandono confidente sta la vostra forza» (Is 30,15).32  

II. IL DIVINO NELLA NATURA DELL’UOMO 

Da quanto fin qui esposto, si ricava agevolmente il sintesismo triniforme, esemplato sul 
dinamismo trinitario,33 inteso da Rosmini tanto pericoreticamente, ossia nella forma della trinità 
immanente, quanto redenzionalmente, nella forma della trinità economica, mercé il suo inflet-
tersi in una «metafisica della carità».34 Se, infatti, come Rosmini spiega nell’Antropologia sopran-
naturale, può darsi una scienza delle cose umane che possa prescindere dalla bontà di vita, ciò 
non può valere per la scienza delle cose soprannaturali e divine, «poiché di questa parte e la 
migliore nasce dallo sperimento che l’uomo ha di Dio».35   

 
31 Cfr. P.  P IOVANI , La teodicea sociale di Rosmini ,  Premessa di F. Tessitore, Postfazione di G. 

Cantillo, Morcelliana, Brescia 19972 .  

32 Si tratta del principio che Pietro Piovani, con riferimento al suo maestro Capograssi,  ha 

definito con il sintagma, di chiaro conio kantiano, «imperativo giuridico»: «Poiché il male si insi-

nua nell’ intimità dell’azione, in questi intimi tessuti dell’azione occorre portare rimedio. La legge 

della vita deve essere portata dentro a questa struttur a, che l’ordinaria trama dei fini particolari 

cerca di nascondere, ed entro questa cellula segreta la vita deve essere salvata. Questo fa l’ impe-

rativo giuridico» ( ID . ,  Indagini di storia della f ilosofia.  Incontri e confronti , a cura di G. Giannini, con 

una nota di F. Tessitore, Liguori, Napoli 2006, p. 377).  

33 «Gli uomini riserbavano all’essere reale propriamente il nome di essere o di ente; che 

all’ incontro all’essere (ideale) davano più di frequente il  nome di verità; e all’essere (morale) 

quello di bene; e che l’essere, il  vero, e il bene erano appunto stati  i tre elementi, a cui l’antica 

filosofia aveva ridotte tutte le supreme nature dell’universo. Ora questa io credo essere appunto 

la formula che più completamente di tutte esprime il vestigio della Trinità, del quale è segnato il 

mondo» (A.  ROSMINI , Antropologia soprannaturale ,  a cura di G. Pusineri, Fratelli Bocca, Roma 1955 -

1956, I,  sez. I,  cap. VII,  art.  1,  § 5, p. 235). Mi permetto di rinviare, per un approfondimento sul 

punto, a F.  GHIA ,  «Non intratur in veritatem nisi per caritatem». Note sul Rosmini fi losofo del diritto nella 

lettura di Capograssi e Piovani ,  «Rosmini Studies», 1, 2014, pp. 39 -48.  

34 Sul punto cfr. F.  CONIGLIARO , La «società teocratica» e le sue ragioni nel pensiero di Antonio 

Rosmini ,  in M.  DOSSI –  F.  GHIA  (eds.) , Diritto e diritti nelle tre società di Antonio Rosmini ,  Morcelliana, 

Brescia 2014, pp. 143-175.  

35 A.  ROSMINI , Antropologia soprannaturale ,  cit.,  I, sez. I, cap. VII , art.  4, p. 232.   



242 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

Ora, conviene tener fermo sia al contestuale carattere immanente ed economico della teo-
logia trinitaria rosminiana,36 sia al principio della esperienza vissuta che l’uomo ha di Dio e del 
divino,37 perché è a entrambi questi principi che il Roveretano si rifà nell’atto in cui si propone 
di affrontare la questione «se nella sfera del creato si manifesti immediatamente all’umano in-
telletto qualche cosa di divino in se stesso, cioè tale che alla divina natura appartenga».38  

Come si sa, è questa la domanda che guida quel singolare saggio di filosofia della religione, 
sicuramente uno dei letterariamente più intensi e vividi della produzione del Roveretano – e non 

 
36 Come opportunamente sottolinea Piero Coda, se, per un verso, l’ interpretazione rosmi-

niana della rivelazione trinitaria si muove nel solco della tradizione patristica dell’ intrinseco rap-

porto tra oikonomia e theologhia , vi è tuttavia in Rosmini «un prezioso elemento di originalità che 

consiste nel mettere in evidenza il fondamento soggettivo –  nel senso di innestato nell’esperienza 

fondamentale dell’uomo redento, nel “sentimento” appunto com’egli lo definisce – della dottrina 

(per sé sola “negativa” e “ideale”) della distinta e trina sussistenza dell’Essere divino. Nella quale 

preziosa acquisizione, quanto mai attuale e feconda di possibili sviluppi, vi è certo una ripresa di 

temi materialmente ben conosciuti ai Padri e agli Scolastici;  ma, formalmente, vi è un ripensa-

mento speculativo, tutto moderno, in sintonia con la mistica dell’ esperienza soggettiva della tri-

nità del Carmelo riformato (Teresa e Giovanni della Croce), ma anche della cosiddetta scuola fran-

cese di spiritualità, che non per nulla – anche se troppo lo si mette in luce – son nate in parallelo 

con la svolta antropologica moderna; nonché, evidentemente, con ciò che in proposito e parallela-

mente a Rosmini nell’800 andavano evidenziando la scuola di Tubinga e soprattutto J.A. Möhler e, 

più tardi, J.H. Newman» (P.  CODA ,  La Trinità delle persone come attuazione agapica dell’e ssere uno. I l  

contributo di  A. Rosmini per un rinnovamento della teo -onto-logia trinitaria , in K.-H.  MENKE –  A.  STA-

GLIANÒ  [eds.],  Credere pensando. Domande della teologia contemporanea nell’orizzonte del pensiero di  An-

tonio Rosmini , Morcelliana, Brescia 1997, pp. 251-272: p. 257).  

37 «Rosmini individua in ogni cultura la presenza più o meno manifesta di una rivelazione 

originaria, preservatasi nella maniera più pura nella denominazione giudaica di Dio: “Jehovah” 

(forma derivata del verbo “hajah” = essere). Rivelandosi con tale nome – non solo a Mosé, ma già 

ad Adamo (Gen 4, 1-9) –, Dio svela all’uomo la differenza tra forma reale e forma ideale dell’essere, 

e si manifesta come la realtà di quell’essere infinito che si distingue da ogni altra creatura. Ciò 

significa che con la rivelazione originaria, nell’atto creativo, del nome divino “Jehovah”, è stata 

comunicata all’uomo l’idea dell’essere (idea dell’esistenza) priva di termini, assolutamente inde-

terminata e, in questo senso, infinita, alla luce della quale  egli è in grado di conoscere Dio negati-

vamente, come realtà dell’essere che si distingue da ogni altra creatura» ( MENKE , Ragione e rivela-

zione in Rosmini. , cit.,  pp. 217-218).  

38 A.  ROSMINI ,  Del divino nella natura ,  a cura di P.P. OTTONELLO , Città Nuova, Roma 1991, p. 23.  



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 243 
 

ISSN 2385-216X 

solo, ovviamente, per essere dedicato all’amico Alessandro Manzoni –,39 che è Del divino nella na-
tura: un saggio ispirato dalla convinzione che «se c’è quest’elemento divino, ei non può essere 
che un oggetto dell’intendimento, perché la domanda riguarda una cosa che si manifesta nel 
mondo, e niente <non> può manifestarsi se non all’intelligenza, implicando la parola manifesta-
zione da se stessa una mente, in cui la manifestazione si faccia».40   

Il termine «manifestazione» (che qui sembra inteso dal Roveretano in una accezione molto 
simile a quella della «Erscheinung» fichtiana o, più ancora, schellinghiana,41ma che pure, per 
altro aspetto, anticipa riflessioni scheleriane)42 stabilisce una dualità tra ciò che si manifesta 
come illimitato e il soggetto limitato a cui si manifesta; per suo conto, il termine «divino» allude, 
come è palese, alla nozione di théion che, per un verso, secondo una linea di pensiero che da 
Platone giunge fino alla mistica renana,43 implica una sfera più estensiva rispetto alla nozione  

 
39 Nella dedica, Rosmini specifica che le ricerche presentate nel saggio « riguardano cosa che 

si può dir comune patrimonio della Poesia e della Filosofia», ossia le «due nobilissime figlie del 

pensiero umano» di cui Manzoni, come pochi altri «tra tutti i figli d’Italia», ha saputo «pensare e 

sentire» (verbi genuinamente rosminiani!)  il «nesso» e la «intima unione»: ivi,  p. 19. 

40 Ivi,  p. 23.  

41 Per una delineazione dell’evoluzione di questo termine – in relazione a quello di «Abso-

lute» – tra il f ilosofo della Dottrina della scienza e il f ilosofo dell’ Idealismo trascendentale si veda il 

monumentale lavoro di M.  VETÖ ,  De Kant à Schelling. Les deux voies de l’Idéalisme allemand, 2 voll., Millon, Grenoble 

1998-2000.  

42 Cfr. C.  VECCHIET , The Dimensions of the Human Beings between Excess and Eccentricity.  Sugge-

stions for Rereading Rosmini’s Anthropology in a Schelerian Key/ Dimensioni dell’umano tra eccedenza ed 

eccentricità.  Ipotesi di rilettura dell’antropologia di Antonio Rosmini in chiave scheleriana ,  in «Rosmini 

Studies», 5, 2018, pp. 203-224.  

43 Per un inquadramento complessivo cfr. M.  VANNINI , Storia della mistica occidentale ,  Le Let-

tere, Firenze 2015.  



244 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

particolarista del Dio delle religioni storiche e concrete,44 per altro verso rimanda, in una singo-
lare saldatura tra patrologia dei Cappadoci (segnatamente Gregorio di Nissa)45 e filosofia trascen-
dentale dell’idealismo tedesco (segnatamente Johann Gottlieb Fichte), 46 alla concezione della 
«inafferrabilità» di Dio: 

 
È dottrina universale dei Padri non solo che Iddio sia in se stesso incomprensibile, ma che secondo 

natura non si possa conoscere, se non d’una cognizione negativa. E pure è del pari sentenza che su di noi 
“è segnato il lume del suo volto” e che da lui immediatamente viene ciò che ci rende intelligenti.47 

III. DIGNITÀ DELL’UOMO E SENSO RELIGIOSO 

Ora, è il «lume del volto» del divino (con allusione, tra gli altri passi, segnatamente a Mt 18, 
10 e Ap 22, 4), ovvero l’essere «indeterminato», «potenziale» o «virtuale», che, pur non apparte-
nendo alla mente, tuttavia «è indubitatamente palese a tutte le intelligenze (che altramente noi 
non potremmo né pure tenerne discorso)»,48 a garantire a priori la condizione dell’esistenza della 
realtà umana e mondana.49  

Tutto infatti è stato, per Rosmini (che qui interpreta lo spirito e la lettera del Quarto Van-
gelo),50 creato nel Logos, nel Verbo, così che  questa creazione si è, se così si può dire, «impressa» 

 
44 Secondo questa linea (platonica, neo-platonica e mistica), infatti, il divino «è più di Dio 

stesso, perché è la causa per la quale Iddio è divino» (ROSMINI ,  Del divino nella natura , cit. , p. 35).  

45 Per un inquadramento di questo punto fondamentale nel complesso della speculazione del 

più giovane dei Padri Cappadoci si veda S.  TARANTO , Gregorio di Nissa. Un contributo alla storia dell’ in-

terpretazione , Morcelliana, Brescia 2009, pp. 243 -252 («Incomprensibilità e infinità di Dio»).  

46 Sul concetto di «inafferrabilità (incomprensibilità) di Dio», che traduce la fichtiana «Un-

begreiflichkeit Gottes», cfr.  G.  GHIA ,  Destino dell’uomo e religione secondo l’I llum inismo , Le Lettere, 

Firenze 2020, pp. 197-230 («Mistica e conoscenza di Dio»).  

47 ROSMINI , Del divino nella natura , cit. , p.  22.  

48 Ivi,  p. 24. 

49 Cfr. ID . , Introduzione alla fi losofia , a cura di P.P. Ottonello, Città Nuova, Roma 1979, p. 270.  

50 Giustamente, è stato osservato che Rosmini, nel commentare il Quarto Vangelo, « tratta 

con forza speculativa la generazione eterna del Verbo e la creazione fatta per (mediante, attra-

verso) il Verbo», ponendosi come scopo, se non unico, quanto meno principale, quello della « ap-

propriazione ascetica delle idee centrali » della teologia giovannea. Cfr. V.  HÖSLE , I fi losofi e l’ inter-

pretazione della Bibbia , in M.  NICOLETTI –  F.  GHIA  (eds), «Conservare l’ intelligenza». Lezioni rosminiane ,  

Università degli Studi di Trento, Trento 2012, pp. 37 -76: p. 51.  



QUALE VANTAGGIO PUÀ TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO 245 
 

ISSN 2385-216X 

sulla mente umana: il Verbo è, infatti, il «principio remoto occulto» della scienza umana natu-
rale, il «principio oggettivo della scienza umana sia naturale, sia soprannaturale» e, per il tramite 
del Verbo, l’idea dell’essere viene «mostrata alle menti, senza però ch’egli [scil. il Verbo] ancora 
mostri loro se stesso».51    

Come è noto, l’idea dell’essere, o essere ideale, non appartiene alla mente, ma costituisce a 
priori la condizione della realtà umana e mondana, ovvero dell’esistenza.52 L’idea dell’essere è 
increata, è principio trascendentale che può comunicarsi al principio di individualità solo con la 
dinamica dell’incarnazione (pur tuttavia senza mai azzardarsi a pervenire, come ha corretta-
mente osservato Xavier Tilliette, a una schellinghiana Menschwerdung von Ewigkeit):53  

 
La persona divina del Verbo non può comunicarsi in modo soggettivo ad un individuo della umana 

natura se non incarnandosi in esso.54  
 
Ne deriva una relazionalità ontologica di ogni singolo individuo con lo spazio della Tra-

scendenza, con lo spazio del divino Creatore: una relazione strutturalmente costituiva, inserita 
nell’ordine della creazione, non in quello della redenzione,55 e tale da far emergere, in e attra-
verso Rosmini, secondo quanto ha rimarcato Pietro Piovani, 

 
una rimeditata comprensione delle ragioni dell’individualismo etico, conquista della coscienza mo-

derna che sottratta all’ingiustificata prerogativa dell’etica protestante, va rivendicata al cristianesimo 
cattolico, fornito, nella sua morale, nella sua ascetica, nella sua teologia, di un senso di libertà individuale 
precluso al determinismo della Grazia luterana. Se la Chiesa di Roma troppe volte nella sua storia perde 
coscienza di questo senso di libertà è suo dovere agire per ricuperarlo, in un possesso geloso che le con-
senta di essere in ogni tempo fedele a se stessa. Nello spirito di questa riconquistata fedeltà essa non potrà 
non essere sempre a fianco degli avversari di ogni manifestazione di illiberalismo, morale e sociale.56 

 

 
51 A.  ROSMINI , L’ introduzione del Vangelo secondo Giovanni commentata , a cura di A. CAPUZZI , Città 

Nuova, Roma 2002, p. 102.  

52 L’essere ideale, per Rosmini, «né ammette concrezione materiale di sorta, né limite al-

cuno; ed è quello che non solo manifesta se stesso, ma che fa conoscere altresì all’uomo tutte l’altre 

cose, e quello altresì, che arreca a noi, insieme colla cognizione, la necessità della sua ce rtezza» 

(ID ., Del divino nella natura ,  cit., p. 24).  

53 Cfr. sul punto X.  T ILLIETTE , Cristo sapienza incarnata in Rosmini ,  in MENKE –  STAGLIANÒ  (eds.) ,  

Credere pensando ,  cit.,  pp. 237-250.  

54 ROSMINI , L’introduzione del Vangelo secondo Giovanni commentata , cit. , p. 50.  

55 Cfr. sul punto M.  KRIENKE , Famiglia e sussidiarietà.  Un confronto tra la «Filosofia del diritto» di  

Rosmini e le «Grundlinien der Philosophie des Rechts» di Hegel ,  in M.  DOSSI –  F.  GHIA  (eds.) , Diritto e diritti 

nelle Tre società di Rosmini ,  Morcelliana, Brescia 2014, pp. 81-109.  

56 P IOVANI , Indagini di storia della f i losofia ,  cit.,  pp. 437-438.  



246 FRANCESCO GHIA 
 

ISSN 2385-216X 

L’individualismo etico-religioso di Rosmini, vera e propria idea regolativa o principio me-
todologico fondamentale, è radicato nella relazione ontologica e strutturale, costitutiva di ogni 
persona – senza alcuna distinzione qualitativa o soprannaturalisticamente fondata – con la tra-
scendenza eterna, con l’assoluto divino.57  

Con ciò, si può senza tema di particolare smentita affermare che il Roveretano ha appron-
tato le basi per quella «discussione filosofica, di cui l’anima moderna ha bisogno per ritornare 
religiosa» tanto auspicata, nel Novecento teologico, da Giovanni Battista Montini nel quadro di 
una riflessione fondativa sul sintagma «senso religioso»;58 in ultima istanza, una riflessione etico-
speculativa che sappia tenere insieme dignità della persona e senso religioso appare quindi come 
il contributo più rilevante che il pensiero di Antonio Rosmini può, ancora oggi, offrire a una fi-
losofia del dialogo interreligioso.  

 
 
 

francesco.ghia@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 

 
57 «La dignità dell’elemento personale consiste unicamente in questo, ch’egli è quell’ele-

mento, pel quale l’ individuo può aderire con tutt o se stesso alla verità , all’essere in tutta la sua 

pienezza contemplato oggettivamente» ( A.  ROSMINI , Filosofia della politica , a cura di M. D’Addio Città 

Nuova, Roma 1997, p. 138).  

58 Cfr. G. MORETTO , «Quel tanto di d iscussione filosofica, di cui l’ anima moderna ha bisogno per 

ritornare religiosa». Giovanni Battista Montini e la pedagogia del senso religioso , in «Humanitas», LII,  

1997, pp. 738-768 e ID . , Figure del senso religioso , Morcelliana, Brescia 2001.  



 

Hors de la 
page 

Riproduciamo qui in «Hors de la page» la conversazione tra Roberto Celada Ballanti e 

Massimo Cacciari tenutasi nell’Aula Magna dell’Università di Genova, Palazzo del Rettorato, 

il 13 novembre 2019 come inaugurazione del convegno dell’Associazione Italiana di Filosofia 

della Religione. Essa viene pubblicata con il consenso del Prof. Massimo Cacciari, per quanto 

non sia stata da lui rivista. Si è inteso qui serbare lo stile dialogico proprio del parlato, con 

minimi ritocchi formali tesi a restituire al meglio la vivezza e la ricchezza di quanto fu detto 

e discusso nel corso dell’incontro. Ne emerge un quadro ricostruttivo della funzione del 

dialogo interreligioso in cui la dimensione della concordia e della discordia, dell’unità e della 

varietà/diversità si uniscono e fondono, non nella ricerca di un banale e illusorio irenismo, 

ma nella consapevolezza della intrinseca dialettica ‘polemologica’ (ovvero ‘relazionale’) della 

interlocuzione tra persone religiose, sull’esempio della cusaniana «religio una in rituum 

varietate» («religione unica nella varietà dei riti»).  



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 249-259 

ISSN 2385-216X 

MASSIMO CACCIARI 
ROBERTO CELADA BALLANTI 

CONCORDIA DISCORS. 
IL DIALOGO INTERRELIGIOSO 

NELLO SPAZIO DELLA FILOSOFIA. 
CONVERSAZIONE TRA ROBERTO CELADA 

BALLANTI E MASSIMO CACCIARI 

CONCORDIA DISCORS. INTERRELIGIOUS DIALOGUE IN THE SPACE OF PHILOSOPHY. 
CONVERSATION BETWEEN ROBERTO CELADA BALLANTI AND MASSIMO CACCIARI 

ROBERTO CELADA BALLANTI: Quando si parla di dialogo e di convivenza tra religioni e culture 
ci si imbatte quasi inevitabilmente in alcuni modelli divenuti canonici. Semplificando, ne indico 
alcuni, che mi paiono i più solcati dalla tradizione di pensiero filosofica e teologica. Il primo è 
quello della sintesi, della reductio ad unum, dove l’alterità è ricondotta all’identità. Si potrebbe 
dire: dai molti all’Uno. Oppure, in secondo luogo, ci siamo chiesti a lungo quale potesse essere il 
minimo comune denominatore tra culture e religioni, in uno sforzo non di sintesi ma di analisi, 
cioè di scomposizione delle diversità nei loro elementi primi fino a cavarne una sorta di ‘nucleo’ 
accomunante. O ancora, quando si tratta di questi temi, sembra quasi inevitabile imbattersi 
nell’idea di tolleranza, che ha certo giocato un ruolo essenziale nella storia europea moderna e 
nella costruzione della moderna idea di Stato, nei secoli segnati dalle Guerre di religione, ma che 
assai difficilmente potrebbe oggi giocare un ruolo fondante nella convivenza tra le fedi, proprio 
per quella vena autoritario-paternalistica che la parola ‘tolleranza’ reca in sé sin dall’etimo che 
la segna, tolerare come sopportare, tollere onus come sollevare un peso. Il dialogo, in questa dire-
zione, diventa indifferenza, oppure un galateo caritativo in cui l’altro attende di essere assimilato 
a colui che tollera. Tu hai svolto, tra l’altro, una decostruzione magistrale dell’idea di tolleranza 
in un saggio legato alla disputa tra Ambrogio e Simmaco. Allora ti chiedo: c’è qualcosa da pensare 
oltre a questi modelli? Di quale forma di convivenza hanno bisogno le immani sfide che pone il 
nostro tempo?  

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 MASSIMO CACCIARI – ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

MASSIMO CACCIARI: Parto da una premessa. Questo grande tema, secondo me, va collocato in 
un ambito geopolitico più generale. Ha un significato forte affrontarlo se il problema del dialogo 
interreligioso viene riconosciuto e discusso come un fattore più generale del problema della con-
vivenza. Oggi, cioè, il dialogo tra religioni deve sentirsi responsabile di assumere un significato 
pregnante all’interno dei nuovi equilibri geopolitici che possono determinarsi, diventando un 
fattore favorevole alla costituzione di un nuovo ius gentium. D’altra parte, il rapporto tra quello 
che potremmo definire ‘diritto internazionale’, che a me piace più chiamare ius gentium, e i pro-
blemi di ordine religioso, erano ben presenti ai grandi autori che per primi hanno affrontato la 
questione di un diritto delle genti. 

Vengo ai tre modelli che hai prospettato. Reductio ad unum: è concepibile, certo, ma in una 
sola prospettiva: come pensiamo di giungere alla verità, che non può essere che una? Oppure, la 
verità sta nelle interpretazioni che le diamo, e allora il problema scompare ipso facto. Ma se in-
tendiamo la verità, come pensiamo di giungervi da una sola via? Necessariamente procediamo 
per diverse vie, altrimenti la via coinciderebbe con la verità, e se la via coincidesse con la verità 
ci sarebbe ‘una’ via e ‘una’ verità, e il resto potrebbe essere solo tollerato. Se, invece, riteniamo 
che ci sia una verità raggiungibile da una molteplicità di vie e che ci possa essere una reductio ad 
unum, le vie concludono nella verità diversamente, ma poi lì si riconoscono e si amano. Questa è 
la via mistica: la reductio ad unum è concepibile soltanto in una prospettiva mistica in cui alla fine 
ci ‘indìamo’ (per usare il neologismo dantesco), entriamo in Lui, riusciamo in Lui e ci risolviamo 
tutti, nelle nostre vie diverse, in Lui. È concepibile, è pensabile, ma solo in questa prospettiva, in 
una prospettiva mistica. 

La seconda via: anche questa è pensabile, è una via analitica, come hai detto giustamente, 
nel senso proprio della filosofia analitica. Facciamo un paragone che mi viene in mente, quello 
su cui si esercitano i miei amici e colleghi della linguistica collegata alle neuroscienze: noi sap-
piamo che c’è una sintassi che sta alla base del nostro linguaggio, che non c’è nulla di propria-
mente convenzionale nel linguaggio, a differenza di ciò che pensava Wittgenstein e i primi ana-
litici. Ora siamo ben certi che esiste una base propriamente biologica, neurologica. E, se c’è una 
sintassi, andiamo alla ricerca della sintassi della religione, del fatto religioso. Può essere, è un 
approccio analitico alla disciplina della filosofia della religione. La domanda è se ci sono ricerche 
consistenti in questa direzione, non fondate su vaghe assonanze, su vaghe ricerche comparati-
stiche che ci sono sempre state e sempre ci saranno: melasse senza alcun senso scientifico. L’in-
terrogativo scientificamente posto sulla seconda opzione è questo: è rintracciabile, è consistente 
una ricerca che riguarda la sintassi della religione, del fatto religioso, ciò che implica studiarne i 
diversi linguaggi e una sintassi comune come fanno i linguisti? Oggi sappiamo che tutte le lingue 
non sono affatto infinite/illimitate nelle loro possibilità come sarebbe un gioco. Ci sono strutture 
biologiche che le limitano, vi è una sintassi comune.  

Così potrebbe essere concepibile la seconda opzione. Perché dovrebbero escludersi? Ci dob-
biamo chiedere se le tre opzioni sono pensabili. Le prime due certamente sì, la terza, ritengo, va 
scartata. La terza pone in se stessa, secondo la sua logica, il problema che nega il dialogo auten-
tico. Io posso certo parlare con qualcuno che tollero, ma è evidente che gli parlo da una posizione 
di acquisita, presupposta, superiorità. Si tratta solamente del dialogo tra il docente e il discente, 
ma quando il docente non ha nulla da imparare dal discente. La terza opzione va radicalmente 
criticata, a mio avviso. Poi, magari fossimo tutti tolleranti, ma allora questo diventa un discorso 
socio-politico, cessa di avere rilievo teologico e teoretico.  



CONCORDIA DISCORS 251 
 

ISSN 2385-216X 

L’unica delle tre opzioni che vedrei inconsistente sotto il profilo filosofico è la terza, le altre 
due sono pensabili, concepibili: in una direzione mistica la prima, in una direzione propriamente 
analitica la seconda. 

 
RCB: Certo, convengo con te. Ma aggiungo anche che all’interno del tuo cammino di pen-

siero intravedo una diversa e feconda via, su cui mi piacerebbe che sostassi. Ricordo, ad esempio, 
alcune tue pagine di Geofilosofia dell’Europa, in particolare l’ultimo capitolo intitolato La patria 
assente, dove configuri un modello di dialogo e di convivenza toto coelo diverso rispetto alle sin-
tesi, ai sincretismi, ai denominatori comuni, alle idee di tolleranza, e fondato, invece che sull’ac-
comodamento, sull’edulcorazione o sulla neutralizzazione delle differenze, sul polemos, sull’har-
monia discors, sul riconoscimento di un cum, di un syn, di uno spazio comune.   

MC: Sì, ho lavorato molto su quei temi, ma vorrei approfittare dell’occasione per saggiarne 
la consistenza, dal momento che molti si muovono su questa prospettiva. Ne siamo sicuri? Tiene? 
È talmente importante questo discorso oggi, perché rientra nelle possibilità che abbiamo, se le 
abbiamo, di costruire una pace, di reagire al disordine globale in cui siamo immersi. Dobbiamo 
essere certi, quando affrontiamo questioni che rientrano in questo colossale problema, di come 
uscire da un luogo che è ormai trapassato e di costituirne uno nuovo. In questo passaggio di 
epoche siamo dentro da trent’anni, e invece di vedere la via d’uscita il disordine cresce, per cui 
davvero bisogna vedere se i nostri concetti sono validi. 

Io credo che l’unica prospettiva sia quella di intendere il dialogo, quindi anche il dialogo 
interreligioso, nel senso del polemos, che non si traduce ‘guerra’, anche se si continua a tradurre 
così, ma dovrebbe tradursi ‘relazione’, ‘rapporto’. Si traduce alla luce del logos, da cui iniziava lo 
scritto di Eraclito, i suoi frammenti: «questo logos che è da sempre...», rispetto a cui gli uomini 
sono axynetoi, come hai ricordato, non sono in grado di coglierne lo Xynon, ignorano il Comune. 
Quindi un logos che significa ‘raccolta’, come ci è stato insegnato da tanti maestri, non semplice-
mente ‘discorso’, ‘ragione’, ma ‘raccogliere’, ‘collegare’: sostanzialmente un sinonimo di armo-
nia, dove i distinti rimangono, perché non c’è musica, armonia, senza distinti, senza suoni, figure 
distinte.  

Questa sembrerebbe la prospettiva giusta: nessuna gerarchia, non possiamo mettere gerar-
chie quando c’è armonia (questo ‘re’ è più importante del ‘fa’, ecc.). È l’armonia che conta, l’unità 
dell’armonia, un’unità di distinti essenziali all’armonia. I distinti si riconoscono nella comune 
armonia, dovendosi mantenere tali, perché se rinviassero alla loro singolarità verrebbe meno 
l’armonia stessa. Perciò, il momento dell’identità è essenziale alla relazione, non è qualcosa che 
la relazione supera, è qualcosa che la relazione invera. Nella relazione si mostra in qualche modo 
l’essenza della singolarità, che muove alla relazione, la vede in sé. Se non hai in te la relazione, 
se non ti senti tu stesso relazione, ma una vuota singolarità, un semplice A uguale A, un’identità 
vuota, non potrai mai entrare in relazione con l’altro, se non nei termini della tolleranza. Se non 
senti la società in te stesso, che società vuoi produrre? Grande tema di filosofia politica, di etica: 
se ti manca interiormente la societas non la produrrai mai fuori di te.  

Questa sembrerebbe dunque la strada giusta, e dal punto di vista della filosofia della reli-
gione cosa comporta? Quello che ci aveva insegnato Max Weber: nessuna gerarchia, scientifica-
mente non si può porre altro che gli elementi del logos, dell’armonia. Se poni una gerarchia im-
mediatamente cadi in un’altra prospettiva, che può essere quella della riduzione dell’altro a te, 
della tolleranza, ma non è più la prospettiva interreligiosa propriamente. 



252 MASSIMO CACCIARI – ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

Quindi nessuna gerarchia. Ma come è possibile comparare? La scienza compara, non stabi-
lisce gerarchie, e non solo compara, ma può dire che questa posizione per sua propria logica può 
produrre questi effetti, quest’altra produce altri effetti. Per questo si può, in qualche modo, 
scientificamente, prevedere: questa tua posizione, per sua natura, può con ogni probabilità pro-
durre questi effetti (ogni scienza è probabilistica, lo sappiamo, figurarsi le scienze umane). Per-
ciò, se questa è la tua posizione religiosa, si produrranno questi effetti.  

Nessuna gerarchia ma soltanto comparazione, che può giungere fino alla previsione degli 
effetti di una posizione o di un’altra. Ma siamo sicuri che sia consistente questa prospettiva? O è 
piuttosto un nobile dover-essere? Com’è possibile una comparazione che non ponga una gerar-
chia? La comparazione può avvenire soltanto sulla base di un metro, altrimenti non si può com-
parare nulla (non si possono comparare le vostre grandezze, altezze, senza un metro). E il metro 
chi me lo dà? Un arbitro, un marziano, Dio? Qualcuno può dire: «me lo dà questo testo rivelato, 
me lo dà Dio, il metro è la parola di Dio», ma questo non può essere il discorso del filosofo. Chi 
stabilisce il metro, se per la comparazione si presuppone un metro? 

Questa è l’aporia secondo me assolutamente insuperabile anche dei discorsi dei più grandi 
sociologi e storici della religione. Il metro è immanente alla cosa, presupposto anche se non espli-
citato. È il metro dello scienziato che opera la comparazione, e lo scienziato che opera la compa-
razione, lo sappia o no, è pieno di pregiudizi, presupposti, e ciò rende estremamente difficile un 
dialogo alla pari. È un problema che pongo alla discussione. Io non ho alcuna soluzione.   

 
RCB: Nel tuo recente saggio sull’Umanesimo, La mente inquieta, nel capitolo finale dedicato 

a Pico, sottolinei un grande tema che a me sta molto a cuore: quello del prospettivismo, o pluripro-
spettivismo, cioè il grande tema umanistico-rinascimentale dell’arte (Alberti, Brunelleschi, Piero 
della Francesca), che può essere declinato anche in una forma filosofica. Penso ad esempio al De 
visione Dei di Cusano, dove c’è quella sorta di liturgia sperimentale, itinerante dei monaci di fronte 
all’icona Dei: ecco, mi pare che questa grande tradizione del prospettivismo che passa attraverso 
Bruno, Leibniz e arriva fino all’Illuminismo, e poi a Nietzsche, sia una grande ipotesi di lavoro 
anche per il dialogo interreligioso. Io vedo ad esempio nella Monadologia di Leibniz, nell’idea di 
monade, uno straordinario modello filosofico di dialogo, funzionale anche al dialogo tra le fedi e 
le culture. 

 
MC: Il discorso sulle prospettive è anch’esso molto complesso. Certo, noi sappiamo che 

scientificamente un oggetto non può essere mai colto simul, in tutti i suoi aspetti: qualunque 
oggetto, macroscopico, microscopico, lo vediamo secondo prospettive, e secondo prospettive lo 
misuriamo, che si tratti di un elettrone o di chi mi sta davanti. Dal punto di vista logico non 
cambia. 

Questo discorso, applicato al nostro campo, a cosa dà luogo? Io vedo questo oggetto secondo 
la mia prospettiva, tu lo vedi secondo la tua, e alla fine cosa ne risulta? Sono tutte uguali, sono 
indifferenti rispetto all’oggetto? Sappiamo benissimo che non è così. Infatti la prospettiva in base 
alla quale lo vedo io e quella in base alla quale lo vedi tu, non pensa né presuppone di vedere lo 
stesso oggetto secondo diverse prospettive, ma pensa di vedere l’oggetto secondo la prospettiva 
giusta: a differenza dello scienziato, che per misurare nel suo insieme sa che non potrà misurare 
l’oggetto, o coglierne elementi simul, ma può tranquillamente collezionare i suoi dati e riferirci 
un’immagine completa. Non è così che possiamo operare noi.  



CONCORDIA DISCORS 253 
 

ISSN 2385-216X 

Quindi, il discorso sulle prospettive o finisce in un relativismo in cui diciamo che una vale 
l’altra, oppure, mi chiedo, come facciamo a evitare che in questo campo la mia prospettiva sia 
quella in base a cui io vedo correttamente l’oggetto che ho di fronte? È il discorso della Perspektive 
Lehre, al centro della filosofia nietzschiana. Sotto certi aspetti questa appare dal punto di vista 
logico una Perspektive Lehre, ma poi nella sostanza non lo è affatto, perché la prospettiva in base 
alla quale questo fondatore in qualche modo della Perspektive Lehre, che ha influenzato tante cor-
renti analitiche (ci sono tanti rapporti tra un certo Nietzsche logico-filosofico e certa filosofia 
contemporanea non continentale), non è affatto indifferente rispetto alle diverse prospettive 
con cui affronta l’oggetto. La prospettiva con cui lo affronta è la sua, per lui è verità, non è una 
prospettiva semplicemente. 

Il discorso sulle prospettive è quindi molto complicato. Una battuta finale sul mio grande 
amore che è Cusano. Lasciamo perdere la straordinarietà della posizione di Cusano rispetto al 
suo tempo, al modo in cui allora veniva affrontato il problema interreligioso: si tratta di una 
straordinarietà assoluta, anche rispetto ai Neoplatonici italiani, quelli di Firenze, allo stesso Pico, 
il cui dialogo interreligioso è essenzialmente erudizione, tutto sommato. Da un lato, Cusano non 
mi pare radicalmente distinguibile da quella prospettiva mistica che ho detto all’inizio, dall’altro 
non possiamo nasconderci il fatto che va alla ricerca della sintassi fondamentale del religioso, 
che per lui è una sintassi trinitaria. Alla fine, dice che occorre riconoscere questa sintassi, che la 
sintassi fondamentale è quella trinitaria. 

Discorso nient’affatto tanto diverso da quello che farà Hegel: la religione cristiana è asso-
luta perché in questa si mostra, si manifesta, la sintassi fondamentale del religioso, che è una 
sintassi trinitaria. La rivelazione cristiana è null’altro che mostrare la sintassi fondamentale del 
religioso. Quindi dove siamo? Nel dialogo interreligioso, certo, ma su che base? Chiaramente su 
base cristiana. 

 
RCB: Il tema cusaniano del De pace fidei interessa molto anche me. Certo, lì c’è la ricerca 

della religio una in rituum varietate, la varietas rituum tenuta insieme dall’unità. Ecco, in quella for-
mula (religio una in rituum varietate) non ti sembra che si mostri una sorta di inaugurale scardina-
mento, per il quale la religio si categorizza autonomamente e non coincide più tout court con la 
fides christiana? È vero che la religio una è un monoteismo trinitario e cristologico, non c’è dubbio, 
però quel monoteismo è al di là del “muro del paradiso” di cui parla il De visione Dei. Cioè, è nella 
coincidentia oppositorum, per cui ci si trova in un orizzonte impredicabile, inoggettivabile, inesau-
ribile. Mentre la fides christiana (quella storica), confluisce nella varietas rituum, cioè tra le altre 
fedi. Non c’è uno strano scardinamento che non ha precedenti, mi pare, nella teologia medievale, 
e che in qualche modo inaugura il moderno, cioè il categorizzarsi autonomo della religio, processo 
che successivamente si sarebbe secolarizzato? Questo tema dell’armonia, in effetti, lo si ritrova 
in un altro dialogo interreligioso d’invenzione, successivo al De pace fidei di centocinquant’anni 
circa, il Colloquium Heptaplomeres di Jean Bodin. Anche lì c’è l’idea di armonia, anche lì c’è la ri-
cerca di un’unica religione che tenga insieme la varietà dei riti, però è un’idea secolarizzata, 
quell’unica religione è divenuta una religione naturale, non ha più nulla di trinitario. Resta 
quell’armonia, che tra l’altro Bodin teorizza su basi musicali con la metafora della polifonia. Ma 
è una polifonia che non ha più fondamenti trinitari. Tra il De pace fidei e il Colloquium Heptaplome-
res di Bodin c’è la Riforma Protestante, ci sono le Guerre di religione, c’è la guerra civile in Fran-



254 MASSIMO CACCIARI – ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

cia, e Bodin assiste a tutto questo, e volge il dialogo interreligioso verso l’idea di religione natu-
rale e in modo addirittura anti-cristiano. Non ti sembra che ci sia uno snodo fondamentale tra 
questi due dialoghi interreligiosi immaginari?  

 
MC: Come dicevo prima, la posizione cusaniana è assolutamente straordinaria se la para-

goniamo a quelle coeve, però quello che a me interessa è che quella religio una si costituisce in-
torno a quell’asse che tu riprendevi. Non c’è nulla da fare: la religio una è la religione ab-soluta dai 
riti, dalla positività dei riti, e anche questi sono termini che tornano nella filosofia della religione 
e nell’idealismo. La religio una, che non può essere mascherata dai riti, che va intesa non come 
religione positiva – poiché la positività è il negativo della religione – è la religione cristiana: la 
religione che libera te – religione non da religare –, questo è quintessenzialmente cristiano. Che 
cos’è la predicazione di Gesù se non una religione che si emancipa dai riti, nella loro varietà? Che 
cos’è se non cristianesimo questo?  

Ma come la mettiamo con le altre? Possiamo dire che sono religioni in cui l’elemento di 
libertà è così fondamentale, in cui non c’è l’elemento del religare, ma c’è l’elemento della religio 
nel senso del leghein, del colligere? Questo c’è nella religione cristiana: collegatevi fino ad amarvi, 
logos, e anche il Vangelo di Giovanni comincia col logos. Questo logos ha un unico mandatum: col-
legatevi, armonizzatevi fino ad amarvi, anche con i nemici. Come facciamo, se questa è la religio 
una, a dire: questa è ‘la religione’? Questa è la religione cristiana, non è ‘la religione’, questa è la 
sintassi fondamentale della religione cristiana, e questa sintassi, come quella linguistica, ha ele-
menti comuni con altre sintassi.  

Questo è il punto, dopodiché è tutto straordinario. Certo, immaginiamoci di dire a 
quell’epoca che i riti sono una varietà, non riguardano la religio una. Si rischiava il rogo. Ed è certo 
che la secolarizzazione, come sappiamo benissimo, è inconcepibile se non nell’evo cristiano, 
come d’altra parte lo stesso ateismo. Dovremmo sempre ripetere, giustamente, le cose dette da 
Benedetto Croce, anche se in termini completamente diversi da come li intendeva lui: è chiaro 
che siamo tutti cristiani, ma in tutto il mondo siamo tutti cristiani?  

Allora, ecco il nostro problema: come si può impostare un dialogo in modo consistente, non 
gerarchico, in modo da non cadere in un prospettivismo semplicemente indifferente, relativi-
stico, tollerante? Questo è il grande, drammatico problema che suscita, a mio avviso, la questione 
del dialogo interreligioso nel contesto globale che stiamo vivendo. 

 
RCB: Ci avviciniamo, secondo me, davvero al cuore della questione, che è in fondo il plesso 

problematico compreso tra universale e particolare: questo universale, questo cum, come va con-
cepito? C’è un universale che è proiettivo, autoritario, speculare, narcisistico, in cui spesso l’Eu-
ropa stessa è caduta nella sua storia, cioè proiettare sé sull’altro in modo da annullarlo. Ma è 
possibile pensare a un universale che non saturi le differenze, che non inglobi, che non annulli i 
distinti, ma a un universale capace di ospitare le differenze? Questo mi pare il nodo, il Kern, su 
cui si gioca la questione interreligiosa; come deve essere pensato l’universale in modo da non 
annullare i distinti, ma da ospitarli in sé, anzi da farli crescere, da tenerli in tensione, in contesa? 

 
MC: Vorrei puntualizzare di nuovo le questioni di fondo, tornando alle cose iniziali dette, 

partendo dalla possibilità assolutamente aperta, secondo me, di pensare una pluralità di vie at-
traverso le quali si giunga alla verità. Puoi pensare che una verità sia raggiungibile per una sola 



CONCORDIA DISCORS 255 
 

ISSN 2385-216X 

via? Hybris, superbia! A conclusione di questa strada vi è quell’‘indìarsi’ di una certa mistica: non 
di tutte le mistiche, tantomeno di quella propriamente francescana, realistica, della nostra tra-
dizione, ma piuttosto di una mistica alto-tedesca, renana, che ha influenzato enormemente Cu-
sano.  

Del tutto possibile, certo. Però, attenzione, la conseguenza è una, inesorabile dal punto di 
vista logico: quell’Uno, quella verità una, non può assumere assolutamente i caratteri del Dio 
giudaico-cristiano, ma è l’Unum neoplatonico. Hanno voglia i nostri teologi medievali a commen-
tare Dionigi, che è la traduzione – neanche tanto perspicua nel linguaggio della fede cristiana – 
di Damascio. Tant’è vero che con qualche buona ragione alcuni esegeti hanno detto: «secondo 
noi è Damascio che mostra come poter parlare perfettamente da cristiano». Quindi, la conse-
guenza di quella strada è per me inesorabile, è l’Unum neoplatonico, è la riduzione della religione 
a filosofia, non è più filosofia della religione, ma religione filosofica.  

La seconda via, anch’essa del tutto consistente, scientifica, analitica, che va alla ricerca 
della sintassi. Si può trovare questa sintassi del religioso. Che cosa interessi questa sintassi del 
religioso all’uomo di fede lo sanno gli scienziati. Sarebbe una ricerca importante, secondo me ha 
dato e può dare dei frutti. 

La terza è la tolleranza e la scartiamo, come avevamo detto. Poi esiste la via della distin-
zione tra una positività della religione, che ci può essere, e la tolleriamo nella diversità dei culti. 
Non siamo a vedere la diversità di questi, ma guardiamo l’una religio, che viene intesa nel senso 
propriamente neoplatonico, oppure viene intesa su qualche base.  

Se intendo il termine religione secondo la tradizione cristiana, dove il termine nega addi-
rittura la sua ascendenza al religare, al legare, allora quell’una religio è il cuore stesso della reli-
gione cristiana. Oppure, il senso è quello mistico-neoplatonico di cui sopra, se lo intendo, secondo 
me, cusanianamente: quell’una religio è quella religione che si rivela nella religione cristiana, in 
particolare in quella teologia cristiana che è quella trinitaria, che comprende il senso della rive-
lazione secondo una tradizione che va da alcuni Padri ad Agostino, fino ad Hegel (il quale non è 
per nulla comprensibile senza il De Trinitate). 

Allora, il cum può essere quello degli scienziati che comparano. Questo esercizio di compa-
razione è utilissimo e fondamentale, perché ci fa conoscere l’altro. Opera fondamentale è quindi 
quella dello scienziato sociale, dello storico, del filosofo della religione, che comparano, perché 
ci fanno conoscere, e senza conoscenza questi discorsi non avrebbero senso e non servirebbero 
a nulla nel quadro del disordine globale che ho richiamato. Il cum come comparazione va dunque 
benissimo, ma è la comparazione che facciamo noi, scienziati. E può valere questa comparazione 
dal punto di vista dell’uomo che pratica i domini di questa o quella religione? E, come richiamavo: 
la comparazione non presuppone la superiorità del metro di colui che compara? Quindi problemi, 
aporie, la filosofia nasce da aporie. Ecco come comincia Aristotele la Metafisica, il Libro terzo, con 
tutte le aporie, e poi i libri successivi che le svolgono. Bisogna incominciare dalle aporie. C’è chi 
dice che la filosofia nasce dalla meraviglia, ma la filosofia nasce dall’aporia: mi manca la strada, 
e il fatto che mi manchi la strada mi angoscia, e devo procedere. Quindi prima di tutto bisogna 
conoscere la via e poi vediamo se riusciamo a procedere: non è detto che ce la facciamo, nessuno 
ci garantisce di farcela, però onestamente bisogna procedere così.  

Il cum è questo, se no che cos’è? Per l’uomo di fede, almeno di questa fede, di questa reli-
gione, anche delle altre forse, il cum è (siamo a Genova e mi viene in mente questa espressione 
rosminiana: qui a Genova c’è un’illustre scuola rosminiana) ‘inaltrarsi’, un farsi altro. Il cum non 



256 MASSIMO CACCIARI – ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

può essere un incontro in cui ci diamo la mano, ma significa: rimanendo sé stessi, entrare nell’al-
tro e accoglierlo. Questo è il cum, può essere solo questo, perché se viene inteso come una pros-
simità statica non è il cum, che è quando io mi faccio prossimo all’altro così da ‘inaltrarmi’ in lui, 
che non equivale a confondermi con lui, a sciogliermi o risolvermi in lui. Per riconoscere la mia 
identità devo ‘inaltrarmi’, perché posso conoscere chi sono soltanto attraverso l’altro. Questa è 
l’unica idea del cum che non implichi un’accezione di giustapposizione. 

Per questo mi piace il termine polemos, perché indica la forza di questa relazione, indica la 
resistenza che devo superare per ‘inaltrarmi’. Per ‘inaltrarmi’ non posso restare giustapposto a 
te, di fronte a te. Tu sei anche qualcosa che resiste alla dinamica del mio farmi prossimo, e io 
devo vincere questa differenza. Occorre sentire questa opposizione nel cum, se no diventa qual-
cosa di troppo semplice. 

Cum assume tutto il suo spessore, direi, ontologico, quando si capisce che il cum di cui ne 
va, in un dialogo di questo impegno, è l’altro all’inizio, l’altro che mi resiste, mi si oppone. Anche 
colui che il Samaritano trova mezzo morto per strada è un suo nemico, appartenevano a tribù 
rivali. Avrà forse fatto fatica a farsi così prossimo a lui da salvargli la vita o da farlo addirittura 
resuscitare. Certi commenti ebraici dicono: perché ve la prendete con i poveri che passavano e 
non lo soccorrevano. Credevano che fosse morto e non potevano soccorrerlo. Ecco allora la forza 
di questo cum: io riconosco la mia posizione solo opponendomi. Il cum è un movimento col quale 
io mi oppongo: mi pongo, mi oppongo, e cerco l’accordo attraverso questa opposizione. L’accordo 
non può essere il cum dell’essere insieme, così banale. Quel cum, l’essere insieme, deriva da un’op-
posizione, è il prodotto di un polemos. 

E allora, concludo, come intendo il dialogo interreligioso? Prima di tutto ci si ponga, questa 
è la mia posizione. Ma puoi mantenere la tua posizione senza opporti? Come fai a porti senza 
opporti? Scatta così la dinamica del cum, ma perché scatti devi prima porti. Credo che anche in 
questo senso possa essere interpretato Cusano. Questa è la mia prospettiva, e non la ritengo equi-
valente alla tua, non mi sono indifferenti, credo che questa prospettiva sia la via giusta. Ma mi 
sono opposto, ergo mi sono posto. Per pormi mi oppongo e riconosco l’opposizione, polemos. 
Certo, questa relazione è arrischiata, rischia anche di non incontrarsi per nulla. Come facciamo 
a pensare che in un dialogo, in un rapporto, si annulli a priori la possibilità dell’inimicizia? 

La vera philia, la vera amicizia, è ottenibile soltanto attraverso questa via. Mi pongo, dico 
secondo la mia verità la mia via, e mi oppongo, entro in relazione, mi confronto in tutti i sensi, 
relazione e polemos, e da lì può scaturire il cum pieno, ricco, vitale, in cui io mi riconosco nell’altro 
e l’altro si riconosce in me. Si mantiene la distinzione, ma si mantiene in un rapporto in cui 
ognuno rimane ricco della propria identità, di un’identità maturata attraverso la propria oppo-
sizione con l’altro. 

Un’identità matura, passata attraverso il polemos, passata attraverso l’opposizione: ogni au-
tentico dialogo è così. Ma nel campo della nostra ricerca, io ritengo che con ancora maggiore 
pregnanza valga questa prospettiva, altrimenti è una ricerca che, muovendo da denominatori 
comuni, da minimi denominatori comuni, non darà nessun frutto. Se il Comune, il cum, è il mi-
nimo comun denominatore non serve a niente. È l’opposto del mio discorso, che afferma la ne-
cessità di presentarsi con tutta la forza della propria posizione. Pormi è oppormi, e se non cono-
sco l’opposto non conosco neanche me stesso. Mi avvicino, mi faccio prossimo all’opposto: pole-
mos, e in questo ritrovo tutta la ricchezza della mia identità e di quella dell’altro. 



CONCORDIA DISCORS 257 
 

ISSN 2385-216X 

Il dialogo interreligioso assume tutto il suo valore se i dialoganti si pongono in questi ter-
mini. Sono convinto di questo, e tutte le volte che nella mia vita mi sono trovato con persone che 
ragionavano così, ponendosi, allora il dialogo è stato fruttuoso e alla fine ognuno non è rimasto 
uguale a prima. Penso a Raimondo Lullo nel Libro del Gentile e dei tre Savi: alla fine chi ha ragione? 
Alla fine sono gli stessi di prima dopo il loro viaggio, dopo che si sono confrontati polemica-
mente? Per nulla: la loro identità è maturata attraverso l’opposizione, e non c’è altro modo di 
maturare la propria identità se non opponendosi all’altro, ‘inaltrandosi’.  

 
RBC: E infatti i tre se ne vanno senza voler sapere a quale delle tre fedi il Gentile si sia 

convertito. Questo finale aperto del Libro del Gentile e dei tre Savi, è straordinario. Proviamo allora 
ad allargare lo spazio dialogico ad altre voci.  

 
Sono seguite alcune domande del pubblico, che sintetizziamo nel seguente modo.  
La prima domanda ha posto due questioni: è forse possibile argomentare filosoficamente a 

favore della tolleranza, dal momento che dirsi nella pienezza della verità non equivale a pensare 
di possederne il monopolio. La tolleranza può forse avere un significato transitorio, temporaneo, 
se ritengo che l’altro sia in una verità parziale che può evolvere verso la pienezza. Inoltre, ed è 
la seconda questione, molte discussioni sul dialogo interreligioso dimenticano di porre il pro-
blema di cosa sia la religione. Come si arriva a definirla? Per via analitica, fenomenologica, so-
ciologica?  

La seconda domanda pone il quesito su come rendere una prospettiva autenticamente dia-
logica. L’unica via per uscire da un punto di vista totalizzante è di problematizzare la propria 
posizione. 

La terza domanda pone il problema relativo al fatto che un soggetto che entra in dialogo 
con l’altro dovrebbe in qualche modo sdoppiarsi, entrare in conflitto con se stesso, mettere in 
discussione la propria posizione, ciò che implica una grammatica e una sintassi, ossia la condi-
zione di esperibilità.  

 
MC: Certo, l’ultimo intervento ha ragione, c’è anche quest’altra questione, ma sarebbe ri-

solvibile soltanto riuscendo a definire il quid, questo concetto, e credo che sia molto difficile. Si 
possono avanzare diverse prospettive, ma credo che si tratti di una ricerca pressoché infinita, a 
differenza di quello che può accadere, che forse accadrà, per quanto riguarda il linguaggio. Co-
munque, c’è anche questo presupposto, quello più forte però, secondo me, è il presupposto ideo-
logico, il pregiudizio che domina, la ricerca del metro, del logos, che ci permette di comparare, di 
armonizzare. Niente di male, basta saperlo, è evidente che non possiamo spogliarci di questo, 
però conta nell’impostazione del dialogo interreligioso. Bisogna esserne consapevoli, poi si può 
procedere, se è la prospettiva che adottiamo. 

Invece, mi pare chiara l’altra questione, chiara logicamente: mi pongo secondo i miei prin-
cìpi, perché credo, sono convinto o perché penso di avere mostrato come quella verità, quella 
rivelazione, sia assoluta rispetto alle altre, e spieghi anche se stessa, non sia soltanto una posi-
zione di fede ma abbia anche l’intelletto di se stessa, l’intelletto di fede. Naturalmente, questo 
vale essenzialmente per la religione cristiana, per la tradizione che ha avuto a partire da Gio-
vanni in poi. Ma questo è il discorso forte: fino a Hegel la religione cristiana spiega se stessa, non 
è soltanto un’affermazione, una rivelazione, ma al suo interno vi è la sua spiegazione.  



258 MASSIMO CACCIARI – ROBERTO CELADA BALLANTI 
 

ISSN 2385-216X 

 
La quarta domanda si polarizza sull’idea di rivelazione: questa non può essere quella trini-

taria cristiana, che è servita come metro per svalutare tutte le altre. Che tipo di dialogo si può 
istituire se continuiamo a identificare l’idea di rivelazione con quella cristiana? 

La quinta domanda pone il problema dei presupposti etici del dialogo tra le religioni: se si 
pensa alla religione sotto l’aspetto dell’autenticità nella relazione, la cosa essenziale è il ricono-
scimento nella relazione. Un modello di ciò è Nathan il Saggio di Lessing, dove il riconoscimento 
avviene nella diversità e anche quando le opposizioni appaiono irriducibili.  

La sesta domanda richiama il problema della assolutezza, richiamando l’opera di Ernst 
Troeltsch L’assolutezza del cristianesimo e la storia delle religioni. Viene chiesto al relatore se quella 
da lui prospettata è una nuova forma di assolutezza, analoga a quella avanzata da Troeltsch nella 
sua opera.  

 
MC: Provo a svolgere qualche conclusione. Io ho ragionato soprattutto a partire dalle aporie 

che si incontrano nello stabilire i princìpi in base ai quali il dialogo interreligioso può instaurarsi, 
aldilà dell’ovvia, nobile e sacrosanta buona volontà di intenderci e fraintenderci. Questo non ha 
a che fare con la filosofia propriamente, ma coi buoni costumi, con l’educazione. La filosofia è 
fondare le ragioni di questo dialogo, perché la bontà di intendersi è qualcosa che va da sé. La 
rivelazione non è un ostacolo insormontabile in questa direzione, lo è in astratto, non lo è se in 
concreto vediamo come il porsi di una verità così impegnativa comporti l’opposizione. Più sono 
convinto della mia verità e più mi oppongo, e il cum nasce da un confronto di questa intensità, di 
questa autenticità, in cui non faccio sconto di una virgola sulla mia posizione. Questo è l’essere 
autentico, e per questo non mi riduco a minimi comuni denominatori, ma voglio raggiungere il 
Comune attraverso l’opposizione.  

Questa è la strada del dialogo autentico. Poi vi è tutta una sfera etica, certo, ma allora siamo 
in tutt’altro campo, perché è chiaro che c’è la possibilità di un dialogo anche intorno ai valori. 
Nella sfera etica possiamo benissimo cercare, ma è tutt’altro campo, tutt’altra dimensione. Io 
ritengo che ci sia un’irriducibilità, comunque la intendiamo, della religione alla sfera etica. Che 
poi le religioni producano etiche è altra cosa, ma c’è una diversità di principio, e anche qui dob-
biamo fondare il termine, cercare l’arché di ciò che diciamo, se no non è filosofia. C’è una distin-
zione di fondo tra la dimensione religiosa e la dimensione etica. Che poi nel mondo contempora-
neo assistiamo costantemente a una riduzione della dimensione religiosa a quella etica è un fatto, 
ma non c’entra con il principio.  

Certo, il dialogo va ricercato nella sua autenticità, e questa non può risultare che dal con-
fronto della posizione di ciascuno, senza presupposti e senza pregiudizi. È possibile? Anche que-
sto è un problema: questo porsi e opporsi deriva dal modo, dalle forme in cui mi pongo e in cui 
si pone l’altro, dove necessariamente entreranno elementi di pregiudizio. Possono essere so-
spesi? Possono essere messi tra parentesi, quando entri in rapporto, quando cerchi un dialogo? 
Fino a un certo punto, e occorre esserne coscienti. Avere coscienza di queste aporie, di questi 
elementi problematici, è fondamentale nel rapporto, perché altrimenti penso di essere la verità.  

È importante questo punto: sappiamo benissimo che la teologia non è parola di Dio, e che 
vi sarà sempre una differenza tra ogni credo. Ogni testimonianza di fede presuppone questa dif-
ferenza tra la Parola e le parole con le quali si comunica, e tanto più le parole con le quali la 
Parola viene commentata. È evidente che c’è differenza, ma lo sappiamo anche dal punto di vista 



CONCORDIA DISCORS 259 
 

ISSN 2385-216X 

logico: to on, l’essente, per Aristotele, non è lo stesso che to legomenon. Sappiamo benissimo che 
c’è una differenza tra l’essente e la parola che lo esprime. Però in questa dimensione specifica la 
differenza assume un peso elevatissimo, perché la mia parola, che so perfettamente non essere 
la parola di Dio, che è in via, in cammino, presuppone o non presuppone la parola di Dio? Il filo-
sofo della religione studierà tutti questi rapporti, ma ci può essere un teologo che non presup-
ponga questo? Un filosofo della religione spiegherà il rapporto: spiegherà storicamente, filosofi-
camente, sintatticamente, linguisticamente, il rapporto tra la tradizione, la rivelazione, i testi, le 
traduzioni, i tradimenti, chiamali come vuoi, di quella religione, e le parole che la fede esprime 
per rapportarsi a questa parola e a questa tradizione. Ma non con un metodo molto diverso da 
quello del filosofo che vuole predicare l’essente, sapendo che la sua parola non equivale all’es-
sente, non è identica all’essente.  

Io accetto questo e mi colloco qui, questa è la mia dimensione, senza nessuna velleità di 
identificarmi con la verità, ma mi colloco nella verità, senza identificarmi con la verità, perché è 
stasis, è polemos. C’è pace in questo rapporto polemico, e se cerchiamo la pace fuori di qui, cer-
chiamo una pace utopistica, che non esiste, che non si darà mai nel mondo degli uomini. La pace 
va cercata nella contraddizione, nell’opposizione, soltanto qui può esservi. 



 

 



 

Spazio 
aperto 

Coerentemente con la denominazione della sezione, i due testi proposti in «Spazio 

Aperto» sono di natura eterogenea. Il contributo di Gloria Dell’Eva (Freie Universität Berlin) 

si muove nel contesto tematico della teoria della metafora, con particolare attenzione alle sue 

applicazioni religioso-teologiche. Qui sono in particolare le opere di Søren Kierkegaard a 

proporsi come banco di prova della metaforologia, in un’indagine che l’autrice dispiega 

secondo un approccio ermeneutico esplicitamente ispirato al pensiero di Paul Ricoeur. 

L’articolo di Tiziana Faitini (Università di Trento) esplora invece la dimensione dell’identità 

personale contemporanea, e lo fa dal particolare angolo prospettico del rapporto con il lavoro. 

Muovendosi tra i piani antropologico, sociologico e filosofico-politico, l’autrice mette in 

evidenza i nessi tra la possibilità di svolgere attività professionali significative da un lato e, 

dall’altro, la stabilità identitaria e la realizzazione individuale. 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 263-274 

ISSN 2385-216X 

GLORIA DELL’EVA 

METAFORA E PARABOLA: PAUL RICOEUR 
INTERPRETE VIRTUALE DELLA PRASSI 

ESTETICA KIERKEGAARDIANA 

METAPHOR AND PARABLE: PAUL RICOEUR AS A VIRTUAL INTERPRETER OF 

KIERKEGAARD’S AESTHETIC PRACTICE 

This article discusses Paul Ricoeur’s theory of metaphor and its relationship to parable, fol-
lowing his argumentation in the essay Stellung und Funktion der Metapher in der bib-
lischen Sprache. In a second step, it analyses Søren Kierkegaard’s metaphorological praxis 
in Frygt og Bæven. The final part examines those aspects of Ricoeur’s theory that are ap-
propriate to understanding Kierkegaard’s metaphorological praxis. 

I. INTRODUZIONE 

In questo articolo intendo sperimentare un approccio innovativo nel tentativo di avvici-
nare Paul Ricoeur e Søren Kierkegaard: l’approccio metaforico. Nonostante Kierkegaard venga 
spesso considerato come un autore che inserisce nelle sue opere molti elementi letterari,1 tutta-
via molto spesso si sottovaluta il fatto che nei suoi testi è continuamente all’opera una metafo-

                              
1 Cfr. a questo proposito i seguenti articoli che accostano il pensiero dei due autori basan-

dosi sul tema della narrativa : H.  FEGER ,  Leben, um davon zu erzählen. Erzählen, um zu leben. Narratives 

Verstehen bei Sören Kierkegaard und Paul Ricoeur , in G.  FRANK –  A.  HALLACKER –  S.  LALLA  (eds.),  

Erzählende Vernunft ,  De Gruyter, Berlin 2006, pp. 29-38; J.  GARFF , A Matter of Mimesis:  Kierkegaard and 

Ricoeur on Narrative Identity ,  in «Kierkegaard Studies», XX, 2015, 1, pp. 321-334. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

rologia implicita, che non viene cioè mai teorizzata, ma che viene costantemente messa in pra-
tica.2 Voglio quindi considerare Kierkegaard come filosofo della prassi metaforica e Ricoeur come 
colui che ci fornisce uno strumentario interpretativo di questa prassi. A questo scopo, nei para-
grafi 2 e 3 di questo articolo, intendo prendere in considerazione un saggio di Ricoeur che mi 
sembra particolarmente adatto ad attuare quest’operazione, poiché Ricoeur qui, sebbene non si 
occupi mai direttamente di Kierkegaard, si concentra sulla prassi metaforica nel linguaggio reli-
gioso e attua un parallelismo tra metafora e parabola. Il saggio in questione si intitola Posizione e 
funzione della metafora nel linguaggio biblico e comparve nel 1974 in un volumetto che Ricoeur pub-
blicò con il teologo protestante Eberhard Jüngel: Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio reli-
gioso.3 In uno dei suoi testi più famosi, Timore e tremore,4 comparso nel 1843 sotto lo pseudonimo 
di Johannes de Silentio, Kierkegaard percorre due diverse vie per descrivere il fenomeno della 
fede: la via della metafora e la via della parabola. Questo testo si presta quindi particolarmente 
bene come campo di prova per la teoria ricoeuriana. Innanzitutto voglio mostrare come in Timore 
e tremore le due vie procedano di pari passo nella descrizione della fede (paragrafo 4). In un pa-
ragrafo conclusivo (paragrafo 5) ripercorro i punti principali della teoria della metafora di Ri-
coeur, per analizzare se essi si addicano a interpretare la prassi metaforica kierkegaardiana e il 

                              
2 La presenza della metafora del salto mortale nelle opere di Kierkegaard è tema di diverse 

trattazioni. Quasi sempre essa funge da base per un confro nto tra la concezione della fede kierke-

gaardiana e quella di Friedrich Heinrich Jacobi che viene considerato (anche da Kierkegaard stesso) 

l’inventore di questa metafora. Cito qui a titolo di esempio: A.  M.  RASMUSSEN , Friedrich Heinrich 

Jacobi .  Two Theories of  the Leap ,  in  Jon Stewart (ed.) ,  Kierkegaard and the Renaissance and the Modern 

Traditions , Ashgate, Farnham/Burlington 2009, pp. 33-49 e K.  M.  KODALLE , Salto mortale:  Kierkegaard 

und Jacobi ,  in W.  JAESCHKE –  B.  SANDKAULEN (eds.),  Friedrich Heinrich Jacobi.  Ein Wendepunkt der geistigen 

Bildung der Zeit , Meiner Verlag, Hamburg 2004, pp. 395-421. Tuttavia in questi saggi non si prende 

mai in considerazione la presenza strutturale di questa metafora in Timore e Tremore e neppure la 

presenza nell’opera kierkegaardiana anche di altre metafore, come ad esempio quella del ‘batter 

d’occhioʼ . Cfr. a questo proposito  G.  DELL ’EVA ,  Salto mortale e ‘batter d’occhioʼ .  Metafore della fede in 

Kierkegaard , in «Filosofia e Teologia», XXXI, 2018, 3,  pp. 457-475. 

3 P.  R ICOEUR ,  Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache , in P.  R ICOEUR  –  E.  

JÜNGEL , Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache , Kaiser Verlag, Monaco 1974, pp. 45 -70; tr.  it. 

Posizione e funzione della metafora nel  l inguaggio biblico , in P.  R ICOEUR –  E.  JÜNGEL ,  Dire Dio.  Per un’er-

meneutica del l inguaggio religioso ,  Queriniana, Brescia 2013, pp. 73 -107. Questo articolo è stato 

scritto da Ricoeur in inglese e tradotto da B. Link -Ewert in tedesco per questo numero speciale 

della rivista «Evangelische Theologie». Poiché il testo originale in inglese non è reperibile ed esso 

è stato composto appositamente per questo Sonderheft , considero questa traduzione tedesca come 

l’originale e le citazioni che seguono si riferiscono ad essa.  

4 S.  KIERKEGAARD , Frygt og Bæven, J.  CAPPELØRN –  J.  GARFF , et al. (eds.) , Søren Kierkegaards Skrif-

ter ,  voll. 1-28, Gads Forlag, Copenhagen 1997 -2013, vol. 4;  tr.  it. Timore e tremore ,  SE, Milano 1990.  



METAFORA E PARABOLA 265 
 

ISSN 2385-216X 

parallelismo da lui istituito tra le due vie. 

II. LA METAFORA CHE CREA ORIZZONTE DI SENSO 

Nel primo capitolo del saggio in questione, intitolato Semantica della metafora, Ricoeur so-
stiene che il meccanismo metaforico non si esplica come sostituzione di un termine con un altro, 
come voleva la retorica classica. Per formare una metafora sono necessari due termini uniti tra 
loro da una copula. La metafora si crea quindi per Ricoeur a livello di enunciato e non di singoli 
termini.5 Ricoeur individua inoltre due forme diverse di tensione nell’enunciato metaforico. La 
prima si instaura tra i due termini combinati; la loro combinazione sorprende il lettore, è ina-
spettata. Essa è ‘impertinenteʼ nel duplice significato di questo aggettivo, in quanto associazione 
azzardata del primo termine con un secondo a esso completamente estraneo, che non ‘pertiene’ 
quindi al suo ambito;6 inoltre essa è ‘impertinenteʼ, poiché crea un’insolenza semantica nei con-
fronti della lingua e degli accostamenti usuali tra parole. La seconda tensione si verifica invece 
tra il significato letterale e quello metaforico dell’enunciato; il significato letterale è messo fuori 
gioco dall’impertinenza dell’enunciato metaforico che risulta di fatto assurdo: non può esserci 
una realtà immediata a cui l’enunciato metaforico rimanda.7 Il meccanismo metaforico, però, fa 
sì che questo rinvio sia ‘in qualche modoʼ possibile; ciò avviene grazie a una torsione semantica 
‘twist’ del significato del secondo termine, volta a minimizzare la tensione tra i due termini.8 
L’assurdità dell’enunciato metaforico viene così mitigata e il rinvio alla realtà viene reso possi-
bile. 

Giunti a questo punto, dobbiamo però interrogarci sia sulla natura di questo rinvio sia sulla 
natura della realtà a cui l’enunciato metaforico rimanda. Nel secondo capitolo, intitolato Metafora 
e realtà, Ricoeur perviene alla tesi radicale che la metafora è creatrice di realtà: essa non rimanda 
a una realtà preesistente, essa crea piuttosto la realtà ex novo, contribuendo così alla formazione 
della nostra esperienza,9 del nostro mondo. Vediamo ora di che realtà si tratta. Essa non è una 
realtà immediata, come può essere quella a cui rimanda il discorso scientifico. La metafora, come 
la poesia, distrugge questa forma di rimando per «dire il mondo […] a un altro grado della 

                              
5 RICOEUR , Stellung und Funktion der Metapher in der bibli schen Sprache , cit. , p.47;  tr. it. , p. 77.  

6 Cfr. a questo proposito P.  R ICOEUR ,  La métaphore vive ,  Éditions du Seuil ,  Parigi 1975, p. 369; 

tr. it. La metafora viva , Jaca Book, Milano 1997, p. 385.  

7 RICOEUR ,  Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache ,  cit.,  p. 51; tr. it. , pp. 82 

e s.  

8 Ivi,  p. 47; tr.  it. , p. 78. Cfr. anche R ICOEUR , La métaphore vive , cit. , p. 289; tr. it. , p. 301.  

9 RICOEUR , Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache ,  cit.,  pp. 49 e s.;  tr.  it.,  

p. 81.  



266 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

realtà».10 Per spiegare la natura di questo «altro grado della realtà», Ricoeur si rifà a due concetti 
della tradizione ermeneutica tedesca e cita Edmund Husserl e il suo concetto di Lebenswelt e Mar-
tin Heidegger e l‘In-der-Welt-Sein.11 Questi due concetti però vengono solo citati e il ragionamento 
non viene portato avanti. Tuttavia, se pensiamo agli sviluppi più recenti di questa linea filosofica, 
si può capire facilmente cosa Ricoeur abbia in mente. Anche Hans Blumenberg infatti, in uno dei 
suoi testi più famosi sulla metafora, mette in relazione metafora e Lebenswelt. Nei Paradigmi per 
una metaforologia Blumenberg sostiene infatti che la nostra visione del mondo è determinata e 
canalizzata da una riserva di immagini, di metafore che noi ritroviamo nel nostro background 
culturale e dalle quali siamo influenzati nel nostro modo di pensare e percepire il mondo.12 Se-
guire il movimento di queste metafore, che Blumenberg definisce assolute, è particolarmente 
interessante dal punto di vista ermeneutico, «poiché il processo delle mutazioni storiche di una 
metafora porta in primo piano la metacinetica stessa degli orizzonti di senso della storia»13: nelle 
diverse interpretazioni che nel corso della storia vengono date di un’unica immagine metaforica 
si rispecchiano quindi le diverse Lebenswelten che hanno prodotto queste interpretazioni. 

Questa breve digressione su Blumenberg ci aiuta a capire, senza voler qui addentrarci in 
una definizione più dettagliata del concetto di Lebenswelt, che cosa Ricoeur possa avere in mente 
quando dice che la metafora crea un «altro grado della realtà»: essa crea un orizzonte di senso, 
un’interpretazione nuova del mondo. Questa digressione inoltre ci aiuta a mettere in luce la pe-
culiarità della teoria della metafora di Ricoeur rispetto a quella di Blumenberg. Per entrambi 
infatti la metafora è espressione di un orizzonte di senso, di una Lebenswelt. Il principale punto 
di distacco tra i due pensatori sta però nel rapporto tra metafora e Lebenswelt. Se per Blumenberg 
la metafora è uno strumento ermeneutico particolarmente efficace nel canalizzare il nostro 
modo di pensare e nel restituire le Lebenswelten che si sono susseguite a livello storico, per Ri-
coeur la funzione della metafora consiste piuttosto in una creazione innovativa di una Lebenswelt. 
La metafora per Ricoeur non rispecchia una pluralità di orizzonti storici già dati, ne crea piutto-
sto uno solo, ma ex novo. 

III. METAFORA E PARABOLA 

Nel terzo capitolo, intitolato Metafora e parabola, Ricoeur istituisce un parallelismo tra que-
sti due elementi: le parabole evangeliche altro non sono che processi metaforici attuati non da 

                              
10 Ivi,  p. 53; tr.  it. , p. 85.  

11 Ibidem.  

12 H.  BLUMENBERG , Paradigmen zu einer Metaphorologie ,  Suhrkamp, Francoforte sul Meno 2013,  

pp. 91 e s.;  tr.  it.  Paradigmi per una metaforologia ,  Raffaello Cortina Editore, Milano 2009, pp. 73 e s.  

13 Ivi, p. 16; tr. it., p. 6. Cfr. anche H.  BLUMENBERG ,  Die Lesbarkeit der Welt ,  Suhrkamp, Franco-

forte sul Meno  1983,  p. 21;  tr. it.  La leggibilità del mondo. Il  l ibro come metafora della natura , I l Mulino, 

Bologna 1984, p. 15.  



METAFORA E PARABOLA 267 
 

ISSN 2385-216X 

singoli enunciati, ma dall'intero racconto della parabola.14 Quali sono i punti di somiglianza tra 
metafora e parabola? 

«Una metafora» sostiene Ricoeur «non è mai sola».15 Le metafore non sono immagini iso-
late, ma si presentano come costellazioni di immagini che vanno a formare una struttura com-
posta da metafore portanti e metafore secondarie, dipendenti dalle prime. Queste strutture di 
immagini metaforiche servono ad articolare la realtà.16 Questa caratteristica, di essere cioè mo-
delli organizzativi della realtà, le metafore la condividono con le parabole.17 Nel caso della para-
bola i diversi elementi organizzanti sono i diversi personaggi e il ruolo che svolgono nel ‘sistema 
parabolaʼ o il setting del racconto, il tempo, ecc. 

Inoltre, seconda caratteristica comune importante, sia le metafore sia le parabole riman-
dano a una ‘dimensione altraʼ. Abbiamo già visto come la metafora rinvii a un «altro grado della 
realtà». Per quanto riguarda le parabole, Ricoeur sostiene dapprima che esse sono «intransitiv[e] 
e non-referenzial[i]».18 Esse non rimandano a nulla, l’intero loro racconto avviene sul piano della 
vita normale.19 Nel corso del suo saggio Ricoeur modifica però questa affermazione e giunge a 
sostenere che anche le parabole contengono un elemento – la stravaganza – che innesca un mec-
canismo simile a quello messo in moto dall’assurdità della metafora. In molte parabole evangeli-
che sono presenti dei personaggi (Gesù in primis) che agiscono in un modo stravagante, che ci 
disorienta.20 La stravaganza presente nelle parabole è un modo di agire contrario a quanto ci si 
aspetta e che non può essere ricondotto alle norme e dottrine morali vigenti e che introduce così 
«un altro modo d’essere».21 L’assurdità metaforica e la stravaganza nelle parabole ci sorprendono. 
L’assurdità ‘impertinenteʼ mette in crisi la possibilità del rimando diretto a forme di senso co-
muni e la stravaganza rompe quell’apparente normalità quotidiana narrata dalle parabole. Così 
facendo, entrambe rinviano a un «altro grado della realtà». La metafora crea nuovi orizzonti di 
senso, come abbiamo visto prima, e l’azione stravagante crea un nuovo modo d’agire, una forma 
d’etica più profonda che prende ispirazione dall’«al di là»,22 dal «Regno di Dio», dal «totalmente 
Altro».23 Ricoeur purtroppo non fornisce ulteriori spiegazioni su questa dimensione trascen-
dente-escatologica che ispira il nuovo modo di agire. 

                              
14 R ICOEUR ,  Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache ,  cit. , p. 55; tr.  it. ,  p. 87.  

15 Ivi,  p. 64; tr.  it. , p. 99.  

16 Ivi,  p. 64; tr.  it. , pp. 99 e s.  

17 Ivi,  p. 65; tr.  it. , pp. 100 e s.  

18 Ivi,  p. 57; tr.  it. , p. 90. 

19 Ivi,  p. 64; tr.  it. , p. 99.  

20 Ivi,  pp. 67 e s .;  tr.  it., pp. 103 e s.  

21 Ivi,  p. 70; tr.  it. , p.  106. 

22 Ivi,  p. 69; tr.  it. , p. 105. 

23 Ivi,  p. 66; tr.  it. , p. 102. 



268 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

Alla fine del suo saggio Ricoeur sostiene che la parabola possiede un valore esemplare che 
la metafora non ha. La parabola è infatti contemporaneamente un invito rivolto all’ascoltatore a 
introdurre anche nella sua vita questo modo diverso d’agire, a orientare in modo nuovo anche la 
sua esistenza. Ricoeur si concentra qui su questo cambiamento esistenziale: le parabole non si 
rivolgono in primo luogo alla volontà dell’individuo, esse si rivolgono piuttosto alla sua immagi-
nazione e capacità creativa, proponendo un nuovo modello ermeneutico-esistenziale.24 Il rinno-
vamento dell’etica, a cui invitano le parabole, deve essere preceduto da un cambiamento di pro-
spettiva: «ogni etica – sostiene Ricoeur – che si rivolge alla volontà per spingerla a una decisione 
deve essere subordinata a una poetica che dischiude nuove dimensioni alla nostra immagina-
zione».25 Il fatto che qui Ricoeur insista ad anteporre l’elemento conoscitivo-immaginativo a 
quello decisionistico, avvicina ulteriormente la parabola e la metafora: entrambe offrono all’in-
dividuo la possibilità di avere una nuova visione del mondo. Grazie al suo potere esemplare, la 
parabola funge inoltre da invito per il lettore al cambiamento esistenziale, mentre la metafora 
illumina per un momento una nuova Lebenswelt che chi ascolta o chi legge può intuire, che però 
non pretende di metterlo in moto personalmente. 

IV. METAFORA E PARABOLA IN TIMORE E TREMORE 

In Timore e tremore Johannes de Silentio percorre due vie strettamente connesse l’una all’al-
tra per descrivere la fede di Abramo: la via della metafora, attraverso il riferimento ai momenti 
acrobatici del salto mortale, e quella della parabola, corrispondente ai momenti drammatici della 
narrazione della vicenda biblica di Abramo. Poiché queste due vie sono strettamente legate l’una 
all’altra, presento le diverse fasi del salto mortale e mostro per ognuna di loro il momento corri-
spondente nella narrazione drammatica della parabola. Come sostiene Ricoeur, una metafora 
non si presenta mai da sola.26 Infatti, in Timore e tremore, il salto mortale non è un’immagine iso-
lata; esso è piuttosto la figura principale di una costellazione più ampia di immagini che crea – 
nel senso di Ricoeur – una struttura interpretativa del fenomeno complesso della fede.27 Il salto 

                              
24 Ivi,  p. 70; tr.  it. , p. 107. 

25 Ibidem .  

26 Ivi,  p. 64; tr.  it. , p. 99.  

27 Ho scelto qui di concentrarmi esclusivamente su Timore e Tremore ,  proprio perché in que-

sto testo kierkegaardiano come in nessun altro è presente il parallelismo tra metafora e para-

bola/narrazione; esso si presta quindi particolarmente bene ad attuare un accostamento al testo 

di Ricoeur. Va qui però ricordato che il sal to mortale non è l’unica metafora che rappresenta la 

fede nelle opere di Kierkegaard. In testi successivi egli utilizza metafore differenti.  In Timore e 

Timore  Kierkegaard cerca di trattare il tema della fede a prescindere dal peccato e dall’ intervento 

salvifico di Cristo per l’uomo. Nelle Briciole di  Filosofia  egli introduce amartiologia e cristologia e 

la metafora centrale per rappresentare la fede e i su oi paradossi diviene quella del ‘ batter d’occhioʼ  



METAFORA E PARABOLA 269 
 

ISSN 2385-216X 

mortale è composto da tre fasi: lo slancio, la rotazione nell’aria e l’atterraggio. 
Nella prima fase l’acrobata con l’aiuto di una pedana salta in aria per raggiungere un’al-

tezza adatta ad attuare la rotazione.28 Lo slancio rimanda all’abbandono del terreno sul quale 
l’uomo è solito muoversi, indica quindi una sua disponibilità a lasciare ciò che conosce per aprirsi 
a qualcosa di nuovo. Nel caso di Abramo questa prima fase corrisponde all’abbandono dell’etica 
e delle sue categorie: Abramo è disposto a lasciare dietro a sé il suo amore paterno per ubbidire 
a Dio, è disposto a saltar via dal terreno etico sul quale era solito muoversi, perché Dio richiede 
il sacrificio del figlio, come testimonianza del suo amore verso di lui. La seconda fase, quella del 
primo rovesciamento, il girarsi a testa in giù per aria,29 è una radicalizzazione della prima. Questo 
movimento rinvia innanzitutto a un ‘capovolgimentoʼ radicale dei valori: non si tratta più solo 
di abbandonare ciò che si conosce per muoversi verso qualcosa di nuovo; in questa fase il nuovo 
prende forma e si presenta innanzitutto come negazione radicale del conosciuto. Nel caso di 
Abramo questa seconda fase corrisponde alla sua terribile disponibilità a negare radicalmente i 
valori etici e a uccidere Isacco. Alla fine di questa seconda fase c’è un momento critico, il punto 
che può rivelarsi mortale. Esso è quel punto estremo della caduta a testa in giù in cui, se l’acro-
bata non si rigira verso l’alto, andrà a sbattere con la testa contro il terreno e si romperà il collo. 
Se l’acrobata invece supera questo momento critico, subentra la terza fase nella quale egli si ri-
porta – sempre sospeso in aria – in una posizione ‘normaleʼ con la testa in alto e i piedi in basso 
e compie così l’intera rotazione. 

                              
in cui due elementi –  l’umano e il  divino –  si incontrano, come le palpebre dell’occhio che, per 

vedere, si apre e si chiude. Questa metafora rappresenta qui la natura paradossale di Cristo, 

l’unione redentiva tra Cristo e l’uomo e infine l’uomo trasformato dalla fede, divenuto paradosso 

come Cristo e capace ora di vedere. A questo proposito è interessante notare che Kierkegaard in 

un’opera più tarda (Esercizio del cristianesimo ) , riprendendo il Vangelo di Luca (2,34), parla di Cristo 

come «segno di contraddizione», proprio perché Cristo unisce in sé in modo  paradossale due ele-

menti completamente eterogenei, l ’umano e il divino, come rappresentato anche dalla metafor a 

del ‘batter d’occhioʼ. Essere «segno di contraddizione» è però anche la funzione principale della 

metafora stessa, come in fondo sostiene anche  Ricoeur nella sua teoria dell’impertinenza e come 

vedremo in questo paragrafo, per quanto riguarda la fase centrale del salto mortale. Cristo stesso 

è quindi metafora. Purtroppo non posso qui approfondire ulteriormente questo interessante acco-

stamento tra Cristo e metafora. Si veda però a questo proposito J.  FREY –  J.  ROHLS –  R.  ZIMMERMANN , 

Metaphorik und Christologie , De Gruyter, Berlino/Boston 2012; E.  ROCCA , La seconda estetica di  Kierke-

gaard ,  in «Il Pensiero. Rivista di filosofia », XXXIX, 2000, 1-2, pp. 89-100. Per quanto riguarda 

l’espressione «segno di contraddizione», cfr. S.  K IERKEGAARD ,  Indøvelse i  Christendom ,  J.  CAPPELØRN –  

J.  GARFF , et al. (eds.), Søren Kierkegaards Skrifter , voll. 1-28, Gads Forlag, Copenhagen 1997 -2013, vol.  

12, p. 135; tr.  it. S.  KIERKEGAARD ,  Esercizio del cristianesimo ,  in C.  FABRO  (ed.) ,  Søren Kierkegaard. Le 

grandi opere fi losofiche e teologiche, Bompiani, Milano 2013, p. 2001.  

28 Cfr. KIERKEGAARD , Frygt og Bæven , cit. , p. 131; tr. it. , p. 48 . 

29 Ibidem .  



270 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

Questa terza fase può essere considerata in due modi: o in combinazione dialettica con il 
movimento a testa in giù oppure come superamento del momento critico e quindi come compi-
mento dell’intera rotazione. Nel primo caso essa rappresenta la tensione dialettico-paradossale 
della fede – Kierkegaard parla infatti di «doppio movimento»30 della fede: Abramo, una volta sal-
tato in aria, si getta pieno di coraggio a testa in giù e, mentre cade a capofitto, crede che riuscirà 
a raddrizzarsi. Nel linguaggio della parabola: mentre Abramo è disposto a sacrificare Isacco – non 
solo, ma addirittura mentre egli alza il coltello per concretizzare la sua intenzione – egli crede 
paradossalmente che Dio non richiederà il sacrificio, che ‘in un modo o nell’altroʼ riceverà di 
nuovo Isacco e che l’etica verrà così ristabilita. Se consideriamo invece questa terza fase come 
compimento dell’intera rotazione, la duplicità dialettica della fede viene superata. Non abbiamo 
più due movimenti in contrasto tra loro, ma un movimento circolare unitario. Il cerchio, in 
quanto figura geometrica perfetta, tradizionalmente rappresenta Dio. La peculiarità del salto 
mortale è che l’acrobata disegna il cerchio per aria con il suo corpo. La rotazione rappresenta 
quindi l’unità assoluta tra umano e divino e l’introduzione di una visione del mondo completa-
mente nuova rispetto a quella precedente: dal punto di vista teologico, Dio non è più un Dio tra-
scendente (nel caso di Abramo non è più il tiranno che richiede il sacrificio). Egli è un Dio unito 
all’uomo e al mondo, quindi immanente, presente in essi; Dio diviene lo stesso legame etico che 
unisce gli uomini. Dal punto di vista antropologico, l’uomo non è più quell’essere tremante e 
obbediente di fronte al tiranno divino, ma egli stesso diviene conoscitore e artefice della pre-
senza divina nel mondo. Egli conosce Dio come quel legame etico immanente che unisce gli uo-
mini gli uni agli altri e al mondo e, tramite le sue parole e le sue azioni, l’uomo esprime questa 
nuova idea di Dio.31 Nella vicenda di Abramo questa reintroduzione dell’etica, accompagnata 
dalla consapevolezza che essa si fonda nella nuova idea di un Dio presente nel mondo, si concen-
tra nelle parole che Abramo dice a Isacco per tranquillizzarlo, cioè che Dio si procurerà da sé 
un’altra vittima sacrificale32 e che il suo sacrificio quindi non sarà compiuto. Esse vengono pro-
nunciate da Abramo con certezza: esse non sono più indice di una fiducia o di una speranza pa-
radossali nella magnanimità divina, fiducia in collisione con la fatticità bruta del sacrificio. Esse 
sono piuttosto indice della conoscenza sicura che Abramo possiede della volontà divina, 
dell’unione della prospettiva umana e di quella divina. La fase finale del salto mortale è l’atter-
raggio che consiste semplicemente nell’estensione della posizione a testa in su, già raggiunta 
nella rotazione, in modo che i piedi tocchino nuovamente il terreno. Abramo atterra sicuro e 
cammina sul terreno con sicurezza.33 Attraverso le vicende dialettiche del salto mortale e della 

                              
30 Ibidem .  

31  Per un approfondimento di questa interpretazione innovativa di Timore e tremore  e 

dell’idea di Dio e dell’uomo presenti in questo testo si veda G.  DELL ’EVA ,  Salto mortale.  Deklinationen 

des Glaubens bei Kierkegaard ,  De Gruyter, Berlin/Boston 2020, in particolare  il  capitolo dedicato a 

Timore e Tremore , pp. 67-134.  

32 Cfr. KIERKEGAARD , Frygt og Bæven , cit. , p. 203; tr. it. , pp. 124 e s.  

33 Ivi,  p. 134; tr.  it.,  p. 51 e ivi, p. 136; tr.  it. , p. 53.  



METAFORA E PARABOLA 271 
 

ISSN 2385-216X 

fede, il mondo, il terreno – l’etica – hanno acquisito per lui un valore nuovo, perché ha scoperto 
che Dio è presente in essi. Il salto mortale rappresenta quindi il passaggio a una nuova inaspettata 
concezione di Dio e dell’uomo, ma anche a una nuova visione dell’etica e del mondo stesso come 
terreno nel quale Dio è presente e sul quale l’uomo cammina. 

V. RICOEUR E KIERKEGAARD 

In questo paragrafo riprendo i punti centrali della teoria della metafora di Ricoeur per in-
dagare se essi funzionino come strumenti interpretativi della prassi metaforica kierkegaardiana 
in Timore e tremore. 

La domanda centrale nell’articolo di Ricoeur era se metafora e parabola possano contri-
buire ad articolare una determinata forma di esperienza.34 In Timore e tremore il salto mortale con 
le sue singole fasi fornisce un modello per articolare l’esperienza complessa della fede; esso aiuta 
il lettore a visualizzare e a comprendere l’esperienza della fede di Abramo. In questo testo il 
parallelismo tra metafora e parabola nell’articolazione della realtà della fede è inoltre estrema-
mente chiaro. Quest’opera si può veramente considerare come una conferma di questo punto 
centrale della teoria ricoeuriana della metafora. Anche la via della parabola rappresenta infatti, 
intrecciate nella narrazione, le stesse tappe espresse dalle singole fasi del salto mortale e confe-
risce quindi a sua volta una struttura all’esperienza della fede. 

Abbiamo visto inoltre come Ricoeur radicalizzi questa tesi, sostenendo che la metafora non 
solo organizzi la realtà, ma dia anche forma al mondo: può la metafora, tramite la sua funzione 
poetica, non solo aiutarci a visualizzare la complessità dell’esperienza della fede, ma contribuire 
a creare ex novo una Lebenswelt?35 Per Kierkegaard questo non è possibile e qui troviamo il punto 
centrale per il quale la teoria di Ricoeur non è adatta come mezzo interpretativo della prassi 
kierkegaardiana: il processo della fede per Kierkegaard conduce a una nuova idea di Dio (di un 
Dio presente nel mondo come legame etico fra gli uomini) che cambia completamente il modo 
d’agire e di vivere dell’uomo, esso introduce una nuova Lebenswelt. Tuttavia questa nuova idea di 
Dio, dell’uomo e del mondo non è creata dalla fede. Abramo, che crede e che raggiunge la cono-
scenza di questa nuova prospettiva, non può esserne considerato il creatore. In Kierkegaard per-
mane la preminenza ontologica di una realtà creata da Dio, di una realtà che è Dio stesso e che 
l’uomo può solo conoscere in modo adeguato e portare a espressione tramite le sue azioni e le 
sue parole, ma che egli non può di certo creare da sé. Inoltre dobbiamo aggiungere che la meta-
fora per Kierkegaard è il mezzo espressivo di Johannes de Silentio, di colui cioè che non possiede 
la fede36 e che quindi – a differenza di Abramo – non è neppure in grado di conoscere questa 

                              
34 R ICOEUR , Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache , cit. ,  pp. 64 e s.; tr. it. ,  

pp. 99 e ss.  

35 Ivi,  pp. 49 e s.;  tr.  it., p. 81. 

36 KIERKEGAARD , Frygt og Bæven , cit. , p. 129; tr.  it. , pp. 45 e s.  



272 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

nuova prospettiva in modo adeguato. Johannes si serve della metafora per aiutare sé stesso e il 
lettore ignaro a visualizzare la fede di Abramo e la nuova Lebenswelt che essa introduce, in un 
modo che rimane tuttavia completamente deficitario rispetto alla conoscenza a-metaforica di 
Abramo. Tuttavia né la fede di Abramo né tanto meno la metafora di Johannes creano la nuova 
idea di Dio e la nuova Lebenswelt da essa introdotta. 

Ricoeur inoltre sostiene che sia le metafore sia le parabole, introducendo un cambiamento 
di prospettiva, rimandano a una ‘dimensione altraʼ. Per Kierkegaard, sebbene la metafora del 
salto mortale non crei ex novo la nuova idea di Dio e la nuova Lebenswelt che essa porta con sé, per 
lo meno essa è in grado di fornire un modello che struttura l’esperienza della fede per chi non 
crede e rappresenta così anche questo cambiamento di prospettiva. Esso corrisponde nella me-
tafora ai due modi diversi di considerare la rotazione nell’aria: come un’unione dialettica di due 
movimenti contrapposti oppure come un movimento circolare unitario. La metafora quindi rap-
presenta, sebbene in modo deficitario e ‘soloʼ attraverso un’immagine rivolta a coloro che non 
credono, il cambiamento di prospettiva stesso e indica tramite l’immagine del cerchio la ‘dimen-
sione altraʼ.37 

Secondo Ricoeur, inoltre, per attuare questo cambiamento di prospettiva e questo rimando 
a una ‘dimensione altraʼ la metafora, o meglio la combinazione metaforica tramite la sua imper-
tinenza, deve innanzitutto mettere in crisi il modo di pensare usuale,38 solo su questa destabiliz-
zazione del vecchio si può instaurare il rimando al nuovo. Il fatto di abbinare un movimento 
acrobatico spericolato alla fede è già di per sé un’impertinenza che da un lato ci aiuta sì a visua-
lizzare l’esperienza della fede attraverso un’immagine corporea-concreta, dall’altro però ci sor-
prende per la sua originalità che unisce sacro e profano e che mette in crisi il nostro modo usuale 

                              
37 Nel suo saggio su Kierkegaard e Ricoeur, Pierre Bühler sostiene che questa presenza nella 

filosofia kierkegaardiana di un continuo cambiamento di prospettiva sia una sua caratteristica 

peculiare che Ricoeur condivide e riprende, seppure non esplicitamente.  Vale la pena riportare il  

passaggio integrale, poiché a questo proposito Bühler parla del cambiamento come di un salto: 

«L’oeuvre de Kierkegaard confronte consciemment son lecteur à des décalages, des sauts, des rup-

tures, des paradoxes. Il  l ’oblige ainsi à opérer des changements de perspective, ou pour utiliser un 

terme cher à Ricoeur: lui faisant jouer le jeu des variations imaginatives, pour lui faire pren dre 

conscience de son être ‘en situationʼ,  de son insertion existentielle». Cfr. P.  BÜHLER ,  Ricoeur et Kier-

kegaard , in «Revue de theologie et de philosophie», CXXXVIII, 2006, pp. 319-327, qui p. 325. Una 

tesi simile è sostenuta anche nel saggio più recente di Timo Helenius che paragona persino il salto 

kierkegaardiano –  come un passaggio dal finito all’ infinito (coram Deo)  –  alla versione ricoeuriana 

del salto come salto nella trascendenza, quindi ad un improvviso cambio di prospettiva aperto dal 

salto verso l’alto. Va qui tuttavia osservato che in quest’ultimo saggio si trova un’interpretazione 

piuttosto semplicistica della metafora del salto e che entrambi i saggi citati non presentano nes-

suna riflessione sulla metaforologia in particolare. Cfr. T.  HELENIUS ,  Ricoeur’s Kierkegaard , in «In-

ternational Journal of Philosophy and Theology», LXXX, 2019, 4 -5, pp. 356-373, qui pp. 367-369. 

38 R ICOEUR ,  Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache ,  cit. , p. 53; tr.  it. ,  p. 85.  



METAFORA E PARABOLA 273 
 

ISSN 2385-216X 

di pensare.39 Quindi, riassumendo gli ultimi due punti, la metafora del salto mortale rimanda in 
Timore e Tremore a una ‘dimensione altraʼ, seppure non la crei, da un lato indicandola tramite la 
figura metaforica del cerchio, dall’altro mettendo in crisi, tramite l’impertinenza della sua com-
binazione, il modo usuale di parlare del rapporto religioso e rimandando così a qualcosa di 
nuovo. 

Quest’impertinenza è un tratto che per Ricoeur metafora e parabola condividono. Per 
quanto riguarda la parabola il rimando a questa ‘dimensione altraʼ è attivato, come abbiamo vi-
sto, dalla presenza nella narrazione dalla stravaganza che introduce un nuovo «modo di es-
sere»,40 mettendo in crisi il modo di agire etico usuale. Anche in questo caso la rivisitazione kier-
kegaardiana della ‘parabolaʼ di Abramo sembra essere un’esemplificazione della teoria ricoeu-
riana: non è una stravaganza assoluta voler uccidere il proprio figlio? Questa stravaganza mette 
completamente in crisi l’etica, negandone uno dei comandamenti fondamentali: l’amore pa-
terno. Kierkegaard però non si ferma qui e introduce un’ulteriore stravaganza nella sua inter-
pretazione della vicenda di Abramo: questi sta per uccidere Isacco di persona e crede tuttavia 
che egli vivrà, perché crede in un Dio diverso. Grazie a questa seconda stravaganza, che per la 
sua paradossalità fa tremare i Mitmenschen di Abramo, anche la parabola rimanda a una nuova 
idea di Dio e con essa a un altro modo di essere e di agire per l’uomo; anch’essa introduce così 
una ‘dimensione altraʼ. 

Infine, secondo Ricoeur, la parabola ha un ruolo esemplare e attiva un processo di metanoia 
nella vita del lettore, introducendo innanzitutto un cambiamento di prospettiva nella sua imma-
ginazione alla quale poi, eventualmente, seguirà una decisione di cambiamento. Anche riguardo 

                              
39 Per quanto riguarda il rapporto tra ‘ destabilizzazione del vecchio ʼ  e ‘ introduzione del  

nuovo ʼ  si veda l’articolo di Iben Damgaard Through Hermeneutics of Suspicion to the Rediscovery of 

Faith , nel quale l’autrice analizza il testo di Ricoeur Religione, ateismo e fede ,  mostrando come per 

l’autore francese un ’ermeneutica del sospetto, distruttiva nei confronti della religione tradizio-

nale e delle immagini tradizionali di Dio, porti a una forma più moderna di fede, che afferma la 

vita. Damgaard sottolinea come Ricoeur stesso nel descrivere questa fede affermativa della vita si 

rifaccia implicitamente a Kierkegaard parlando di ‘ ripetizione ʼ.  L’autrice si meraviglia però del 

fatto che Ricoeur, in questo saggio, non ricorra esplicitamente a Kierkegaard né come fautore di 

un’ermeneutica del sospetto nei confronti della religione tradizionale, né come porta voce di una 

forma di fede post-critica e matura. In Timore e tremore ,  proprio nei due modi diversi di considerare 

la fase centrale del salto mortale, si vede chiaramente, a riconferma dello stupore di Damgaard, 

come in Kierkegaard sia presente questo passa ggio da una vecchia concezione di Dio, dell’uomo 

(tiranno-essere obbediente) e della fede, che viene abbandonata, a una nuova concezione che af-

ferma la vita e che vede l’uomo come potenziale artefice del divino nel mondo. Cfr. I .  DAMGAARD ,  

Through Hermeneutics of Suspicion to the Rediscovery of Faith ,  in «Studia Theologica/Nordic Journal 

of Theology», LXXII, 2018, 2, pp. 198 -216, qui pp. 201-203. 

40 R ICOEUR , Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache , cit. ,  p. 70; tr.  it.,  p. 

106.  



274 GLORIA DELL’EVA 
 

ISSN 2385-216X 

questo aspetto, purtroppo solo accennato alla fine del testo di Ricoeur, Timore e tremore può con-
siderarsi una sorta di esemplificazione: la scoperta della presenza di Dio nel mondo e la nuova 
prospettiva teologica e antropologica che questa scoperta porta con sé devono precedere la de-
cisione dell’individuo di confermare questa nuova idea attraverso le sue azioni. Nelle immagini 
della parabola: solo quando Abramo, attraverso le traversie della fede, scopre in sé la nuova idea 
di Dio, egli è libero di decidere se trasformare questa conoscenza in azione e capovolgere così la 
situazione del sacrificio, parlando con Isacco. 

VI. CONCLUSIONE 

L’idea di utilizzare la teoria della metafora ricoeuriana come modello interpretativo della 
prassi metaforica in Timore e Tremore si è rivelata molto proficua, non solo per quanto riguarda 
quei punti in cui essa dimostra di essere uno strumento efficace per l’interpretazione di questa 
prassi, ma anche per la discussione del punto centrale di dissonanza tra loro. In entrambi i casi 
essa mette in moto un processo di riflessione teorica sulla prassi metaforica di Kierkegaard che 
non riflette mai su di essa esplicitamente. D’altra parte Kierkegaard, con la sua raffinata prassi 
metaforica e la sua metaforologia implicita, offre un eccellente terreno di prova e riscontro per 
la teoria elaborata da Ricoeur, i cui testi, a differenza ad esempio di quelli di Blumenberg, scar-
seggiano sempre di esempi. 

 
 

gloriade@zedat.fu-berlin.de 
 

(Zedat, Freie Universität Berlin) 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 275-286 

ISSN 2385-216X 

TIZIANA FAITINI 

IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI 
DELL’INDIVIDUALITÀ. 

RILEGGENDO ROBERT CASTEL 

WORK AND IDENTITY. 
REREADING ROBERT CASTEL ON THE SOCIAL SUPPORTS OF INDIVIDUALITY 

This paper presents an overview of Robert Castel’s discussion on the status of the individual 
and its «problematic character» by focusing on the notions of social supports of individual-
ity and social property. In exploring these notions and the history of the wage-earning soci-
ety, the French sociologist sheds light on the genealogy of the crucial link between work, 
social (dis)affiliation and individual identity. Far from adopting a workist approach, he ar-
gues in favor of the reshaping of social welfare and labour law in contemporary, neoliberal, 
societies. 

I. IL LAVORO TRA IDENTITÀ SOCIALE E AUTOREALIZZAZIONE1 

Un rapporto del Pew Research Center pubblicato nel 2019 in materia di ansia giovanile mo-
stra come per il 95% dei teenagers americani il fatto di avere un lavoro o una carriera soddisfa-
cente e godibile appaia estremamente o molto importante per la propria vita da adulti.2 Le altre 
opzioni – dall’aiutare gli altri al trovare un compagno o una compagna di vita all’avere figli – 

                              
1 Sono molto grata ai tre revisori anonimi per i commenti e i diversi spunti di riflessione 

offertimi.  

2  La ricerca ha coinvolto un campione di c.  1000 adolescenti tra i 13 e i 17 anni. 

https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most -u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-

major-problem-among-their-peers/ (ultimo accesso il 31.01.2021, qui e per tutti i  link di seguito) .  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most-u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-major-problem-among-their-peers/
https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most-u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-major-problem-among-their-peers/


276 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

seguono con distacco assai significativo quella che svetta come priorità tra le ambizioni e le 
preoccupazioni degli adolescenti che hanno risposto al sondaggio, con una percentuale che ri-
mane immutata al variare del reddito della famiglia di appartenenza. E non necessariamente è il 
guadagno ad essere l’implicazione diretta di un lavoro che piace, se è vero che l’arricchimento è 
collocato tra gli obiettivi di estrema o molta importanza dal 51% dei partecipanti: il che lascia 
intendere che, almeno per quel 44% che separa dal 95% iniziale, lavoro e guadagno rispondano a 
due esigenze diverse. Il lavoro, dunque, è esperito come fonte di senso e non, o non solo, attività 
acquisitiva: in un progetto di vita, non si cerca in esso solo sussistenza, ma significato.  

Muovendo da questi dati, un articolo comparso su The Atlantic conia l’etichetta di workism 
e rispolvera implicitamente l’ottocentesco «gospel of work» di Thomas Carlyle per descrivere 
l’ossessione di un’intera élite per quel «meaningful work» che riempie gli scaffali della lettera-
tura manageriale e si traduce, di fatto, in una crescita del monte ore lavorative tanto costante 
quanto trasversale a settore e posizione occupata. Questa ossessione produce un manipolo di 
professionisti (forse) pienamente realizzati, ricchi e di successo. D’altro lato, essa apre la strada 
a disillusione, burnout, ansia e insoddisfazione per quella maggior parte delle persone che non 
può trovare il lavoro dei propri sogni3 – o a cui non riesce, si potrebbe dire, di far coincidere nei 
fatti i propri sogni con il posto di lavoro. In tutta evidenza, la narrazione lavorista fatica a conci-
liarsi con le effettive condizioni di lavoro, anche per posizioni qualificate; non per questo essa ha 
però smesso di nutrire l’immaginario collettivo, complici pure la retorica neoliberale e i principi 
del new management, che si sforzano di cementarla in nuove forme.4 

Certo, la cultura del lavoro statunitense non è un universale, e un’indagine tra un migliaio 
di adolescenti statunitensi non esaurisce la realtà degli States, né può descrivere la scala di valori 
delle giovani generazioni occidentali tout court. E risulta piuttosto problematico appoggiarsi a un 
dato quantitativo raccolto senza specifiche cautele terminologiche ai fini di un’interpretazione 
filosofico-sociale, ché il referente di «a job or career they enjoy» – per riprendere la formulazione 
usata dal rapporto citato – è presumibilmente assai diverso negli immaginari di partecipanti di 
diverso background economico-sociale. Anche solo per questo. non si dovrebbe troppo rapida-
mente sovrapporre lavorismo e ricerca di senso nel lavoro.  

Tuttavia, le molte indagini sociologiche sui processi di soggettivazione e sulle costruzioni 
intersoggettive di significato, attraverso cui lavoratori e lavoratici si rappresentano la propria 
attività, non faticano a confermare questa semplice evidenza: che il lavoro sia un vettore di senso 
e di autorealizzazione è una semantizzazione condivisa, estesa, che nasce a monte dell’ingresso 

                              
3 Cfr. D. THOMPSON , Workism Is Making Americans Miserable , in «The Atlantic», February 24, 

2019, www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion -workism -making-americans-mise-

rable/583441; e R.B. REICH,  L’infelici tà del successo , trad. it.  a cura di N. MATALDI , Fazi,  Roma 2001, 

cap. 6.  

4 Su cui cfr. già L. BOLTANSKI ,  E.  CHIAPELLO , Il  nuovo spirito  del capitalismo (1999), Mimesis,  

Milano 2014. 

http://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion%20-workism%20-making-americans-miserable/583441
http://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion%20-workism%20-making-americans-miserable/583441


IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITÀ 277 
 

ISSN 2385-216X 

nel mondo del lavoro e si traduce in forme di identificazione con il proprio ‘sé al lavoro’ trasver-
sali ai gruppi occupazionali.5 E questo continua a valere a fronte delle radicali trasformazioni 
delle forme di produzione contemporanee e dell’espansione della nebulosa del lavoro autonomo, 
in cui, in una pluralità di inquadramenti giuslavoristici, fluttua il tanto magnificato ‘imprendi-
tore di sé’, che offusca quel lavoro salariato a tempo indeterminato che aveva costituito l’oriz-
zonte nitido del compromesso fordista.6 

Rispetto a dati che mostrano un peggioramento oggettivo di tutele contrattuali e condi-
zioni economiche, il vissuto in cui ciò si rispecchia rimane assai più articolato e rivela forme di 
agency che una narrazione nei soli termini – pur innegabilmente presenti – di alienazione e au-
tosfruttamento non riesce a cogliere.7 Comunque si guardi a questa ridefinizione e finanche «cor-
rosione» del carattere sociale,8 però, non si può ignorare che sia il terreno stesso dell’apparte-
nenza sociale e politica a franare pericolosamente, nel momento in cui quelle che Ulrich Beck 
definisce le «democrazie del lavoro» del Secondo Dopoguerra sembrano erose nel loro fonda-
mento.9 

Profilo antropologico e profilo politico, piano soggettivo e piano oggettivo si intersecano 
inevitabilmente parlando di quell’attività socialmente organizzata e remunerata di produzione 
di beni e servizi con cui il lavoro può essere identificato. Tra le molteplici ricerche filosofiche e 
sociologiche contemporanee che esplorano questo intreccio, è alla riflessione di Robert Castel 

                              
5 Cfr. A. MURGIA -  V.  PULIGNANO , Neither Precarious Nor Entrepreneur . The Subjective Experience 

of Hybrid Self-employed Workers , in «Economic and Industrial Democracy», September 2019, doi: 

10.1177/0143831X19873966 ,  per un’indagine qualitativa e una puntuale ricognizione della lettera-

tura.  

6 Su cui v. almeno l’analisi di A. GORZ , Metamorfosi  del lavoro.  Critica della ragione economica  

(1988), trad. it. a cura di S. MUSSO ,  Bollati Boringhieri,  Torino 1992; P. DARDOT-C.  LAVAL ,  La nuova 

ragione del mondo. Critica della razionalità neoliberista  (2009),  a cura di P. NAPOLI , DeriveApprodi, 

Roma 2013; F. CHICCHI-  A.  S IMONE , La società della prestazione , Ediesse, Roma 2017; e, sotto il profilo 

giuridico, A. SUPIOT , Au delà de l ’emploi , Flammairon, Paris 2016 (2° ed. aumentata).  

7 V. ad es. MURGIA -  PULIGNANO , Neither Precarious , cit. , e S .  ERNST , The Self,  the Market and 

Changes in Working Life:  A Process Sociological Contribution to an Enduring Debate , in A.  BU ̈HRMANN –  S.  

ERNST  (eds.),  Care or Control of the Self.  Norbert Elias,  Michel Foucault and the Subject in the 21st Century ,  

Cambridge Scholar Publishing, Newcastle upon Tyne 2010, pp. 70-93: 80-81. 

8 R. SENNETT , L'uomo flessibile.  Le conseguenze del nuovo capitalismo sulla vita personale  (1998), 

a cura di M. TAVOSANIS , Feltrinelli, Milano 1999.  

9 U. BECK ,  Il  lavoro nell ’epoca della fine del lavoro. Tramonto delle sicurezze e nuovo impegno civile ,  

a cura di H. R IEDIGER , Einaudi, Torino 2000.  



278 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

che vorrei attingere in quanto segue.10 In particolare, vorrei riferirmi alla discussione che il so-
ciologo francese, scomparso nel 2013, sviluppa in alcuni saggi e in una serie di interviste pubbli-
cati negli ultimi anni della sua esistenza, e che muove da una revisione della concezione liberale 
di individuo per addentrarsi – alla luce della sua ben più ampia riflessione su questioni di margi-
nalità sociale e di tutto il dibattito sociologico che, da Norbert Elias a Richard Sennett e Marcel 
Gauchet, ha problematizzato la questione dell’individualismo – nel «carattere problematico» 
dell’esistenza individuale.11 

Se questi testi si muovono evidentemente lungo coordinate teoriche e storiche in buona 
parte note, ripercorrerli consente però di rendere conto, in una illuminante prospettiva di sin-
tesi, di alcune tensioni che continuano a innervare l’intreccio tra identità, individualità e lavoro. 
È infatti la «storia del presente»12 ad interessare Castel, convinto che solo l’analisi storica di con-
cetti e pratiche, al centro del grande affresco della Metamorfosi della questione sociale, consenta di 
afferrare la costruzione di dispositivi e verità sociali con cui la contemporaneità fa i conti. La 
prossimità con la genealogia foucaultiana non potrebbe essere più evidente – e del resto Fou-
cault, notoriamente scettico verso i sociologi suoi contemporanei, non nascondeva la stima e 
l’amicizia per Castel.13 Ed è pur sempre una pervicace organizzazione del pessimismo ad essere 
in gioco. 

II. L’INDIVIDUO E I SUOI «SUPPORTI» 

Nella pluralità dei cantieri di ricerca con cui si misura, Castel fa i conti con la strutturazione 
dell’identità sociale e, sempre attento a chi sta ai margini, potrebbe ben esser definito un socio-
logo specialista di esclusione sociale. Non fosse che lo studioso francese rifiuta la categoria di 

                              
10 Per un breve profilo, v. F.  DUBET ,  Robert Castel (1933-2013) ,  in «Sociologie du travail», LV,  

2013, 2,  https://doi.org/10.4000/sdt.11681 . Per alcune considerazioni di impianto metodologico 

sul lavoro del sociologo, A. PETRILLO , Omnes et singulatim. Di ciò che unisce, di  ciò che divide , in R. 

CASTEL , Le metamorfosi  della questione sociale.  Una cronaca del salariato (1995), a cura di A. PETRILLO  e 

C. TARANTINO , Mimesis, Milano 2019, pp. 15 -34; di quest’opera in quanto segue uso però l’edizione 

italiana precedente, apparsa con lo stesso titolo e per cura dei medesimi traduttori per Sellerio,  

Avellino 2007.  

11 R. CASTEL ,  Individualisme et l ibéralisme ,  in C. MOUFFE , Questions au libéralisme , Presses de 

l’Université Saint-Louis, Bruxelles 1998, DOI: https://doi.org/10.4000/books.pusl.19581 , §18. Qui e 

dove non è citata una versione italiana, la traduzione è mia.  

12 CASTEL , Le metamorfosi ,  cit.,  p. 28.  

13 Cfr. ad esempio M. FOUCAULT , La vérité  et les formes juridiques , ora in ID ., Dits et écrits.  1954-

1988,  4 voll.,  Gallimard, Paris 1994 , vol.  II,  n. 138, pp. 639-640 e ID .,  À  propos de la généalogie de 

l 'éthique: un aperçu du travail  en cours , ivi, vol. IV, n. 326, p. 386. 

https://doi.org/10.4000/sdt.11681
https://doi.org/10.4000/books.pusl.19581


IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITÀ 279 
 

ISSN 2385-216X 

esclusione e preferisce, più sottilmente, parlare di disaffiliazione – forse il suo concetto più proprio 
– che consente non di ratificare «una rottura», una perdita di status, ma di «rintracciare un per-
corso».14 Se l’identità è relazionale e composita, infatti, anche l’integrazione nel tessuto sociale 
lo è: non un dato, ma un processo in continua evoluzione immerso in relazioni di potere.  

A guidare l’analisi castelliana di questa costruzione di identità è l’ipotesi che, da un punto 
di vista sociologico, non si sia individui in un unico modo: gli individui, infatti, «sono supportati 
in modo ineguale per essere individui».15 Ciò significa sostenere che l’individuo non esista come 
sostanza autonoma né come entità psicologica dotata di attributi permanenti, e che l’esistenza 
individuale necessiti di «supporti» estremamente prosaici che consentono all’individuo di esi-
stere come tale, in senso «positivo», e di «essere qualificat[o] positivamente dal senso di respon-
sabilità e dalla capacità di indipendenza».16 Essere individui, in questa accezione, non riguarda 
tanto la coscienza di sé, quanto la capacità di elaborare strategie personali e di intraprendere 
qualche iniziativa senza dipendere da altri.  

L’ottica adottata dall’autore, coscientemente «parziale» e finanche «di parte», è stretta-
mente oggettiva e, pur non negando il rilievo della dimensione soggettiva e psichica, finisce col 
mettere «il sociale al cuore dell’individuo»: si danno cioè delle «condizioni oggettive di possibi-
lità» – declinabili come risorse di varia natura, materiale, giuridica, simbolica – che consentono 
poi di sviluppare strategie individuali, di entrare in relazione con altri, di disporre di un «peri-
metro personale» di interiorità.17 Affinché l’individuo abbia una certa «consistenza» gli è neces-
saria una «base d’appoggio», uno «zoccolo duro»: solo disponendo di una «certa superficie» e 
occupando «un certo spazio nella società» è possibile infatti «sviluppare le capacità di essere un 
individuo».18 

In questo senso, è possibile comprendere cosa Castel intenda per «individui per difetto»: se 
è evidente che anche un vagabondo della prima età moderna o un disoccupato di lungo corso 
sono individui sul piano psicologico, al senso del provare emozioni, desideri, pena, ciò che a loro 
manca sono i supporti oggettivi di accesso a quel «minimo di indipendenza, di autonomia, di ri-

                              
14 CASTEL , Le metamorfosi ,  cit.,  p. 32.  

15 R. CASTEL ,  La face cachée de l ’ individu hypermoderne: l ’ individu par défaut , in N. AUBERT  (ed.) ,  

L’individu hypermodern e , Érés, Ramonville Saint-Agne 2006, pp. 126-58: 121. Questo testo, ch e qui 

uso per sintesi, è alla base del capitolo conclusivo di Id., La montée des incertitudes.  Travail ,  protec-

tions, statut de l ' individu , Le Seuil, Paris 2009.  

16 Ivi,  p. 122. Sul punto cfr. anche R. CASTEL-C.  HAROCHE , Proprietà privata, proprietà sociale,  

proprietà di  sé.  Conversazioni sulla costruzione dell ’ individuo moderno (2001), a cura di C.  TARANTINO  e 

C. P IZZO , Quodlibet, Macerata 2013, p. 38 -39 

17 CASTEL ,  La face cachée , cit. ,  p. 128. 

18 ID ., Proprietà privata , cit., p. 31.  



280 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

conoscimento sociale che sono gli attributi positivi riconosciuti agli individui nelle nostre so-
cietà».19 D’altro lato, nelle pieghe dell’«iperindividualismo», hanno preso vita anche «individui 
per eccesso», che, disponendo a sazietà di ogni risorsa tanto materiale quanto simbolica, possono 
«dipendere solo da sé ed occuparsi solo di sé».20 

Nel tratteggiare una cartografia delle biforcazioni e dei sentieri dell’ipermodernità, Castel 
ricorda, insomma, che l’individuo è una «conquista fragile»,21 sempre sospeso tra esistenza posi-
tiva e negativa. Sta qui, allora, la base per una critica al liberalismo – e al neoliberalismo: non 
l’opposizione ideologica tra opposte visioni del mondo, ma una problematizzazione storica e so-
ciologica dell’assunto centrale della riflessione liberale, lo statuto autonomo dell’individuo. 
Emerge così una volta di più la contraddizione di fondo insita a una posizione filosofica e sociale 
che, mentre agisce in nome dell’autonomia individuale e si vuole fondata sulla sovranità dell’in-
dividuo, rimane indifferente rispetto alle condizioni di realizzazione di tale autonomia e di tale 
sovranità, e, generando «individui per difetto» che di tale autonomia sono, di fatto, privi, erode 
il proprio stesso fondamento.22 

III. TRA PROPRIETÀ PRIVATA E PROPRIETÀ SOCIALE 

Ora, ragionando sulla natura e sulle vicende di tali «supporti», Castel precisa che essi non 
sono dati una volta per tutte e hanno assunto declinazioni storiche diverse. Un passaggio storico 
determinante si è dato, in questo senso, nella prima età moderna, di cui, nel bel libro-conversa-
zione con Claudine Haroche, Locke è scelto come testimone d’eccezione.23 Per il pensatore in-
glese, la proprietà, di cui l’essere umano si appropria attraverso il lavoro e il dominio della na-
tura, è ciò che lo rende proprietario di sé e individuo indipendente, sottratto al dominio di altri. 
Con questo concetto Locke introduce allora un’equivalenza tra contenuti eterogenei come la per-
sona e i beni, equivalenza peraltro confermata da quella sua accezione estesa al senso di pro-
prietà di vita, libertà e beni. Ciò che diventa chiaro, secondo un Castel evidentemente vicino alle 
interpretazioni in chiave di individualismo possessivo, è che non è possibile essere proprietari 
della propria persona se non si è proprietari di beni, né essere individui indipendenti se non in 

                              
19 CASTEL , La face cachée , cit. , p. 123 

20 Ivi,  p. 127.  

21 CASTEL , Individualisme et l ibéralisme ,  cit.,  §18.   

22 Cfr. ID ., La face cachée , cit.,  p. 122 

23 I passaggi storici che hanno condotto alla genesi dell’ individuo moderno sono senza dub-

bio più articolati.  V. almeno J. COLEMAN  (ed.) , The Individual in Political Theory and Practice .  The Ori-

gins of the Modern State in Europe, 13th to 18th Centuries ,  Oxford University Press, Oxford 1996.  



IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITÀ 281 
 

ISSN 2385-216X 

quanto proprietari.24 
In questi termini, la proprietà privata evidentemente non si riduce ad un valore economico: 

essa fonda l’esistenza sociale perché, chiarivano già le Metamorfosi, «incastra e territorializza» ed 
è così lo «zoccolo duro»25 su cui si regge ogni appartenenza sociale, nonché ogni partecipazione 
alla cosa pubblica. La prospettiva dell’individualismo possessivo e del patrimonialismo, che qui 
trova il suo epifenomeno in Locke, ha naturalmente ben altra ampiezza e durata. Se si vuole, 
Antonio Rosmini, negli scritti giovanili in particolare, è assai esplicito nel sostenere che solo il 
possesso della terra consente di far parte a pieno titolo della società. Ai braccianti e ai non pos-
sidenti è riservata dal roveretano non la tutela del diritto, ma al più la «grazia» tanto da parte 
del proprio padrone quanto da parte del governo, ed essi sono, rispetto al «corpo sociale», in 
quella condizione «in cui un uomo sarebbe verso una comunità di persone a cui egli non appar-
tiene»:26 straniero o, appunto, disaffiliato.  

Dentro al paradigma dell’individualismo possessivo, ed è l’implicazione ulteriore che Castel 
lascia intendere, l’attività di appropriazione arriva ad essere «la condizione di possibilità della 
proprietà di sé».27 Il destino individuale dell’essere umano viene a giocarsi anzitutto attraverso 
l’attività di dominio e trasformazione della natura, ovvero il lavoro, che consente l’accesso alla 
proprietà. L’individuo moderno di cui qui si assiste alla nascita è colui che non dipende dai rap-
porti gerarchici tipici delle società d’Ancien Régime, perché «si costituisce attraverso i suoi atti 
di appropriazione».28 È questa appropriazione che consente un accumulo di riserve con cui af-
frontare l’incertezza del domani e sviluppare un progetto, una strategia, una contrattazione: ac-
cumulo e capacità di attesa contrapposte all’urgenza del bisogno, che è invece veicolo di asservi-
mento. La disparità tra capitalista e proletario della prima industrializzazione sta in questo: en-
trambi individui formalmente, rivelano nei fatti «due modi diametralmente opposti d’essere un 
individuo, a seconda che uno disponga o meno di supporti».29 Il primo può rimandare la negozia-
zione cui l’altro deve piegarsi: l’indipendenza si decide sulla scala temporale dell’attesa. E però 

                              
24 Cfr. R. CASTEL , Proprietà privata ,  cit.,  pp. 18-26, 32-33 e 37-42.  Sull’individualismo posses-

sivo, C.B. MACPHERSON , Libertà e proprietà alle origini del pensiero borghese. La teoria dell ’ individualismo 

possessivo da Hobbes a Locke (1962), a cura di A. NEGRI , ISEDI, Milano 1973, e, per una discussione 

recente dei temi di lavoro e proprietà in Locke, F. MENGALI , Labour unveiled. Identity,  type of work, 

and (in)dependence in 16th-17th England and Locke’s political theory ., in «POI. Rivista di indagine filo-

sofica e di nuove pratiche della conoscenza » V, 2019, 2, pp. 59-97, doi:  DOI 10.30443/POI2019-0016.  

25 CASTEL , Le metamorfosi ,  cit.,  p. 362.  

26 A. ROSMINI , Politica prima , a cura di M. D ’ADDIO ,  Città Nuova, Roma 2003, p. 170-71. Sul 

punto, cfr. M. NICOLETTI , La questione del lavoro negli  scritti  di  Antonio Rosmini , in F. GHIA , P. MARANGON 

(eds.) , Rosmini e l 'economia , Università degli Studi di Trento, Trento 2015, pp. 205-24. 

27 CASTEL , Proprietà privata,  cit., p. 38.  

28 Ivi,  p. 39.  

29 Ivi,  p. 64.  



282 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

(basterebbe lo Hegel della Fenomenologia a ricordarlo) il lavoro apre così anche a una possibilità 
di emancipazione e appropriazione di sé che rimaneva impensabile fino a che lavoro e appro-
priazione erano concretamente e concettualmente divergenti.  

La proprietà privata, tuttavia, non è l’unica forma di proprietà a poter fungere da supporto. 
Ciò che a Castel maggiormente interessa, infatti, è mettere in luce l’emergere della proprietà so-
ciale: la graduale definizione costituzionale di un insieme di diritti sociali il cui scopo era definire 
una piena cittadinanza per chi non disponeva di proprietà al di fuori delle proprie braccia, e che, 
formulando in termini nuovi il conflitto secolare tra capitale e lavoro, costituisce «un’acquisi-
zione decisiva della modernità».30 

Nel definire questo concetto, il riferimento di Castel va alle posizioni riformiste del dibat-
tito francese di fine Ottocento. Alla sua formulazione, in particolare, è dedicata un’opera già da 
Alfred Fouillée, che la definisce come un «minimo di proprietà essenziale a ogni cittadino vera-
mente libero e uguale agli altri», un «minimo di previdenza e di garanzie per l’avvenire» che 
garantisce il «capitale umano» e che lo Stato può, in nome della giustizia, esigere da parte dei 
lavoratori al fine di evitare la formazione di una classe proletaria asservita o ribelle.31 Allonta-
nando soluzioni collettiviste, Fouillée ricordava che, se la proprietà e l’accumulo privato erano 
giustificati per consentire di premunirsi di fronte all’incertezza futura, nessun proprietario 
aveva titolo di proprietà a parte intera su tutto ciò che gli era stato possibile accumulare: l’ac-
quisizione è infatti intrinsecamente collettiva e si dà in ogni proprietà «una parte individuale e 
una parte sociale».32 Ciò apriva lo spazio per la gestione, da parte dello Stato, di una proprietà 
pubblica e sociale, che affiancava la proprietà privata individuale o associata. Con questa mossa 
teorica si trattava – per Fouillée come per molti riformisti a lui contemporanei – di garantire a 
ciascun membro della società libertà reali, che consentissero anche ai lavoratori non proprietari 
di non essere costretti a vivere sotto la minaccia costante di malattia, incidenti sul lavoro, disoc-
cupazione, invecchiamento.  

Il punto che Castel rileva è che l’affermazione della proprietà sociale e le prime statuizioni 
dell’assicurazione obbligatoria sul lavoro, a fine Ottocento, testimoniano del definitivo ricono-
scimento di una diversa stratificazione sociale, fondata sulla divisione del lavoro e non più in 
modo esclusivo sul patrimonio. Al suo interno, il lavoro salariato figura in modo strutturale e 

                              
30 Sul punto v. CASTEL , Le metamorfosi ,  cit.,  cap. 6, qui p. 320. Cfr. almeno l ’analisi classica di 

T.H. MARSHALL , Citizenship and Social Development ,  Chicago University Press, Chicago 1977.  

31 A. FOUILLÉE ,  La Propriété sociale et la démocratie ,  Hachette, Paris 1884, p. 148. Sul testo, v.  

la recensione critica di É. DURKHEIM  Alfred Fouillée,  La Propriété sociale et la  démocratie ,  in «Revue 

philosophique», XIX, 1885, pp. 446-453, e A. MALLET-J.C.  MONIER , Note sur la pensée sociale d’Alfred  

Fouillée (1838-1912),  Une philosophie « évolutionnaire » ? ,  in «Revue du MAUSS permanente», 

25.09.2020, http://www.journaldumauss.net/./?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-

1838-1912  

32 FOUILLÉE , La Propriété sociale ,  cit.,  p. 64.  

http://www.journaldumauss.net/?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-1838-1912
http://www.journaldumauss.net/?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-1838-1912


IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITÀ 283 
 

ISSN 2385-216X 

non accidentale.33 Le protezioni – per tutta o quasi la popolazione – sono infatti quelle ricono-
sciute anzitutto al salariato e poi, in parte, estese al suo esterno. A partire da qui, lo statuto di 
indipendenza e di affrancamento dalla costrizione delle necessità di vita sarà quindi pensato e 
attuato non (solo) sulla base del possesso, ma su quella dell’esercizio di un’attività disciplinata 
da un profilo contrattuale preciso e collettivamente negoziato, che offre tutela durante l’eserci-
zio di tale attività – ovvero, nei confini del diritto del lavoro – e al di fuori di essa – nel sistema 
di protezione sociale. Si assiste alla graduale trasformazione del binomio sicurezza-proprietà in 
sicurezza-diritto, che costituisce il fondamento di una società salariale moderna, in cui l’identità 
sociale è connessa al lavoro piuttosto che alla proprietà.34 

È la finzione giuridica della proprietà sociale ad aver consentito a coloro che non dispone-
vano di proprietà privata di avere le risorse «per cominciare ad esistere da sé e per sé»,35 dotan-
doli della capacità di essere individuo al senso «positivo» sopra ricordato. La proprietà sociale 
permette infatti ai non-proprietari di «accedere alla proprietà di sé», e di assicurarsi quella pos-
sibilità di «essere proprietari della propria persona»36 che la tradizione dell’individualismo pos-
sessivo riteneva appannaggio del proprietario privato – o, più esattamente ancora, del maschio 
proprietario privato.  

E tuttavia, fa notare Castel, ciò non si traduce in una società di uguali – neppure all’interno 
della forma più compiuta di Stato e proprietà sociale che è la società salariale, conosciuta da 
alcuni Paesi occidentali nel Secondo Dopoguerra. Anzitutto perché l’avvento della società sala-
riale non ha eclissato le distinzioni di status tra proprietari e non proprietari; ma, più sottilmente 
ancora, perché il trionfo del salariato non coinvolge le sole mansioni manuali, e si riflette in una 
differenziazione interna delle figure salariate. Ciò che in tale organizzazione sociale si garanti-
sce, allora, non è l’uguaglianza degli individui e delle loro condizioni socioeconomiche, ma la 
comparabilità tra esse, in un «continuum differenziato di posizioni».37 E, però, proprio in ragione di 
questa comparabilità le rivendicazioni e l’estensione dei supporti di individualità sono diventate 
possibili.  

A prendere vita è così una «società di simili», al cui interno si è garantito un livello minimo 
di protezione sociale e l’individuo, lungi dall’essere schiacciato o determinato dal collettivo, è 
sorretto nelle sue condizioni di possibilità, ovvero da supporti di individualità che possono avere 
anche natura collettiva. È qui che l’espressione «sécurité sociale» – che notoriamente indica, in 
Francia, il sistema di welfare tout court – acquista tutto il suo significato. Lo Stato, al suo interno, 
opera come «riduttore di rischi»,38 arrivando a garantire copertura sociale alla popolazione nel 

                              
33 Cfr. CASTEL , Le metamorfosi , cit.,  p. 371. 

34 Cfr. ivi, p. 355, e H. HATZFELD , La difficile mutation de la sécurité -propriété à la sécurité-droit ,  

in «Prévenir» V, 1982, pp. 55-56. 

35 CASTEL , Proprietà privata,  cit., p. 72.  

36 Ivi,  p. 73.  

37 Cfr. ivi, pp. 63 e 67-69, e ID ., Le metamorfosi ,  cit., p. 549 e pp.  383ss.  

38 CASTEL , Proprietà privata ,  cit. , p. 61.  



284 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

suo insieme;39 e in questa vocazione universalista sta la sua differenza rispetto al paradigma as-
sistenziale che si piega a sanare la singolarità delle situazioni.  

IV. PER UNA «SOCIETÀ DI SIMILI»  

Già Hannah Arendt aveva intravisto il pericolo di una società fondata sulla glorificazione 
del lavoro che si trova senza più lavoro:40 o, dovremmo meglio dire, per calare la diagnosi arend-
tiana sul piano delle implicazioni politiche e sociali che qui interessano, senza più quel lavoro con 
quelle protezioni. È un pericolo che Castel, nei suoi ultimi lavori, vede con lucidità: lo sgretolarsi 
della società salariale segnato dal neoliberalismo, che si spinge ben oltre alla crisi del modello di 
piena occupazione e la fine dell’«età d’oro» della proprietà sociale di cui già raccontava nelle 
Metamorfosi.41 

A fronte di ciò, la questione che per lui si pone non tocca tanto altri modi di abitare il mondo 
e dargli significato, quanto la costruzione di nuove misure collettive di protezione volte a (ri)co-
struire una società di simili. Le categorie di disaffiliazione e di erosione delle condizioni oggettive 
di possibilità per la proprietà di sé sostanziano la sua analisi, che finisce per suggerire un ripen-
samento della mediazione da parte dello Stato.42 Il sociologo, cioè, non si rassegna all’impossibi-
lità di recuperare la forma regolativa della società salariale e, in questo, si può pure ravvisare in 
lui un’incapacità di prendere distanza dal paradigma antropologico moderno incardinato sul la-
voro, mossa da un desiderio quasi nostalgico.43 Tuttavia, la lezione di Castel è forse più sottile, ed 
è altrettanto lontana tanto dal sottovalutare gli sconvolgimenti della società neoliberale rispetto 
alle forme di definizione sociale dell’individualità quanto dall’esaltare il modello antropologico 
e sociale dell’affiliazione salariale.  

Lo prova, un po’ indirettamente, già un suo testo sul concetto di disaffiliazione uscito nel 
1990, dedicato a una inusuale rilettura del mito di Tristano e Isotta. La morte dei due amanti 

                              
39 Cfr. F. EWALD , L’État-Providence ,  Grosset, Paris 1985.  

40 H. ARENDT , Vita Activa. La condizione umana , a cura di S.FINZI , Bompiani, Milano 1964, Pro-

logo . 

41 CASTEL , Le metamorfosi ,  cit.,  cap. 7.  

42 CASTEL , Proprietà privata ,  cit. , p. 137 e, più estesamente, La montée des incertitudes , cit.  

43 Così,  ad es., Federico CHICCHI  (Frantumazione del lavoro salariato e trappola dell 'autonomia ,  in  

«Economia e società regionale» XXXIV, 2016, 1, pp. 149-153: 151), che, recensendo il volume citato 

alla nota precedente, rinviene nel sociologo francese « un nostalgico e malinconico desiderio di 

irrealizzabile rinnovamento delle forme istituzionali del moderno, centrate ancora sulla occupa-

zione salariata». 



IDENTITÀ, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITÀ 285 
 

ISSN 2385-216X 

diventa per Castel inevitabile esito di una condizione di disaffiliazione, ovvero di «distacco ri-
spetto alle regolazioni attraverso cui la vita sociale si riproduce».44 La passione che lega la prin-
cipessa d’Irlanda e il nobile cavaliere al servizio del re di Cornovaglia prende infatti le distanze 
da tutte le relazioni pregresse, nonché dal tessuto di regolazioni e vincoli al cui interno la rela-
zione d’amore trova funzione sociale e legittimità morale, e segna così uno «sradicamento co-
stante rispetto a tutte le territorializzazioni familiari, sociali, geografiche».45 Un amore costruito 
non sulla trasgressione, ma su «una negazione o un vuoto di appartenenze» 46 caratterizza i pro-
tagonisti in tutta la loro esistenza, condannata ad essere priva di supporto – un matrimonio, una 
discendenza, una casa – nella vita sociale. Lontano dalla lettura schopenhaueriana – di sconvol-
gente bellezza – che del mito ha dato Wagner, Castel vede nella fine tragica dei due amanti non 
una scelta di annichilimento, ma il «compimento ineluttabile d’una strategia di vita».47 La lettura 
si fa antropologica e chiude su una disaffiliazione che, avventura per eccezione, è la «pietra filo-
sofale»48 che rompe la prosaicità e introduce l’amore assoluto.  

In un testo che sembra quasi uscito dalla penna di un altro autore e che non tematizza 
direttamente lavoro e questione sociale, Castel fa filtrare così, mi pare, la sua consapevolezza di 
tutta la prosaicità dell’affiliazione sociale e, tuttavia, la convinzione che «un sociale assente è al 
tempo stesso un sociale onnipresente»49 in grado di annientare coloro che non possono, perché 
privi di terreno e supporto, mediarlo: ed è il caso di Tristano e Isotta così come dei protagonisti 
di Fino all’ultimo respiro di Jean-Luc Godard, anch’esso evocato in un parallelo di squarciante at-
tualità. 

La pazienza con cui il sociologo, dopo averne dispiegato la genealogia e le ambiguità, ri-
corda costantemente la necessità della regolamentazione collettiva e della mediazione pubblica 
nel costruire le condizioni di possibilità per un’esistenza autonoma e positiva risponde allora, 
più che alla nostalgia, alla scelta meditata di chi ha guardato con disincanto la precarietà con-
trattuale divenire precarietà esistenziale e l’inoccupazione farsi inesistenza: psicologica, perso-
nale, sociale, politica. Una scelta che ha fatto i conti con la difficoltà di pensare e praticare un 
modello alternativo all’inclusione fondata sul lavoro salariato, e si sottrae alla tentazione di una 
diagnostica senza speranza.  

In questo, certo, la via oggettiva e della mediazione istituzionale indicata da Castel non è 
l’unica da percorrere, nella misura in cui il lavoro – lo ricordano i dati evocati in apertura – non 
cessa oggi di essere vettore di autorealizzazione. La domanda da porre, di nuovo e ancora, po-
trebbe allora essere quella che Weber sollevava nella sua Introduzione agli scritti di Sociologia della 

                              
44 R. CASTEL ,  Le roman de la désaffi liation. À propos de Tristan et Iseut ,  in «Le débat» LVI, 1990,  

4, pp. 155-67: qui p. 157 

45 Ibid.  

46 Ivi,  p. 159.  

47 Ivi,  p. 163.  

48 Ivi,  p. 167.  

49 Ivi,  p. 166.  



286 TIZIANA FAITINI 
 

ISSN 2385-216X 

religione. Ovvero, cosa può far sì che l’occupazione professionale sia a tal punto valorizzata nella 
definizione di un progetto esistenziale: non, quindi, nell’acquisizione di mezzi finalizzati alla sus-
sistenza né di mezzi finalizzati al soddisfacimento di bisogni e desideri di più ampio spettro, ma 
nella definizione di uno scopo di vita che struttura la personalità per intero. L’inversione tra 
mezzi e fini che Weber, appunto, ha messo al centro del proprio interrogare e che porta a muo-
vere (anche) sulla via dell’autodisciplinamento e della soggettivazione.50 Ma solo nell’articola-
zione paziente di oggettivo e soggettivo si cela la difesa di una «conquista fragile». 

 
 
 

tiziana.faitini@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 

                              
50 M. WEBER , Osservazioni preliminari (1920), in Sociologia delle religioni , trad. it.  a cura di C.  

SEBASTIANI , UTET, Torino 1976, vol.  I ,  pp. 87 -106; sul tema in Weber, v. almeno H. GOLDMAN , Max 

Weber e Thomas Mann  (1988), trad. it. a cura di U. LIVINI ,  il Mulino, Bologna 1992.  



 

Excursus 
Nell’ottica di un ampliamento di prospettiva, volto ad arricchire e diversificare i 

contenuti della rivista, «Rosmini Studies» inaugura una nuova sezione. Excursus ospiterà 

contributi che avranno per oggetto, con un approccio eminentemente storico-filosofico, autori 

e momenti significativi della storia del pensiero italiano, anche al fine di poter operare una 

sempre più corretta contestualizzazione della figura di Antonio Rosmini. Questo allargamento 

di orizzonte, inoltre, ci sembra opportuno alla luce del rinnovato interesse, anche in ambito 

internazionale, per l’intera nostra tradizione filosofica. 

In questo numero, Excursus propone tre articoli dedicati alla filosofia civile del 

Settecento. Prendendo le mosse dal dibattito storiografico otto-novecentesco, Corrado 

Giarratana mira a collocare l’opera filosofica di Lodovico Antonio Muratori nella realtà del suo 

tempo e a sottolinearne l’importanza nel quadro della formazione e dello sviluppo di un 

pensiero pratico e civile nell’età dell’Illuminismo. Pierre Girard, invece, concentra la sua 

attenzione sulle Lettere accademiche di Antonio Genovesi, soffermandosi in particolare sul 

rapporto tra natura e storia; sulla polemica contro il mito dell’età dell’oro, contro ogni forma 

di stato di natura e contro l’idea di determinismo naturale; sull’originalità – anche stilistica – 

di quest’opera nel quadro della produzione complessiva del suo autore. Infine, Andrea 

Lamberti opera un attento confronto tra la filosofia civile dello stesso Genovesi – considerata 

nei suoi vari aspetti – e quella di Giandomenico Romagnosi, individuando nel passaggio 

dall’una all’altra un radicale mutamento di paradigma. 

 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 289-302 

ISSN 2385-216X 

CORRADO GIARRATANA 

LODOVICO ANTONIO MURATORI: 
UN ESEMPIO DI FILOSOFIA CIVILE 

NELL’EUROPA SETTECENTESCA 

LODOVICO ANTONIO MURATORI: 
AN EXAMPLE OF CIVIL PHILOSOPHY IN EIGHTEENTH-CENTURY EUROPE 

The essay aims to present the philosophical work of Lodovico Antonio Muratori within the 
European context of the 18th century, highlighting the important role which he played, in 
Italy and abroad, with his works, expressing the intention to actively participate, with his 
theoretical reflections and practical proposals, to the process of change and innovation that 
involved the whole century and determined the historiographical definition of the Age of 
the Enlightenment. 

I. MURATORI E LA MODERNITÀ FILOSOFICA: UNA (RI)LETTURA STORIOGRAFICA 

«Pii con pieno cuore e con libera mente»: è così che nel 1873 Niccolò Tommaseo definisce i 
due «Antonio, e il Muratori e il Rosmini», elogiando i meriti dell’uno e dell’altro. Essi «predicano, 
confessano, scrivono della dottrina cristiana in uso de’ più, e degnamente dichiarano le alte idee 
d’Agostino», mentre «l’ascetica filosoficamente considerano» e «trattano le questioni teologiche 
socialmente, senza profanarle». E se è vero che «la scienza sociale non divisero dalla sacra», in 
fin dei conti al più vicino, nel tempo, dei due, Tommaseo attribuisce anche il merito di avere 
consegnato alla storia del pensiero insegnamenti duraturi «intorno alla filosofia civile e ai diritti 
politici»; ma non fa lo stesso con Muratori, del quale semplicemente ricorda il suo non essere «di 
studii filosofici […] digiuno, che scrisse e di filosofia morale, e intorno alla forza dell’umano in-
tendimento; e fece soggetto di considerazioni speciali la fantasia».1 

                              
1 N. TOMMASEO , Il  centenario di  Lodovico Antonio Muratori , in «Archivio Storico Italiano», XVII 

(Serie Terza), 1873, 74, pp. 302-304. Il  riferimento di Tommaseo agli interessi f ilosofici muratoriani 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

Oltre mezzo secolo più tardi, come è quasi naturale immaginare nella temperie culturale 
segnata dal neoidealismo, quel giudizio tutto sommato neutro si trasforma e acquisisce, in rela-
zione all’interesse muratoriano per la filosofia, una valenza negativa all’interno di quel purtut-
tavia apprezzabile «sforzo faticoso e tenace dei nostri per mettersi alla pari della più progredita 
cultura d’oltralpe».2 I ‘nostri’, di cui De Ruggiero qui scrive, altri non sono che i massimi rappre-
sentanti (Vico escluso, naturalmente) di quel movimento illuminista italiano, considerato di se-
condo piano rispetto alle grandi traiettorie teoretiche dell’Europa settecentesca. Movimento nel 
quale le opere filosofiche di Muratori, che egli «componeva nelle pause della sua operosità di 
erudito», potevano al più ambire a rappresentare un «esempio di transazioni tra il nuovo e l’an-
tico, che per mancanza di vigore speculativo restano sul piano di un incolore eclettismo, ma che 
tuttavia denotano un certo fervore di noviziato filosofico».3 

In verità erano, a quel punto, trascorsi appena sei anni dalla pubblicazione in Francia, nel 
1935, de La crisi della coscienza europea di Paul Hazard,4 lavoro seminale per la rilettura storiogra-
fica di quel trentennio (o poco più) centrale per lo sviluppo del dibattito filosofico settecentesco. 
Un arco di tempo, a cavallo tra XVII e XVIII secolo, durante il quale l’erudito vignolese si era 
formato e aveva fatto, con gran vigore e consistente ‘rumore’, il proprio ingresso nel mondo della 
cultura italiana ed europea, attraverso la pubblicazione di opere che già rivelavano i suoi molte-
plici interessi (storici, filosofici, filologico-letterari, religiosi, politici e scientifici).5 In quel con-
testo, anche Hazard aveva in fondo assegnato a Muratori un ruolo di secondo piano, poiché, pur 

                              
indica chiaramente le tre opere maggiori in questo campo, che sono: La fi losofia morale esposta e 

proposta ai  giovani , A. Targa, Verona 1735; Delle forze dell ’ intendimento umano, o sia i l  pirronismo con-

futato , G. Pasquali,  Venezia 1745 (per le citazioni : C. GIARRATANA  (ed.) , Bonanno Editore, Acireale -

Roma 2017); Della forza della fantasia umana , G. Pasquali, Venezia 1745 (per le citazioni : C. POGLIANO  

(ed.),  Giunti, Firenze 1995). Di questi ultimi due testi segnalo anche la recente uscita in contempo-

ranea, presso la «Biblioteca dell’edizione nazionale del carteggio di L.A. Muratori», delle edizioni 

curate da A. LAMBERTI  e con presentazioni  di F.M. CRASTA  (Olsckhi, Firenze 2020), intese a ripro-

porre, 275 anni dopo, l’originale idea editoriale muratoriana.  

2 G. DE RUGGIERO , Storia della fi losofia.  Da Vico a Kant , Laterza, Roma-Bari 1973, p. 5. La prima 

edizione del testo, corrispondente al volume III della parte IV ( La fi losofia moderna) della imponente 

opera storiografica di De Ruggiero, aveva visto la luce nel 1941.  

3 Ivi,  p. 16.  

4 P. HAZARD , La crise de la conscience européenne (1680 -1715) , Boivin et Cie, Paris 1935.  

5 Solo per dare un’idea, niente affatto esaustiva, della vastità della produzione e della va-

rietà dei temi trattati, segnalo le seguenti pubblicazioni di quegli anni , alle quali si aggiungono 

altre che citerò più avanti nel testo : Della Perfetta Poesia Ital iana ,  Soliani, Modena 1706; Piena Espo-

sizione de i  Diritti  Imperiali  ed Estensi sopra la Città di  Comacchio , s .n., s.l . 1712; Del Governo della Peste 

e delle maniere di  guardarsene , Soliani, Modena 1714; Lamindi Pritanii  de Ingeniorum Moderatione in 

Religionis negotio , Robustel,  Parigi 1714.  



LODOVICO ANTONIO MURATORI 291 
 

ISSN 2385-216X 

indicando il prevosto modenese come «esempio di […] vite consacrate alla scienza», considerava 
i suoi maggiori successi intellettuali confinati al campo della ricerca storica, mentre «i suoi scritti 
letterari, filosofici, polemici, che basterebbero da soli alla gloria di qualsiasi autore, rappresen-
tano soltanto momenti di ricreazione, con cui egli si svagò da un lavoro condotto con assidua 
tenacia».6 

Seguendo questa linea, anche un lettore ‘ortodosso’ dell’opera e, soprattutto, del pensiero 
filosofico di Muratori, come Nonis (filosofo di solida e fervente fede cattolica, sacerdote e futuro 
vescovo),7 includeva «la sua voce fra quelle che alzano “une grande clameur critique”, per dirla 
con l’Hazard» (per l’appunto), considerando «certe “avances” riformistiche nei confronti della 
disciplina ecclesiastica e liturgica, certe secche battute contro l’aridità del pensiero e l’anacroni-
smo del metodo vigente nelle scuole, certe polemiche prese di posizione nei confronti del super-
stite aristotelismo, certe palesi simpatie verso correnti della filosofia moderna»,8 tutte tipiche 
del modo di trattare la filosofia da parte del nostro. Elementi che lasciano affiorare, evidente, un 
«vivace senso critico», un «amor di concretezza, quasi di esperimento»; ma che non lo inducono 
comunque a respingere «a priori le grandi tesi della metafisica classica, l’autentico spirito ari-
stotelico e i punti di partenza della Scolastica», accogliendo anzi nel proprio eclettico costrutto 
filosofico «alcuni punti cardinali del pensiero che si suole chiamare medioevale».9 Tra antichi e 
moderni, dunque, come voleva del resto la lettura già resa celebre e istituzionalizzata nel titolo 
di un’opera di Fiorenzo Forti,10 e con una spiccata tendenza a ‘tirare’ «al pratico», come sostiene 
Nonis, rappresentando un «desiderio di andar al concreto, di vederci chiaro, e di trovare o di 
metter l’ordine», mutuato «anche dalla filosofia cartesiana, che ha senza dubbio agito sulla sua 
formazione pur senza guadagnare le sue definitive simpatie».11 

L’idea di Muratori ‘filosofo pratico’ acquista maggior vigore e trova discreta fortuna alla 
fine dello scorso secolo, quando l’ammissione dell’importanza riconosciuta dal vignolese alla «ri-
cerca del vero e l’utilità pratica dello stesso» consente di assegnare «lecitamente» al nostro «il 
titolo di filosofo»,12 rimarcando così quel «primato della prassi» che ci farà «trovare la giusta col-

                              
6 P. HAZARD , La crisi  della coscienza europea , UTET, Torino 2019, pp. 37 -38.  

7 Al quale dobbiamo, tra l’altro, la trascrizione testuale,  con introduzione e note, di L.A.  

MURATORI , La fi losofia morale e altri  scritti  eti ci  inediti  ed editi , Edizioni Paoline, Roma 1964.  

8 P. NONIS , Lodovico Antonio Muratori  e i l  pensiero medioevale , in «Aevum», XXXIII, 1959, 4, p.  

295.  

9 Ibidem .  

10 Cfr. F. FORTI , L.A. Muratori  fra antichi e moderni , Zuffi,  Bologna 1953.  

11 NONIS , Lodovico Antonio Muratori  e i l  pensiero medioevale ,  cit.,  p. 299.  

12 C. CONTINISIO , Il  governo delle passioni.  Prudenza, giustizia e carità nel pensiero politico di  Lo-

dovico Antonio Muratori , Olschki, Firenze 1999, pp. 40 e 51.  



292 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

locazione del pensiero e dell’opera di Muratori nel processo di sviluppo delle idee dell’Illumini-
smo in Italia […] come autore di transizione».13 Ma non era, ancora una volta, una novità, poiché 
già nell’introdurre la più importante (e monumentale) antologia muratoriana del XX secolo, 
Giorgio Falco lo indicava, «nel pieno della crisi della cultura contemporanea», come «tipico rap-
presentante per un verso della Controriforma, non insensibile per un altro alle nuove istanze del 
pensiero illuminato», simbolo cioè della «fedeltà alla tradizione» e al contempo portatore nei 
confronti di essa di un evidente e costante «atteggiamento critico».14 Si tratta di quella stessa 
«duplice tensione» che, a giudizio di Chiara Continisio, lo fa muovere tra la «salvaguardia dei 
quadri mentali e culturali ricevuti», vale a dire «quelli dell’antico regime», e il «loro rinnova-
mento, sulla spinta non del loro superamento però, ma al contrario di una loro rivitalizza-
zione».15 E che, a ben considerare, permette di assegnare a Muratori il ruolo di membro e rap-
presentante di prim’ordine di quel «“terzo partito”, che è poi […] il cattolicesimo illuminato ita-
liano nelle sue migliori espressioni»;16 nel quale attivamente milita in virtù, appunto, della va-
lenza pratica della sua filosofia, che lo vede «impegnato soprattutto a far valere le istanze di una 
cultura religiosa ‘moderna’ nella concreta e feconda azione etico-civile».17 

Tale impostazione storiografica, che individua in Muratori una posizione intermedia – di 
passaggio o meglio di transizione, come è stato poc’anzi ricordato –, si rivela sicuramente affida-
bile e veritiera, ma anche complessa e difficile da sostenere. Tanto è vero che, già in passato, 
tramite essa era accaduto che, nel delineare il confronto diretto del nostro con le nuove filosofie 
che avevano segnato i secoli a lui immediatamente precedenti, il suo atteggiamento rispetto alle 
«conclusioni tratte dai novatori» era stato definito «se non ostile, diffidente»; al punto da potere 
affermare che «tutto il rinnovamento culturale europeo dal Rinascimento in poi gli par possibile 
fonte di gravi errori».18 Un giudizio che, certamente, nel corso degli anni si è notevolmente mo-
dificato grazie all’impegno di chi, attraverso un paziente lavoro di ricerca sui testi e sulle carte 
muratoriane, anche inedite, può invece oramai puntare a sottolineare l’importanza della ripresa 

                              
13 G. DE MARTINO , Muratori  fi losofo.  Ragione fi losofica e coscienza storica in Lodovico Antonio Mu-

ratori , Liguori, Napoli 1996, pp. 3 -4 (corsivi nel testo).  

14 G. FALCO , Introduzione , in La letteratura italiana. Storia e testi , vol. 44, Dal Muratori  al  Cesa-

rotti , tomo I,  Opere di  Lodovico Antoni o Muratori , G. FALCO  – F. FORTI  (eds.) , Ricciardi, Milano-Napoli 

1964, p. XX. 

15 CONTINISIO , Il  governo delle passioni , cit. , p. 12, ove si ricorda ancora che «Muratori vive 

l’epocale “crisi della coscienza europea”, oltre che per ragioni anagrafiche, anche  per la consape-

volezza di quella crisi».  

16 M. AGRIMI , Prefazione ,  in DE MARTINO , Muratori  fi losofo , cit. , p. XVI. 

17 Ivi,  p. XVIII .  

18 E.  GARIN , Storia della fi losofia italiana ,  vol.  4,  Einaudi, Torino 1966, p. 903. Ma si veda anche 

FALCO , Introduzione , cit., p. XXVI : «La reazione del Muratori alle dottrine d’oltr’Alpe fu un grido 

d’allarme contro i deliri della ragione abbandonata a se stessa».  



LODOVICO ANTONIO MURATORI 293 
 

ISSN 2385-216X 

e dello sviluppo, da parte del bibliotecario modenese, di argomentazioni e proposte filosofiche e 
giuridiche avanzate anche e soprattutto da personalità ritenute quantomeno ‘sospette’ negli am-
bienti della Controriforma. Potendo infine affermare che «studiare il pensiero di Muratori signi-
fica infatti anche analizzare il perdurare e l’intrecciarsi d’idee tra Rinascimento e Illuminismo».19 

Nonostante ciò, rimane però sempre la sensazione, per il lettore e lo studioso dell’opera 
muratoriana (e, in particolare, dei suoi testi d’impostazione specificamente filosofica), che da 
questo confronto egli debba sempre uscire in qualche modo ridimensionato, per una ragione che 
si lega a doppio filo con una tendenza tipica degli storici della filosofia, che amano – scriveva 
Franco Venturi – «risalire alle origini, ritornare ai punti di partenza».20 Nel fare ciò, inevitabil-
mente, e nonostante la convinzione – programmaticamente avanzata, ad esempio, da Continisio 
– di non volere rilevare (e non volere riconoscere) un presunto «ritardo culturale di Muratori 
sulle riforme settecentesche più mature, quelle dell’illuminismo»,21 nel momento stesso in cui si 
volge lo sguardo al «Muratori filosofo», inserito in uno scambio e in un confronto di idee con le 
innovative proposte dei grandi nomi della filosofia europea moderna, non si può evitare di ri-
marcare il fatto che al nostro «fanno difetto la sistematicità, l’organicità, la tensione specula-
tiva», a causa della sua «vocazione all’ammaestramento, che lo spinge a cercare nella dottrina e 
nella teoria ciò che può servire immediatamente ad orientare l’agire dell’uomo» e (soprattutto, 
mi verrebbe da aggiungere) della sua «fede religiosa».22 

Questa variazione sul tema principale del ‘difetto’, della ‘mancanza’ e della ‘pavidità’ filo-
sofica dovrebbe, a mio parere, essere superata, senza nulla togliere alle letture finora avanzate 
(e qui richiamate, poiché ritengo che proprio da esse si possa ripartire per inserire a pieno titolo 
Muratori nel dibattito filosofico italiano ed europeo settecentesco, in rapporto non tanto e non 
solo alla (mancante) originalità di impostazioni teoretiche o alla presunta coerenza (o incoe-
renza) di approccio rispetto alle direttrici maggiori della speculazione filosofica moderna (De-
scartes e Locke sulle altre),23 quanto all’appartenenza reale a uno squarcio ben determinato del 
mondo storico del nostro continente, con i suoi eventi centrali, i suoi elementi caratterizzanti e 
soprattutto le modalità di lettura e di azione (e quindi le modalità di approccio filosofico) propo-
ste dai protagonisti della cultura dell’epoca, convinto come sono che, tra di essi, non possa non 
essere contato anche l’erudito modenese. Al netto dell’uso linguistico di una terminologia forse 
eccessiva, in fondo anche Muratori rientra nel novero di «quegli eroi del pensiero [che], ciascuno 
secondo il proprio carattere e il proprio genio, stavano riprendendo in esame, come se fossero 

                              
19 M. BRAGAGNOLO , Lodovico Antonio Muratori  e l ’eredità del Cinquecento nell ’Europa del XVIII  se-

colo , Olschki, Firenze 2017, p. XI.  

20 F. VENTURI , Settecento riformatore. I.  Da Muratori  a Beccaria ,  Einaudi, Torino 1998, p. XV. 

21 CONTINISIO , Il  governo del le passioni , cit. , p. 13.  

22 Ivi,  p. 50.  

23 Per una presentazione generale del pensiero muratoriano in un simile q uadro di riferi-

mento filosofico, mi permetto di rinviare a C. G IARRATANA , La fi losofia di  Muratori .  Tra Cartesio e 

Locke , Bonanno, Acireale-Roma 2011, pp. 53-86. 



294 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

stati nuovi, i problemi che travagliano eternamente gli uomini; i problemi dell’esistenza e della 
natura di Dio, dell’essere e delle apparenze, del bene e del male, della libertà e della fatalità, dei 
diritti del sovrano, della formazione dello stato sociale, tutti i problemi vitali».24 

La pratica storiografica che, io credo, potrà continuare a dare i migliori frutti in tal senso 
sarà, dunque, ancora quella di venturiana memoria, dello storico che tenta di «ridiscendere 
lungo il corso della storia, per quanto tortuoso, pietroso, fangoso e incerto esso sia», con lo scopo 
dichiarato di mettere in luce, per quel poco che è possibile, «il difficile sforzo delle nuove idee e 
delle nuove energie per aprirsi un varco tra ostacoli di tutti i generi, tra argini naturali e artifi-
ciali, tra le lotte e i consensi che esse suscitano o incontrano».25 Ovviamente – si spera – cercando 
di non indirizzare anche questa forma di ricerca nella direzione dettata da una o più idee-guida, 
che alla fine costringe comunque a definire le caratteristiche di ogni protagonista della cultura 
dell’epoca sulla base della posizione assunta all’interno di una sorta di graduatoria di adesione a 
una visione teorica e di condivisione di determinate idee. Ragione, questa, per la quale si rischia 
di tornare ad affermare che «in Muratori manca la fede nella ragione, è assente la volontà di 
imporla, quella fede e quella volontà cioè che faranno la forza del moto illuminista»,26 poiché egli 
«era giunto al limite delle possibilità riformatrici dell’epoca sua»;27 o si potrà addirittura giun-
gere a parlare di vittoria e sconfitta in quella che sembra una lotta speculativa e pratica portata 
avanti in particolari campi della dottrina muratoriana.28 Per evitare che ciò accada, non vedo 
soluzione migliore del puntare a una analisi della filosofia che si sviluppi «all’unisono con la sto-
ria della cultura e la storia tout court, mostrandole penetrate di genuino pensiero teorico, ma 

                              
24 HAZARD , La crisi  della coscienza europea ,  cit.,  pp. XXXIX-XL. 

25 VENTURI , Settecento riformatore. I.  Da Muratori  a Beccaria , cit. , p. XV. 

26 Ivi,  p. 180.  

27 Ivi,  p. 159.  

28 Cfr. G. GIARRIZZO , Alle origini della medievistica moderna:  Vico, Giannone,  Muratori ,  in «Bullet-

tino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo e Archivio Muratoriano», LXXIV, 1962, pp. 5-43, 

ora in ID ., Vico, la politica e la storia , Guida, Napoli 1981, pp. 9 -51 (da cui è estratta la citazione, a p. 

50). Non si può però non tenere conto del fatto che l’autore, nel confrontarsi con uno dei più lucidi  

e profondi testi d i ricostruzione storiografica dell’opera di Muratori (S. BERTELLI , Erudizione e storia 

in L.A. Muratori ,  Istituto Italiano per gli Studi S torici, Napoli 1960), sottolinei come le istanze mu-

ratoriane siano fondamentali nell’avviare «la cultura cattolica ed europea ad un incontro più 

aperto con i temi e lo spirito della ricerca protestante e laica», attraverso «un tentativo onesto e 

culturalmente fecondo di portare la coscienza cattolica su vie più moderne e critiche, […] in un 

incontro col mondo moderno che provasse la validità creativa del cristianesimo cattolico, la sua 

capacità di intendere e interpretare con una fede antica un mondo nuovo» (ivi,  p. 34).  



LODOVICO ANTONIO MURATORI 295 
 

ISSN 2385-216X 

distendendosi nel loro individuo tempo»,29 come sosteneva e come ha dimostrato con le sue fe-
conde ricerche, portate avanti nell’ultimo trentennio del secolo scorso, Corrado Dollo.30 Guar-
dare, come egli ci propone, «dalla parte historica» quelle che vengono presentate come «le conce-
zioni generali del mondo»,31 può tornare molto utile al tentativo storiografico, da alcuni anni 
portato avanti, che mira a ricollocare Muratori «in mezzo alla scena» senza, «però, offrirne una 
trattazione autoreferenziale o ripiegata sulle fonti». Una chiave di lettura che può dare la possi-
bilità di meglio conoscere e comprendere il lavoro del prevosto modenese, guardando, più che 
alla «persona di Muratori, […] al ‘sistema-Muratori’, […] un punto di osservazione, un angolo 
visuale, attraverso cui saggiare le tensioni di un’epoca e le discussioni che ebbero per protagoni-
sta l’erudito estense o lo videro invocato per la sua lezione di metodo e di merito».32 Una proposta 
storiografica che mi sento di condividere e alla quale cercherò, nella seconda breve e conclusiva 
parte del presente articolo, di portare un mio primo iniziale piccolo contributo, sicuramente an-
cora da approfondire e perfezionare negli anni a venire. 

II. MURATORI FILOSOFO E UOMO DEL SUO TEMPO: TEMI, PROBLEMI, PROSPETTIVE 

L’interesse filosofico declinato in chiave pratica espresso da Muratori trova, fin dalle fasi 
iniziali della sua ricerca, una ragione vitale e un indirizzo specifico nell’intreccio indissolubile 
con una visione ‘civile’ della realtà storica e sociale, che si vuole organizzata e ordinata sempre 
più e sempre meglio attraverso l’azione attenta e consapevole dei singoli esseri umani; ognuno 

                              
29 C. DOLLO , Presentazione ,  in G. BENTIVEGNA ,  Dal riformismo muratoriano alle fi losofie del Risor-

gimento. Contributi  alla storia intellettuale della Sici lia , Guida, Napoli 1999, p. 9.  

30 Tra i lavori maggiori del maestro siciliano, che rimarcava spesso la sua intenzione di se-

guire la traccia venturiana, sopra menzionata, della ‘ridiscesa’ nel corso della stor ia, ricordo qui, 

seppur lontane, per argomenti affrontati ,  dai temi di ricerca del presente contributo, le due mo-

nografie: Filosofia e scienze in Sicilia , CEDAM, Padova 1979; Modelli  scientifici  e fi losofici  nella Sicilia 

spagnola ,  Guida, Napoli 1984.  

31 DOLLO , Presentazione ,  cit. , p. 9 (corsivi nel testo).  

32 M. ROSA  – M. AL  KALAK , Introduzione: perché Muratori , in I ID . (eds.). Lodovico Antonio Muratori .  

Religione e politica nel Settecento , Olschki, Firenze 2018, p. VII. In questo contesto, centrale è il  la-

voro portato avanti (sui due versanti della ricerca individuale e del pubblico dibattito critico) dal 

Presidente del Centro di studi muratoriani, Fabio Marri, del quale ricordo, tra i tanti importanti 

contributi,  quello dedicato proprio a Muratori  fi losofo,  tra Modena e l ’Europa , in «Memorie scientifi-

che, giuridiche, letterarie» (Accademia nazionale di scienze lettere e arti di Modena), XIV  (serie 

VIII),  2011, 1, pp. 211-231, nel quale l’analisi del carteggio muratorian o consente di evidenziare 

l’importanza delle sue fitte relazioni con il mondo tedesco, che ne testimoniano pienamente l’ap-

partenenza al dibattito culturale e filosofico europeo a lui contemporaneo.  



296 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

di essi, ovviamente, da buon cristiano, secondo il ruolo ‘stabilito’ e nella posizione ‘assegnata’ 
dalla volontà divina. La loro azione seguirà, di volta in volta, nei vari ambiti dell’esperienza di 
vita di ogni singola persona, la guida che si rivelerà, o che si è già da tempo immemore ‘rivelata’, 
come la più giusta, utile, razionale e autorevole. Per il nostro autore, tali guide (sono infatti due) 
saranno ragione o autorità. Infatti, tra la fine del XVII e l’inizio del XVIII secolo, il magistero di 
Benedetto Bacchini e le prime importanti esperienze presso l’Ambrosiana di Milano, oltre a far 
maturare nel giovane studioso l’interesse per la metodologia storiografica dei maurini, per la 
fisica sperimentale di matrice galileiana33 e per la scoperta e riscoperta di temi letterari e lingui-
stici classici e contemporanei,34 fanno anche crescere il trasporto e la passione per i temi filoso-
fici della morale, in relazione anche alla politica e alla religione, quasi sempre trattati in occa-
sione delle attività organizzate presso le accademie alle quali egli risulta in quegli anni affiliato.35 

Nasce in questo contesto la proposta della Repubblica Letteraria d’Italia,36 meditando e la-
vorando sulla quale Muratori comprende l’importanza della definizione – per questo ma anche 
e soprattutto per eventuali altri progetti di intervento concreto nella realtà storica contempora-
nea della comunità nazionale che, al di là delle divisioni contingenti, egli sente sua – di ben chiari 
e utili strumenti metodologici, che possano fungere da canone filosofico univoco per la lettura, 
comprensione e, quando lo si riconosce necessario, trasformazione di tale realtà: sarà esso il 
‘buon gusto’, delineato nelle Riflessioni che vengono stampate, in due libri, tra il 1708 e il 1715.37 
In quest’opera, dalla cornice e dalla ispirazione chiaramente baconiana, le leggi del buon gusto 
sono individuate primariamente nel «vero ed essenzial fine degli studj», ossia l’«apprendere il 

                              
33 Sul rapporto Bacchini-Muratori e sull’ influenza del maes tro sull’allievo riguardo i temi 

appena delineati, si vedano E. RAIMONDI , La formazione culturale del Muratori .  Il  magistero del Bacchini , 

in L.A. Muratori  e la cultura contemporanea ,  Atti del convegno internazionale di studi muratorian i, 

Modena, 1972, vol.  1,  Olschki, Firenze 1975, pp. 3-23. Per Bacchini si veda P. GOLINELLI , Benedetto 

Bacchini (1651-1721).  L’uomo, lo storico, i l  maestro , Olschki, Firenze 2003.  

34 Cfr. BRAGAGNOLO ,  Lodovico Antonio Muratori  e l ’eredità del Cinquecento nell ’Europa del XVIII  

secolo , cit. , pp. 9-19. 

35 Testimonianza diretta ce ne è stata data dalla recente pubblicazione di L.A. MURATORI ,  

Orazioni giovanili , M. AL  KALAK  (ed.) , Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2017, a cui si rimanda 

anche per l’ interessante Introduzione  del curatore (pp. V-XIV). 

36 L.A. MURATORI , I primi disegni della Repubblica Letteraria d’ Italia,  rubati  al  segreto e donati  alla 

curiosità degli  altri  Eruditi  da Lamindo Pritanio , [s.  n.], Napoli 1703.  

37 L.A. MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scie nze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio ,  

Pavino, Venezia 1708; ID ., Delle riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo 

Pritanio. Parte II , Renaud, Colonia 1715.  



LODOVICO ANTONIO MURATORI 297 
 

ISSN 2385-216X 

Vero e il Buono»,38 che si otterrà anzitutto combattendo (senza estremizzare)39 i «giudizi» e le 
«opinioni anticipate», ovvero «quel credere ai sensi nostri, e alla nostra Fantasia, o alla relazione 
altrui, […] senza averne prima fatta la convenevole esamina coll’Intelletto, e senza esserne stati 
convinti dalla ragione».40 L’unione di vero e buono corrisponde, in termini muratoriani, all’«Ot-
timo», il discernimento del quale «giova sommamente all’uomo», poiché gli rende «ben facile il 
regolar saviamente la vita o politica, o economica», gli permette di ottenere grandi risultati nelle 
«Arti Liberali e Meccaniche, e nelle Scienze o contemplative, o attive» e, ancora e soprattutto, di 
«condurre le sue azioni, e i suoi pensieri, che non si dispiaccia a Dio, anzi valorosamente si coo-
peri a i lumi, e alle Grazie, che sopra noi dal Cielo discendono».41 Nella temperie culturale di inizio 
Settecento, all’interno della quale tali azioni di rinnovamento, di «accrescimento» e di «avanza-
mento» sono spesso demandate, almeno nella progettazione se non anche nella attuazione, alle 
accademie scientifiche e letterarie, il compito di perseguire tali intenti non può non essere affi-
dato all’«unione d’animi» dei membri della «Repubblica Letteraria»: i «letterati», appunto, che 
possiamo intendere in senso lato come uomini di cultura, intellettuali, chierici e laici.42 

In questo cammino ‘progressivo’ di riforma, il primo degli strumenti a disposizione 
dell’uomo sarà la ragione, attraverso la quale è possibile raggiungere «il Verisimile e il Proba-
bile», che riflettono la «divina luce» del «Vero», della «Verità».43 Il rapporto tra ‘verisimile’ e 
‘vero’ risente della divisione muratoriana delle scienze e delle arti – vale a dire delle discipline 
tutte –, all’interno delle quali, fatta salva l’autorità della Rivelazione e della Chiesa cristiana cat-
tolica, il campo della ricerca è per il resto completamente disponibile e aperto per quanti vi si 
vogliono addentrare44 (seguendo, certo, sempre le indicazioni del canone del buon gusto). Il rap-
porto tra autonomia della ricerca e allineamento ai dettami dell’autorità, tra erudizione profana 

                              
38 MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio , cit. ,  p.  

24. 

39 Cfr. MURATORI , Delle riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio.  

Parte II , cit. , p. 96: «l’esame […] di tutti i  nostri pregiudizj,  può assomigliarsi alla spada, utile alla 

Repubblica in mano de’ Savj,  dannosa in mano de’ pazzi».  

40 MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio , cit. ,  p. 

67. 

41 MURATORI , Delle riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio.  

Parte II , cit.,  p. 20.  

42 Cfr. MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio ,  

cit.,  pp. 1-5. 

43 MURATORI , Delle riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio.  

Parte II , cit.,  p. 29.  

44 MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti ,  di  Lamindo Pritanio , cit. ,  p. 

74. 



298 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

e sacra, tra discipline secolari e scienza teologica non appare in tale contesto di tipo contrastivo, 
ma convive (quasi) pacificamente in nome della convinta e sentita adesione ai princìpi della re-
ligione cristiana e all’affermazione di una fede che non rischia mai di lasciare il campo al fideismo 
(come quello scettico di Huet, combattuto anni dopo in Delle forze dell’intendimento umano)45, ma 
che è anzi anche fede nella ragione: infatti, per quel che riguarda le «cose, che la Religion Cri-
stiana Cattolica propone da credersi», seppure intorno ad esse «la Ragione potrebbe pretendere 
diritto, pure basta ascoltare l’Autorità».46 

Ragione e fede, quindi, in un rimando filosofico che ha radici antiche, su cui Muratori pog-
gia le proprie convinzioni, di matrice agostiniana, ma che trova nuovi inaspettati alleati nella 
speculazione di un autore non cattolico come Locke, rispetto al quale, come è noto,47 Muratori 
nutre un grande rispetto e un altrettanto profondo timore per le conclusioni che, a partire dalle 
sue ricerche sui princìpi della conoscenza umana, potevano e in verità erano già state tratte in 
ambito religioso. In verità l’impostazione lockiana, che affida al dominio della fede quanto ap-
pare above reason,48 non si discosterebbe più di tanto dalla convinzione del nostro, secondo il 
quale, nel campo della fede, ciò che vale per l’uomo è il dogma cristiano, che non può sfociare né 
nella credulità superstiziosa priva di ogni raziocinio, né nel fanatismo dettato dall’eccesso di 
confidenza negli strumenti della conoscenza, in particolare nelle convinzioni immaginarie tra-
smesse dalla fantasia – come è più corretto affermare nel quadro filosofico delineato da Muratori, 
completato attraverso la pubblicazione dell’altro importante saggio del 1745, proprio alla fanta-
sia dedicato. A differenza di quanti non ritengono pericolose «le dottrine superstiziose e le pra-

                              
45 Sull’opera di Huet , che fornì l’occasione per la risposta muratoriana, rimando all’edizione 

italiana:  P.-D. HUET ,  Trattato fi losofico sulla debolezza dello spirito umano ,  G. BENTIVEGNA  (ed.),  Univer-

sità di Catania, Centro di studi per la storia della filosofia in Sicilia, Catania 1999, e alla Introduzione  

del curatore, alle pp. IX-XXXIII.  

46 MURATORI , Riflessioni sopra i l  Buon Gusto nelle Scienze e nelle  Arti ,  di  Lamindo Pritanio , cit. ,  p. 

106. Negli stessi anni , come noto, Muratori lavorava al De ingeniorum moderatione in religionis nego-

tio , nel quale sosteneva che «la Chiesa è esente da ogni pericolo d’errore, […] quando si tratta di 

definire dogmi o fatti che a lei furono resi noti dalla divina rivelazione», anche se nelle questioni 

e nelle materie che «Dio ha lasciato oscure e ambigue […] fuori della giurisdizione della Chiesa […] 

agli ingegni è aperta un’immensa libertà» ( traduzione italiana in Opere di  Lodovico Antonio Muratori , 

cit.,  pp. 301, 305 e 307).  

47 A partire da A. VECCHI , La critica del Muratori  a Locke , in «Divus Thomas», LIV, 1951, pp.  

213-222, il  tema del rapporto tra i due autori è stato più volte trattato dalla critica muratoriana.  

48 Sull’argomento  è ancora utilissimo rimandare alla dettagliata ricostruzione di M. S INA ,  

L’avvento della ragione. «Reason» e «above Reason» dal razionalismo teologico inglese al deismo , Vita e 

Pensiero, Milano 1976.  



LODOVICO ANTONIO MURATORI 299 
 

ISSN 2385-216X 

tiche della superstizione stessa», egli crede invece che «ai danni della religione cospirano pari-
menti l’impudenza degli eretici e l’adulterina pietà dei superstiziosi».49 E da questa convinzione 
prenderà forma la sua battaglia (che si aggiunge alla auspicata «guerra colla penna alla supersti-
zione»)50 contro la devozione popolare superstiziosa e ‘non regolata’, rappresentata in maniera 
particolare dall’uso, diffuso nel meridione d’Italia e specialmente in Sicilia, del cosiddetto ‘voto 
sanguinario’.51 

Superare fanatismo e superstizione, come apparirà sempre più chiaro nel corso del XVIII 
secolo, rappresenta in qualche modo l’obiettivo principale di quanti, tra i maggiori pensatori e 
riformatori di quegli anni, riconoscono il ruolo trainante della religione nel processo di matura-
zione e di assunzione di consapevolezza da parte degli individui – anche del popolo, fino ad allora 
in genere escluso dalle logiche di gestione della realtà sociale, tutte votate all’indirizzo della pre-
dominante ragion di Stato. Costoro partecipano sempre più attivamente alla organizzazione e al 
mantenimento dell’ordine sociale, nel contesto di un nuovo, centrale interesse per la ‘pubblica 
felicità’ alla quale, vedremo tra poco, anche Muratori dedica, proprio in chiusura della propria 
esperienza culturale, una delle sue ultime fatiche editoriali. 

Fuori dalla penisola italiana, un esempio eclatante di sviluppo della meditazione sul tema, 
ben chiaro a Muratori, è quello di John Toland, che parte dal Saggio lockiano per approdare alla 
negazione, in Christianity not mysterious,52 di ogni forma di above reason, rappresentata dalla nega-
zione del celebre blictri, il concetto immaginario e dal significato ignoto che non ha diritto di 
cittadinanza nella comprensione, tutta razionale e universalmente condivisa, della dottrina cri-
stiana;53 e da tale convinzione sviluppa l’idea, a suo modo radicale e utopica ma convintamente 

                              
49 MURATORI , De ingeniorum moderatione in religionis negotio , cit. , p. 313.  

50 Ibidem .  

51 Sul ciò si veda BENTIVEGNA , Dal riformismo muratoriano a lle fi losofie del Risorgimento , cit. ,  

specialmente le pp. 21-136. 

52 J.  TOLAND , Christianity not Mysterious, or,  A Treatise shewing, that there is nothing in the Gospel  

Contrary to Reason, nor Above i t,  and that no Christian Doctrine can be properly call ’d a Mystery , s . n.,  

Londra 1696.  

53 «Ora, dal momento che mediante la Rivelazione gli uomini non sono dotati di nuove fa-

coltà, ne consegue che Dio perderebbe  il suo tempo a rivolgersi a loro, se ciò che dice non si ac-

cordasse con le loro nozioni comuni. Potrebbe considerarsi a giusto titolo più saggio dei propri  

vicini colui che, avendo una certezza infallibile che un oggetto chiamato blictri  esiste in natura, al 

tempo stesso non sapesse che cosa sia questo blictri?» (J. TOLAND , Il  cristianesimo senza misteri ,  in 

ID ., Opere , C. GIUNTINI  (ed.), UTET, Torino 2011,  pp. 166-167). Al blictri , come noto, Muratori fa rife-

rimento in più luoghi della sua opera, per rapp resentare però il tema preferito d ai filosofi metafi-

sici,  che si dedicano appunto a questioni e argomenti che, non rientrando tra le prerogative della 

ricerca filosofica, generano confusione, falsità ed empie convinzioni in questi campi di studio (cfr.  

MURATORI , La fi losofia morale esposta e proposta ai  giovani , cit. , p. 440;  ID . ,  Delle forze dell ’ intendimento 



300 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

indirizzata verso la nascita di una nuova realtà politica e sociale, dell’«uomo privo di supersti-
zioni».54 È una lettura inaccettabile e irricevibile per Muratori, che intende invece lavorare sulla 
riforma interna del modo di vivere la fede cristiana, senza mettere in dubbio i dogmi affidati alla 
rivelazione e alla Chiesa cattolica di essa custode e riacquistando invece a una pratica, anche e 
soprattutto liturgica, moderata e ragionevole, tanto i latori quanto i destinatari del messaggio 
evangelico. A tutti i livelli, infatti, l’azione culturale dell’ultima fase di vita di Muratori viene 
quindi così indirizzata: per la formazione dei giovani (ne La filosofia morale del 1735), per l’educa-
zione alla moderata devozione del popolo dei fedeli (nel De superstitione vitanda55 del 1740 e in 
Della regolata devozione dei Cristiani56 del 1747) e per l’organizzazione dall’alto delle due predette 
azioni (Della pubblica felicità oggetto de’ buoni principi57 del 1749); senza dimenticare, naturalmente, 
la pubblicazione dei due già menzionati importanti saggi filosofici del 1745, che potrebbero sem-
brare eterogenei rispetto a tale progetto ma che, come ormai appare evidente, sono invece orga-
nicamente omogenei ad esso. 

Muratori impegna quindi i suoi ultimi anni di incessante lavoro di produzione e diffusione 

                              
umano, o sia i l  pirronismo confutato , cit. , p. 258;  ID .,  Della pubblica felicità oggetto de’ buoni principi , M. 

AL  KALAK  (ed.) ,  Donzelli,  Roma 2016, p. 28). Si veda anche G. CARABELLI , Blictri :  una parola per Arlec-

chino , in A. SANTUCCI  (ed.), Eredità dell ’ i l luminismo , i l Mulino, Bologna 1979, pp. 231 -257. 

54 Cfr. J.  TOLAND , Adeisidaemon , in ID ., Opere , cit.,  pp. 337-376. Sul deismo tolandiano e i temi 

legati soprattutto al rapporto filosofia -religione si veda C. GIUNTINI , Introduzione , in TOLAND , Opere ,  

cit.,  pp. 9-73; sulla sua posizione all’interno della dottrina del repubblicanesimo inglese si rimanda 

a E. NUZZO , La superiorità degli  stati  l iberi .  I  repubblicani inglesi  (1649 -1722) ,  Edizioni Scientifiche Ita-

liane, Napoli 1984, specialmente alle pp. 52 -53 e 298-307. 

55 L.A. MURATORI , Antonii  Lampridii  De Supersti tione vitanda, sive Censura Voti  Sanguinarii , S.  

Occhi, Milano (ma Venezia) 1740. Ritornava, con quest’opera, sul tema del voto sanguinario, ali-

mentando quindi lo scontro con i padri gesuiti che , in Sicilia,  lo difendevano con veemenza. Negli 

stessi anni, ribadiva però l’ammirazione per l’altra faccia dell’azione evangelizzat rice dei gesuiti,  

con la pubblicazione de Il  Cristianesimo felice nelle Missioni de i  Padri del la Compagnia di  Gesù nel  

Paraguai , Pasquali,  Venezia 1743.  

56 L.A. MURATORI , Della regolata divozion de’ Cristiani.  Trattato di  Lamindo Pritanio , Albrizzi, Ve-

nezia 1747.  

57 L’edizione originale risulta pubblicata, senza indicazione dell’editore, in Lucca. Sulle vi-

cende della composizione e pubblicazione dell’opera di veda C. MOZZARELLI , Muratori  fra tradizione 

e modernità politica , in MURATORI , Della pubblica fel icità oggetto de’ buoni principi , cit. , pp. 338-346 (il  

saggio era già stato pubblicato come introduzione a una precedente edizione, curata proprio da 

Mozzarelli, dello stesso trattato muratoriano: Donzelli, Roma 1996, pp. VII-XXXIX). 



LODOVICO ANTONIO MURATORI 301 
 

ISSN 2385-216X 

culturale nella ricerca di una via per affrontare e combattere gli «abusi di una devozione collet-
tiva che è mal regolata, anche per insufficienze dottrinali dei pastori».58 Dare a tutto il popolo 
dei fedeli, attraverso la guida moderata e ragionevole di un corpo sacerdotale consapevole della 
propria missione, la possibilità di vivere pienamente e con convinzione i precetti del cristiane-
simo, anche e soprattutto attraverso una liturgia della preghiera che diventi condivisione collet-
tiva e partecipata,59 non preclude affatto (ma anzi agevola e rafforza) la possibilità di vivere con 
pienezza la fede, che è data agli uomini «con benignità»; e in ‘risposta’ alla quale «noi col sotto-
mettere umilmente il nostro intelletto e la nostra volontà alla rivelazione, anche in certi punti 
che superano l’intendimento nostro, ma non son già contrari alla retta ragione, acquistiamo gran 
merito».60 

Così, in quello che è considerato il suo «testamento spirituale»,61 il già citato Della pubblica 
felicità oggetto de’ buoni principi, Muratori, nonostante un «sostanziale pessimismo sulle possibilità 
di vedere compiuto quanto descritto nel trattato»,62 propone al ‘buon principe’ una serie di azioni 
da mettere in atto al fine di «proccurar la pubblica felicità»63 ai suoi sudditi. E, pur riconoscendo 
che «il cammino più corto per ben regolare le nostre voglie, azioni o costumi, si è lo studio de’ 
libri della religione della moral filosofia»,64 ritiene di potere allargare la platea di coloro che pos-
sono fare propri (e quindi attuare) tali insegnamenti, grazie all’impegno dei «ministri» della «re-
ligione di Cristo, […] perché per loro mezzo il rozzo popolo partecipa non poco di tale studio. Le 
prediche, torno a dirlo, sono la scuola anche de gl’ignoranti».65 L’autorità del principe, in tale 

                              
58 P. STELLA , La «regolata devozione» di Muratori  nella storia della religiosità cattolica ,  in L.A. 

MURATORI , Della regolata devozione dei cristiani , Edizioni Paoline, Cinisello Balsamo 1990, p. 10.  I l 

saggio introduttivo di Stella ricostruisce anche il dibattito, sentito e contrastato, che si sviluppò 

intorno all’opera al momento della pubblicazione (ivi, pp. 16 -23).  

59 Si vedano le interessanti riflessioni in merito, lette all’ interno della complessa evoluzione 

della proposta muratoriana a partire dal tema della carità crist iana, di A. BURLINI CALAPAJ ,  Liturgia,  

pratica pastorale e riforma della chiesa nella riflessione muratoriana , in ROSA  – AL  KALAK , (eds.) , Lodovico 

Antonio Muratori .  Religione e politica nel Settecento , cit.,  pp. 1-17. 

60 MURATORI , Della regolata devozione dei cristiani , cit., p. 75.  

61 F. MARRI , Presentazione ,  in MURATORI , Della pubblica felicità oggetto de’ buoni principi , cit.,  p.  

IX. 

62 Come è stato giustamente evidenziato da M. AL  KALAK , Principe cristiano, popolo felice.  Lo-

dovico Antonio Muratori  e la definizione del potere.  Introduzione , in MURATORI , Della pubblica felicità 

oggetto de’ buoni principi , cit. , p. LI .  

63 MURATORI , Della pubblica felicità oggetto de’ buoni principi , cit. , p. 14.  

64 Ivi,  p. 48.  

65 Ivi,  p. 47.  



302 CORRADO GIARRATANA 
 

ISSN 2385-216X 

maniera, viene in qualche modo evocata anche nella gestione e nel controllo degli eccessi devo-
zionali dei ministri di culto, in un richiamo suggestivo e di impronta sicuramente innovativa da 
parte di Muratori; il quale, così facendo, quasi rivendica l’indipendenza, l’autonomia e l’autorità 
del principe rispetto al governo ecclesiastico, anche su questioni che potrebbero essere oggetto 
di dibattito e di scontro.66 Il tema, d’altro canto, era sentito e condiviso anche in altri ambienti 
religiosi europei, pure molto lontani da quello del prevosto modenese. Basterebbe, a titolo 
d’esempio, richiamare la lotta, portata avanti in quegli stessi identici anni dai moderate literati 
scozzesi, per la reale applicazione in Scozia del Patronage Act (promulgato già nel 1711 dal Parla-
mento britannico ma rimasto lettera morta), il quale affidava la nomina dei pastori delle parroc-
chie calviniste ai nobili signori e non alle scelte, democratiche ma in larga parte improntate al 
fanatismo e alla superstizione, delle comunità dei fedeli.67 

La funzione centrale della religione, ma anche della filosofia, nel rapporto vitale tra la ra-
gione e la fede, veniva così ancora una volta ribadita da Muratori, nella convinzione, che lo aveva 
accompagnato per tutta la vita, che la strada per costruire in terra una società di uomini felici 
fosse quella, da lui proposta e, per quanto possibile, intrapresa, di un vero e proprio cristianesimo 
sociale e di una ben meditata filosofia civile. E questo fu Lodovico Antonio Muratori, che pos-
siamo continuare ancora oggi a definire grande esempio di virtuoso uomo di Chiesa e filosofo 
‘civile’ del XVIII secolo; anche e soprattutto perché, a tutti gli effetti, egli fu ‘uomo’ che visse e 
sentì pienamente ‘suo’ il complesso e variegato mondo culturale, sociale, politico e religioso di 
quel secolo. 

 
 
 

corrado.giarratana@unict.it 
 

(Università degli Studi di Catania) 

                              
66 Cfr. AL  KALAK , Principe cristiano , popolo felice , cit. , pp. LVII-LX. 

67 Sulla questione si veda R.B. SHER ,  Church and University in the Scottish Enlightenment: the 

moderate literati  of Edinburgh , Princeton University Press, Princeton  1985. 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 303-318 

ISSN 2385-216X 

PIERRE GIRARD 

« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE ».1 
NATURE ET HISTOIRE DANS LES LETTERE 

ACCADEMICHE D’ANTONIO GENOVESI 

«DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE». 
NATURE AND HISTORY IN ANTONIO GENOVESI’S LETTERE ACCADEMICHE 

The aim of this article is to show the particular place of the Lettere accademiche within 
the corpus of Antonio Genovesi. Far from being a simple pamphlet, these letters offer, on the 
contrary, the conditions of possibility of a science of man based on the history and the hu-
man making, and that without having recourse to a hypothetical golden age. This position-
ing, resolutely in favour of civilization, gives Genovesi an original place in the history of 
ideas, notably in relation to Rousseau, Hobbes, but also Diderot 

Antonio Genovesi a souvent été vu comme une figure centrale de la Respublica literaria et 
un des représentants majeurs des Lumières méridionales italiennes.2 Sa célébrité, due en grande 
partie à la mise en place en 1754 d’une des premières chaires universitaires en Europe consacrée 
exclusivement à l’économie politique,3 a même pu occulter paradoxalement une pensée com-
plexe, à la lisière entre un dispositif théorique extrêmement construit et une attention pratique 

                              
1 Lettere accademiche su la questione se sieno più felici  gl ’ ignoranti  che gli  scienzati  (1764) , G. GA-

SPARI  (éd.) , Sugarco, Milano 1993, p.  66.  

2 Pour une présentation générale, voir A.  LAMBERTI , Antonio Genovesi  face à l ’époque des Lu-

mières , « Archives de philosophie  », L’invention de la modernité à Naples , P. G IRARD  (dir.),  LXXX, 2017, 

3, pp. 463-475. 

3 Sur l’instauration de cette chaire, voir notamment P. AUDEGEAN ,  Leçons de choses.  L’invention 

du savoir économique par ses premiers professeurs  :  Antonio Genovesi  et Cesare Beccaria ,  « Astérion », V, 

2007 [https://journals.openedition.org/asterion/824 ].  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://journals.openedition.org/asterion/824


304 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

et concrète à la situation du royaume de Naples et à ses possibilités de réforme.4 La force de la 
figure de Genovesi est également d’être à même d’articuler plusieurs traditions,5 de les faire se 
mélanger au sein d’une pensée entièrement consacrée à l’action pratique. Loin de la légende for-
gée au XIXe siècle d’un Vico qui aurait « vivuto solitario nel suo gabinetto »,6 pour reprendre la 
célèbre formule de Francesco De Sanctis, Genovesi s’insère au contraire de manière extrêmement 
dynamique dans la République des lettres comme l’héritier de la tradition du « ceto civile »7 na-
politain de la seconde moitié du Seicento, celle qui s’est construire autour de la promotion de la 
Libertas philosophandi et de la tradition « investigante », avec des figures comme Tommaso Cor-
nelio, Leonardo Di Capua, Francesco D’Andrea, Giuseppe Valletta, et leurs continuateurs au début 
du Settecento, en premier lieu Vico, mais aussi Costantino Grimadi, Pietro Giannone. Héritier de 
cette tradition, Genovesi sera aussi en contact avec les principaux intellectuels de son époque, 
Ludovico Antonio Muratori,8 Antonio Conti,9 les frères Verri, mais aussi en lien avec les lumières 
européennes, notamment françaises (Diderot, Rousseau), et anglaises.  

Cette position centrale dans les Lumières italiennes, qui donnera à Genovesi une postérité 

                              
4 Sur ce point, voir M. AGRIMI , Antonio Genovesi  e l ’ i l luminismo riformatore nel Mezzogiorno ,          

« Belfagor », XXII,  1967, pp. 373-410 ; F. VENTURI , La Napoli  di  Antonio Genovesi ,  dans ID . , Settecento 

riformatore , Einaudi, Torino 1998 [1969], pp. 523-644. Voir également V.  FERRONE ,  Scienza, natura, 

religione :  mondo newtoniano e cultura italiana nel primo Settecento , Jovene, Napoli  1982. Plus récem-

ment voir G. GALASSO , La fi losofia in soccorso de’ governi.  La cultura napoletana del Settecento , Guida, 

Napoli 1989, pp. 369-451 ; M. R ICCIO , La fi losofia civile nella tradizione i l luministica meridionale  :  Geno-

vesi ,  Filangieri ,  Pagano ,  dans Momenti della fi losofia civile italiana ,  M. MARTIRANO-G. CACCIATORE  (éd.),  

La Città del Sole,  Napoli 2008, pp. 79-107. 

5 Sur cette propension de Genovesi à savoir mêler plusieurs traditions, voir S.  DI  LISO , Li-

bertà e natura dell ’uomo in Antonio Genovesi , « Rivista di storia della filosofia », LXVIII, 2012, 2,  

pp. 293-294. 

6 F. DE SANCTIS , Storia del la letteratura italiana , « La nuova scienza », Newton, Roma 1991 

[1870], p. 508. 

7 Sur ce point, voir S.  MASTELLONE , Pensiero politico e vita culturale a Napoli  nella seconda metà 

del Seicento , G. D’Anna,  Messina-Firenze 1965 ;  ID .,  Francesco D’Andrea  pol itico e giurista (1648-1698) .  

L’ascesa del ceto civile , Olschki, Firenze 1969. 

8 Voir notamment A. LAMBERTI , Sapere critico e fi losofia civile nel Settecento italiano ,  Edizioni 

di Storia e Letteratura,  Roma 2020, passim .  

9 Sur le rapport Genovesi -Conti, voir N. Badaloni, Antonio Conti .  Un abate libero pensatore tra 

Newton e Voltaire ,  Milano, Feltrinelli, 1968.  



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 305 
 

ISSN 2385-216X 

manifeste tant son influence est grande chez Francesco Longano, Giuseppe Maria Galanti,10 Gae-
tano Filangieri et Mario Pagano11 a pu quelque peu faire oublier les mécanismes de sa pensée 
derrière un « éclectisme »12 souvent présenté comme principe d’identité de l’ensemble de son 
corpus. S’il est à l’évidence possible de relier cet éclectisme au célèbre article de l’Encyclopédie,13 
il serait en revanche plus discutable de le réduire à une simple appréciation générale qui serait 
plutôt le signe de la difficulté à saisir réellement l’unité de sa pensée. Plutôt que de voir dans cet 
éclectisme une simple appréciation générale, peut-être faut-il voir en lui une vraie méthode phi-
losophique qui insérerait du coup clairement Genovesi dans le sillage de la tradition « investi-
gante », dont on trouve un écho évident dans ses plus grands textes, en premier lieu son Discorso 
sopra il vero fine delle lettere e delle scienze (1753). De ce point de vue, cet éclectisme est proche à 
notre sens de la « filosofia elettiva » dont F. D’Andrea faisait la promotion dans ses textes consa-
crés à l’atomisme à la fin du XVIIe siècle :14 

 
Questa filosofia è nimica delle dispute, poiché attendendo alla verità delle cose, sdegna come inutili 

le contenzioni delle parole. E perché delle cose noi non potemo haverne altra cognizione, che per mezzo 
de’ sensi, perciò tutta è dedita alle sperienze et al discorso sensato, che fondasi sopra le medesime. Quindi 
non giurando nelle parole di alcuno, da molti è chiamata filosofia libera, perché non sta ligata a’ principii 
delle scuole ; da altri filosofia elettiva, perché eligge da tutte le sètte quello che ciascheduna ha di buono ; 
da altri filosofia moderna, per la novità delle sperienze, non conosciute da gli antichi ; ma meglio di tutti 
è chiamata più comunemente filosofia sensata, perché, colla scorta de’ sensi, non ammette per vero nelle 

                              
10 Il est notamment l’auteur de l’Elogio storico del s ignor abate Antonio Genovesi ,  pubblico pro-

fessore di  civil  economia nell ’università di  Napoli , 1772.  

11 Sur la « scuola » di Genovesi et ses «  due correnti  », voir F.  VENTURI , Introduzione , in Il lu-

ministi  italiani.  Riformatori  napoletani , vol. II , t. 1,  Ricciardi,  Milano-Napoli, 1997 [1962], p.  XIV et 

sq . Plus récemment, voir la belle étude de C.  PASSETTI , Verso la rivoluzione. Scienza e politica nel Regno 

di Napoli  (1784-1794) , Vivarium, Napoli  2007. 

12 Sur ce point très discuté par la critique, voir l’ouvrage pionnier de P.  ZAMBELLI , La forma-

zione fi losofica di  Antonio Genovesi , Morano, Napoli  1972 ; E. GARIN , Antonio Genovesi  metafisico e sto-

rico , dans ID .,  Dal Rinascimento all ’ Il luminismo , Le Lettere, Firenze 1993 [1970], pp. 253 et sq . ; A. 

LAMBERTI , Sapere critico e fi losofia civile nel Settecento italiano , op. cit. , pp. 73 et sq .  

13 Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences,  des arts et des métiers , t. 2, A.  PONS  (éd.) ,  

Flammarion, Paris 1986, pp. 7-15. 

14 On trouve par exemple exactement la même tonalité dans l’autobiographie de Giannone  :  

« Che in filosofia niuno dee astringersi a militare sotto un particolar duce, ma l’unica sua scorta e 

guida, in investigando l ’opre stupende di natura, dover essere la sola ragione e l ’esperienza » (Vita , 

dans Opere di  Pietro Giannone , S. BERTELLI-G. R ICUPERATI  (éd.),  Ricciardi,  Milano-Napoli 1971, p. 50).  



306 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

cose sensibili se non quello che per essi sensi ne vien dimostrato.15  
 
On trouve déjà dans ce texte de D’Andrea, ce qui sera au cœur de la pensée de Genovesi, à 

savoir la méfiance envers une philosophie verbale, qui telles les dérives du « scolastichesmo »,16 
nous fait oublier les « cose » pour nous contenter de leur représentations verbales.17 Cette « filo-
sofia elettiva » est aussi celle de Genovesi et va au-delà, on le voit bien, d’une simple question de 
dénomination. Elle est une vraie méthode heuristique et un impératif moral pour le « savio » qui 
doit nécessairement œuvrer au sein de la communauté des hommes avec comme horizon la 
« pubblica felicità ». De ce point de vue, Rosario Villari a parfaitement raison en rappelant que si 
« svolta » il y a dans l’iter de Genovesi, cette dernière ne saurait se réduire à un simple événement 
biographique, qui se limiterait au « passaggio da un tipo di speculazione astratta e metafisica » à 
« una più concreta riflessione sui problemi economici »,18 mais serait plus radicalement la mise 
au jour d’un nouvel horizon problématique lié aux temps de Genovesi qui l’amènerait à neutra-
liser des polémiques inutiles d’arrière-garde pour se consacrer aux problèmes urgent de son 
temps et à la construction du futur.19 Bien évidemment, nous ne pouvons en quelques lignes re-
venir sur le mécanisme de ce passage et sur ses conséquences, mais nous voudrions l’illustrer en 
revenant sur un texte de Genovesi souvent moins cité que les autres, mais qui nous semble tout 
à fait représentatif de cet éclectisme ayant cette double valeur méthodologique et morale, à sa-
voir les Lettere accademiche (1764). 

 
Ces Lettere accademiche su la questione se sieno più felici gl’ignoranti che gli scienziati, dont il 

existe deux éditions, la première parue en 1764 et la seconde en 1769,20 occupent en effet à notre 

                              
15 Dans Lezioni , dans A. BORRELLI , D’Andrea  atomista.  L’  « Apologia » e altri  inediti  nella polemica 

fi losofica della Napoli  di  fine Seicento , Liguori, Napoli  1995, p. 148. 

16 « Lo scolastichesmo aveva guastato tutti i miei studi  » (Vita di  Antonio Genovese , dans A.  

GENOVESI , Scritti ,  F. VENTURI  (éd.),  Einaudi, Torino 1977, p.  7).  

17 Discorso sopra i l  vero fine delle lettere e delle scienze ,  dans GENOVESI , Scritti , op. cit. , pp. 46 et  

sq .  

18 R. VILLARI , Antonio Genovesi  e la ricerca delle forze motrici  dello sviluppo sociale ,  « Studi storici  

», I , 1970, p.  29. 

19 A. Genovesi semble ici à nouveau très proche de la tradition «  investigante », de cette 

philosophie « nimica delle dispute » inutiles et dont la dynamique consiste à éviter le champ de la 

confrontation théologico-politique sur lequel les veteres  tentent de l’attirer. Sur cette idée, voir 

notre ouvrage : P.  GIRARD, « Comme des lumières jamais vues  ».  Matérialisme et radicalité politique dans 

les premières Lumières à Naples (1647 -1744) ,  Champion, Paris 2016, passim .  

20 Il existe deux éditions de  ce texte, en 1764 et 1769. La seconde édition présente de nom-

breuses modifications. Sur ce point, voir la note de présentation de F.  VENTURI , dans GENOVESI , 

Scritti , op. ci t. , pp. 208-209. 



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 307 
 

ISSN 2385-216X 

sens une place à part et du même coup significative dans le corpus de Genovesi. Si l’on peut en 
effet facilement discerner, par leurs objectifs, leur destination, leur niveau rhétorique, les pre-
miers textes écrits en latin, les textes à valeur didactique, des manifestes de la libertas philoso-
phandi comme le Discorso, plus difficile est la mise au jour du statut des Lettere accademiche, bien 
peu « académiques » en apparence et plus proches de la forme pamphlétaire. Ces lettres se pré-
sentent sous la forme d’un dialogue entre un « abate », derrière lequel il est facile de reconnaître 
Genovesi lui-même et un « canonico », Giuseppe Torallo, dont Genovesi invente les répliques. Si 
la forme dialoguée n’est en rien nouvelle (pensons à Galilée, à Diderot, etc.), elle rapproche néan-
moins les efforts de Genovesi d’autres textes contemporains, notamment les nombreuses explo-
rations littéraires au sein du Caffè, dont les buts didactiques sont analogues avec l’objectif de 
Genovesi.21 Il y a donc dans ce texte une véritable mise en scène de l’exposition de la pensée qui 
se sert des qualités de la langue italienne pour « insegnare dilettando ».22 Il faut du reste noter 
que cette mise en scène se construit sur un paradoxe visant à troubler le lecteur. Genovesi in-
dique en effet d’un côté les conditions dramatiques de l’écriture de ce dialogue, contemporaines 
de la terrible famine de 1764,23 qui constitue un défi même pour l’ensemble des politiques réfor-
mistes en cours dans le Royaume de Naples et auxquelles adhère Genovesi. Cette « atroce pesti-
lenzia che ne diede l’occasione »24 et qui, selon certains interprètes, marque une « radicalisa-
tion » de la pensée de Genovesi,25 semble contraster avec la « brigata di persone », évident écho 
de la « lieta brigata » de Boccaccio, qui se lance dans cette dispute pour « trapassare sollazzevol-
mente le ore noiose » et « per rivolger l’animo dalle presenti nostre miserie ».26 Ce contraste 
entre une réflexion théorique qui semble déliée de la réalité et des conditions d’écriture en lien 
avec un événement précis est aussi une marque de la méthode de Genovesi qui indique en creux 
que la pensée n’est jamais autant féconde que lorsqu’elle s’ancre dans le hic et nunc et les diffi-
cultés du temps présent. La fécondité du texte, sa mise en scène littéraire, ne doivent donc pas 
être vues comme un artifice nous éloignant de la terrible situation de 1764, mais comme l’occa-
sion de la penser et d’y remédier.  

La critique a du reste souligné à juste titre la force théorique de ce texte27 qui ne doit en 

                              
21 Sur ce point, nous nous permettons de renvoyer à notre article I  cardini della società 

civile  nell ’Il luminismo milanese ,  dans Momenti della fi losofia civile i taliana , op. cit. ,  pp. 74 et sq .  

22 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 182. 

23 Sur cet événement, voir S.  DE RENZI , Napoli  nell ’anno 1764 ossia documenti della carestia  e 

della epidemia che desolarono Napoli  nel 1764 ,  G. Nobile, Napoli  1868. Sur l’ importance de cet événe-

ment, voir aussi G. RACIOPPI , Antonio Genovesi , Morano, Napoli  1871, pp. 163 et sq .  

24 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 183. 

25 Voir VENTURI , La Napoli  di  Antonio Genovesi , op. ci t. ,  p. 611. 

26 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 31. 

27 Voir VENTURI , La Napoli  di  Antonio Genovesi , art. cit.,  p.  603 ; VILLARI , Antonio Genovesi  e la 

ricerca delle forze motrici  dello sviluppo sociale ,  art.  cit. , p.  49. 



308 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

aucun cas être considéré comme un simple exercice littéraire marginal au sein du corpus de Ge-
novesi, mais qui, tout au contraire, l’insère clairement au sein du débat européen sur les statuts 
respectifs du monde « sauvage » et des nations civilisées. La particularité de la méthode de Ge-
novesi est de savoir faire naître cette discussion et de la construire non pas de manière abstraite, 
mais, au contraire, en se plongeant dans les questions concrètes liées au réformisme napolitain. 
On est à l’opposé de la méthode de Rousseau fondée sur une mise à l’écart des faits. Il est bien sûr 
impossible ici de reconstruire ce débat qui marque de manière complexe et durable l’ensemble 
des Lumières européennes.28 L’originalité de Genovesi est, à notre sens, d’y entrer de manière 
double. Il s’oppose d’une part de manière évidente dans les Lettere accademiche à une tradition 
qui remonte à l’humanisme et qui tente de discerner dans l’état sauvage un état de pureté supé-
rieur à celui de la civilisation synonyme de corruption. Ce mouvement qui apparaît notamment 
avec la découverte du nouveau Monde et l’ouverture de nouvelles routes vers l’Asie29 fait se con-
fronter la « civilisation » aux « sauvages » avec la volonté progressive de comprendre ces der-
niers. Si cela est manifeste dès Montaigne, le mouvement marque plus profondément les Lu-
mières européennes. « L’autre », le « sauvage » est à la fois celui qui manifeste « innocence et 
bonheur »,30 celui qui ne serait pas corrompu, mais aussi celui qui, en creux, révèle l’état de dé-
gradation des sociétés dites civilisées. Pour Genovesi, cette soi-disant pureté des sauvages est 
illusoire, position qui lui donne du reste une place particulièrement originale dans l’histoire des 
idées. Cela apparaît de manière répétée dans l’ensemble du corpus, notamment dans ce texte des 
Lettere accademiche à la tonalité vichienne dans lequel Genovesi décrit de manière extrêmement 
imagée la vie sordide des « selvaggi » : 

 
I Cafri e gli Uttentotti sono di certi selvaggi della punta meridionale dell’Africa. Cacciatori, pastori, 

vagabondi. Lettere, leggi, polizia, arti, culto religioso, sono per essi termini ignoti. […] Le loro case son di 
certe malvage capanne, dove sguazzano le piogge, il vento, gl’insetti, il disagio. La miseria, la noia, la 
penitenza, non hanno più superbe magioni. […] Quanto poi è gentile il rito delle nozze ! Colui che vi fa da 
piovano, scava con degli unghioni de’ lunghi solchi in su quel sevo, e loro manda da su in giù di certe 
zaffate di urina da riparlarne poi. È bisogna che sia ben provisto di quest’acqua lustrale. […] Quando le 
mogli vogliono fare delle gran finezze a’ loro mariti, lor presentano un pugno di pulci, ch’essi ingozzano 

                              
28 Sur ce point, la critique est extrêmement développée. Voir, entre autres, M. DUCHET , An-

thropologie et histoire au siècle des Lumières ,  François Maspero,  Paris 1971 ;  S. LANDUCCI , I fi losofi  e i  

selvaggi , Einaudi, Torino 2014. Sur la déclinaison italienne de ce débat, voir de V.  FERRONE , Il  pro-

blema dei selvaggi nell ’Il luminismo italiano , dans ID ., Una scienza per l ’uomo. Il luminismo e Rivoluzione 

scientifica nell ’Europa del Settecento ,  UTET, Torino 2007, pp. 173-192. Voir aussi de S.  GAMBINO LONGO ,  

Sine moribus errantes. Les discours sur les  temps premiers à la Renaissance i talienne ,  Droz, Genève 

2016.  

29 Voir notamment R.P. LUÍS DE FRÓIS , Européens et Japonais.  Traité sur les contradictions et  

différences de mœurs  (1585), Chandeigne, Paris 2009. 

30 Sur ce point, voir notamment le Supplément au voyage de Bougainville  de Diderot.  



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 309 
 

ISSN 2385-216X 

non altrimenti che noi i nostri confetti, gli anisi, i diavoloni, i pistacchi. Dilicatezza ! Felicità degl’igno-
ranti ! Oh bella età dell’oro !31 

 
Pour Genovesi, en aucun cas ces nations sauvages ne sauraient être un modèle à imiter pour 

nos civilisations corrompues. Le retour à un Âge d’or perdu, le concept même d’excès de civili-
sation, tel qu’il peut le voir chez Rousseau et en particulier dans les deux discours de 1750 et de 
1755 sont explicitement ciblés par Genovesi,32 notamment dans un passage célèbre d’une lettre 
adressée à Orsola Garappa en 1768 où il revient sur l’objectif même de ses Lettere accademiche :  

 
Non niego di aver preso di mira alcuni paradossi del Rousseau : ma il principal fine fu di combattere 

molti Rousseau che son qui tra noi, ancorché ignoranti d’ogni letteratura. Ella sembra che convenga col 
Rousseau che i popoli selvaggi sieno per due capi più liberi, religione e governo. Mi permetterà Vostra 
Signoria Illustrissima, che io, venerantissimo del suo raro spirito e della non ordinaria penetrazione della 
sua mente, dissentisca rispettosamente da cotesta persuasione ? Ho lette moltissime relazioni di popoli 
barbari e salvatici d’ambedue gli emisferi. Ardisco dire che la curiosità di conoscere la nostra natura, in 
niuna parte delle mie letture e meditazioni mi ha spinto con maggior veemenza, quanto nello studio della 
vita de’ selvaggi. In tutti ho trovato una religione da schiavi, stupefacienza crudelissima e un governo 
arbitrario, fiero, tirannico.33 

 
Le propos de Genovesi est clair. C’est moins la pensée de Rousseau qui est combattue que 

les conséquences que cette même pensée peut avoir sur notre façon de comprendre l’adhésion 
nécessaire au mouvement de civilisation. De ce point de vue, Genovesi, confiant dans la civilisa-
tion, ne considère pas que le développement de l’humanité engendre de manière tragique les 
éléments qui la corrompent en même temps qu’ils lui permettent de progresser. Contre cette 
vision, il considère que c’est moins la civilisation qui est en cause, que sa dégradation qui lui fait 
perdre sa force initiale. Il y a là à notre sens un modèle sous-jacent, peut-être plus puissant que 
l’opposition à Rousseau, à savoir la notion vichienne de « Barbarie della riflessione ».34 Dans sa 
dernière version de sa Scienza nuova en 1744, Vico montre en effet que lorsque que le « corso che 
fanno le nazioni » oublie de se fonder sur le « senso comune », la raison au lieu de se nourrir de 
ce qui l’a rendue possible à ses divers stades de développement, se replie sur ses pures instances 
logiques et devient « barbare ». Cette « barbarie della riflessione », que Vico a soin de ne pas 
confondre avec la « ragione tutta spiegata », laquelle s’est précisément développée sur la dyna-
mique collective de « l’umanità », caractérise une civilisation qui perd la raison de son dévelop-
pement. L’humanité se réduit alors à une simple « folla de’ corpi » et vit « come bestie immani in 

                              
31 Lettere accademiche ,  op. cit. , pp. 61-62. 

32 Ibid . , p. 44. 

33 Lettere familari  dell ’abate Antonio Genovesi , tomo secondo, in Venezia, MDCCLXXXVIII, pp. 

72-73. Sur ce passage, voir le commentaire de G.  GASPARI , dans Lettere accademiche , op.  ci t. ,  pp. 23-

24. 

34 Scienza nuova  (1744), § 1106. 



310 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

una somma solitudine d’animi ».35 Ce n’est donc pas le mouvement de civilisation qui est en jeu 
chez Vico, qui de ce point de vue se sépare lui aussi de ce que proposera plus tard Rousseau, mais 
un mouvement qui a perdu sa dynamique interne, et qui ne produit plus qu’une fausse civilisa-
tion. Ce n’est donc pas tant un excès de civilisation qui produit cette barbarie finale, qu’une civi-
lisation non partagée, inégale et abstraite. Cette position est explicitement présente chez Ge-
novesi qui se sert du dispositif théorique de Vico pour construire sa propre pensée. Ainsi, il 
montre dans son Discorso que :  

 
La prima e la più antica filosofia delle nazioni non fu che etica, economica, politica. I primi filosofi 

furono in un tempo istesso i legislatori, i padri, i catechisti, i sacerdoti delle nazioni. La loro filosofia era 
tutta cose, e la vita era vita di cittadini persuasi che come partecipavano a’ comodi della società, così 
dovevano aver parte alle cure ed alle fatiche, o per lo ben pubblico, o per lo ben domestico.36 

 
Le ton vichien de ce passage (les « sacerdoti delle nazioni » sont très proches des « poeti 

teologici » de Vico) indique la règle d’un bon développement de la civilisation, à savoir une phi-
losophie « tutta cose », collective, qui sait maintenir le rapport avec la réalité concrète des 
hommes. Ce n’est que parce que ce réquisit n’a pas pu être maintenu que cette dynamique civi-
lisationnelle finit par s’enrayer, que les « D. Chisciotti della repubblica delle lettere, combattenti 
cogli indestruttibili giganti delle chimere, per la gloria vanissima di sottilissimo ingegno, loro 
Dulcinea del Toboso, salirono in alta stima, ed usurparono il premio dovuto al vero sapere ».37 Le 
mal ne vient pas de la civilisation elle-même, et encore moins de son excès, mais au contraire de 
son défaut, du risque de n’être qu’une simple fiction. Ce défaut qui avait pour conséquence qu’on 
avait de plus en plus tendance à « studiar meno l’originale che ci è dinanzi agli occhi, e più le 
copie »,38 a permis de se faire se multiplier ces « Penelopi della filosofia », dont les productions 
sont « come peste del vero sapere e della virtù ».39 Cette critique d’un savoir artificiel, qui se re-
paît des verba au détriment des « cose » apparaît dans la critique féroce et réitérée du « letterato, 
o un filosofante alla moda, i quali spesso si trovan essere de’ più stolti abitanti del nostro pianeta, 
e perciò meschini e infelici ».40  

 
On voit alors dans quelle mesure les Lettere accademiche dépassent le cadre d’un simple texte 

polémique à l’encontre de la diffusion du rousseauisme en Italie, notamment dans le sillage de la 
publication des deux discours, et s’appuient plus précisément sur un dispositif complexe qui per-
met de discerner les conditions de possibilité d’une véritable anthropologie qui se développe 

                              
35 Ibid .  

36 Discorso sopra i l  vero fine delle lettere e delle scienze ,  op. cit. ,  p.  47. 

37 Ibid .  

38 Ibid . , p. 46. 

39 Ibid . , p. 48. 

40 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 42 



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 311 
 

ISSN 2385-216X 

entre nature et histoire. Ce dispositif apparaît en creux des dialogues des Lettere accademiche, 
mais n’en reste pas moins solidement établi autour de plusieurs positions clés. Le premier point, 
que l’on retrouve du reste dans d’autres textes de Genovesi, se fonde sur la reconnaissance de la 
primauté de la « ragione ». Genovesi considère dans son Discorso que si la « macchina umana » 
est ce qui « più dimostra la sapienza e l’arte con cui egli [Il Creatore] ha fatto il mondo », cette 
« macchina » ne serait rien sans le gouvernement de la raison (« Ma qual sarebbe la di lei sorte 
se la ragione non la governasse ») définie comme « Arte universale ».41 La raison apparaît ici pour 
Genovesi autant comme une méthode (« Arte »), comme un principe dynamique que comme une 
faculté statique. En d’autres termes, cette « macchina umana » est une pure possibilité sans un 
gouvernement rationnel qui serait à même d’en produire toutes les potentialités. De ce point de 
vue, l’appréciation de Genovesi est constante et l’éloigne autant de Rousseau que de Montesquieu 
et de Diderot. Aucune nostalgie d’un Âge d’or initial, aucun enthousiasme pour la vie pure des 
contrées lointaines et une grande méfiance vis-à-vis des déterminismes locaux, notamment cli-
matiques. L’homme est au départ une simple potentialité, sans aucune qualité réelle : « L’uomo, 
canonico mio, nasce nudo d’animo e di corpo ; e perciò ha de’ bisogni e dell’ignoranza del come 
soccorrergli ».42 Cette nudité est intéressante car elle est immédiatement nuancée par deux élé-
ments : les « bisogni » qui seront la clé du développement de cet homme et l’ignorance de savoir 
comment les contenter. Cela signifie que résoudre l’ignorance permet de satisfaire les besoins de 
l’homme et donc de le faire sortir de cette nudité initiale, qui est pure potentialité de ce que peut 
l’humanité.43 Genovesi limite donc au maximum le substrat de départ pour concentrer l’essentiel 
dans ce qui est amené à se développer sur ce substrat. Il n’y a donc rien à regretter à cette nudité 
initiale, qui n’est ni bonne, ni mauvaise, mais indéterminée et pure latence. C’est du reste pour 
cela que Genovesi s’oppose à la théorie des climats de Montesquieu44 qui donne trop d’impor-
tance à un déterminisme naturel. Pour Genovesi, au contraire, tout se joue dans l’histoire, la 
nature de l’homme étant précisément celle qu’il construit dans son histoire en vainquant l’igno-
rance par sa maîtrise progressive des arts. 

Ce positionnement a une double conséquence. La première est le refus très clair d’une na-
ture parfaite dès le départ. Une fois de plus la « macchina umana » ne serait rien sans la raison 
qui lui donne toutes ses potentialités. L’histoire n’est jamais vue comme la dégradation ou la 

                              
41 Discorso sopra i l  vero fine delle lettere e delle scienze ,  op. cit. ,  pp. 44-45. 

42 Lettere accademiche ,  op. cit. , pp. 121-122. 

43 De ce point de vue, Genovesi nous paraît plus proche ici de Buffon et de sa conception de 

« l’homo duplex  ».  

44 Sur ce positionnement face à Montesquieu, voir C. PASSETTI , « Saper leggere e scrivere, ed 

un poco d’abbaco »  :  i l  modello sociale di  Antonio G enovesi , dans Modelli  d’oltre confine. Prospettive eco-

nomiche e sociali  negli  antichi stati  italiani , A. ALIMENTO  (éd.), Edizioni di Storia e Letteratura,  Roma 

2009, p. 143 (note 42). Voir également A.  LAMBERTI , Sapere critico e fi losofia civile nel Settec ento ita-

liano , op. cit. , p. 113. 



312 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

corruption de cet Âge d’or initial, cette éternité qui caractérise au contraire l’animalité. À la dif-
férence de « l’ignorante » qui vit enfermé dans l’éternité de l’instant présent et est incapable de 
prévoir et d’anticiper (« dove che un ignorante non sa antivedere : è oppresso dal caso, spro-
vvisto di ogni arte da sfuggire e da lenire le disgrazie »), le « savio previene la fame e la sete con 
delle arti e delle provviste : calcola il futuro e prende le sue misure. […] vorrà toccare, vorrà 
sperimentare, misurare, pesare, computare, prender del tempo ».45 Le « savio » souffre moins, 
car en intégrant le temps et en le maîtrisant il sort de l’instant du « caso ». La raison se déploie 
donc diachroniquement comme maîtrise du temps alors que l’ignorance est incapable de prévoir. 
D’où la critique récurrente chez Genovesi d’un état initial qui serait parfait. Si c’était le cas, toute 
action serait inutile et serait l’occasion de corruption. C’est du reste ce qu’il met dans la bouche 
du « canonico », qui considère qu’il faut limiter les passions humaines et se régler sur la nature : 

 
Or queste forme, queste immagini, e gl’infiniti lor intrecciamenti, sono incomparabilmente più nu-

merose nel dotto che nello sciocco. Sono in quello più forti che in questo. Dunque è forza che le sue pas-
sioni sieno di maggior numero, e più veementi. Un dotto è pensoso, torbido, inquieto, afflitto ; mentre 
uno sciocco, o dorme, o scherza, o si ride con innocenza del mondo e della fortuna.46 

 
Cela suppose, toujours selon le « canonico », qu’il faut limiter les arts et que de ce point de 

vue les « selvaggi », qui en ont peu, sont bien plus heureux que nous (« Potrei mostrarvi che 
nuocono più a noi le troppe [arti] che a quelli le poche »).47 L’ensemble de ces arguments, réitérés 
à maintes reprises dans le texte, ont tous comme fonction de montrer que toute forme d’évolu-
tion ou de progrès est illusion et correspond en réalité à une corruption par rapport à ce qui est 
parfait dès le départ et auquel il faut tenter de revenir (« l’uomo […] è una cosaccia, che tanto è 
peggiore, quant’è più armata »).48 La conception de Genovesi est exactement à l’inverse. Ce point 
de départ est selon lui très faible, indéfini et seul le « gouvernement » de la raison entendue 

                              
45 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 39. 

46 Ibid . , p. 47. On remarque ici que Genovesi se sépare de Vico qui considère, au contraire, 

que c’est l’ ignorance des «  auttori delle nazioni  » qui est la cause de leurs passions extr êmes et de 

leur activité poétique.  

47 Ibid . , p. 69. La suite du texte poursuit l’argumentation en montrant que les «  selvaggi » 

profitent grandement de la simplicité avec laquelle il s s’habillent, laquelle contraste  avec le soin 

absurde et la complexité de nos mœurs. Étonnamment, l’argument du «  canonico » est analogue à 

un texte de P. Verri dans Il  Caffè  où l’apprêtement des invités, à la fois complexe et fortement 

incommode à une « festa da ballo  », contraste avec la simplicité de l’allure de Demetrio  (« Il  Caffè » 

(1764-1766) ,  G. FRANCIONI-S. ROMAGNOLI  (éd.),  Bollati Boringhieri,  Torino 1993 (seconda edizione ri-

veduta, 1998), pp. 92-96. 

48 Lettere accademiche, op. cit. , p. 121. 



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 313 
 

ISSN 2385-216X 

comme « arte » est susceptible d’en faire surgir l’ensemble des possibilités : « il più grande osta-
colo alla perfezione delle cose umane è il credere che sieno perfettissime ».49 C’est sur la base de 
cette affirmation que l’on trouve souvent dans les Lettere accademiche une critique poussée des 
populations sauvages. Genovesi cite de nombreuses sources et en tire les conclusions exactement 
inverses, souvent avec une forte ironie.50 

Il faut par ailleurs remarquer que Genovesi est cohérent jusqu’au bout dans sa volonté de 
réduire au maximum toute forme de déterminisme naturel. Au départ l’homme est nu, sans dé-
termination décisive par son lieu de naissance, sans « Âge d’or », mais sans férocité non plus. De 
ce point de vue, l’état de nature de Hobbes est critiqué au même titre que celui de Rousseau. 
L’ensemble de la démonstration développée par « l’abate » destinée à montrer qu’il est absurde 
de démontrer que l’homme est « per natura feroce e crudele »51 est analogue à la critique d’un 
« Âge d’or » auquel il faudrait revenir :  

 
Noi non siamo nati fiere, canonico mio, ma ci siam ben fatti tali, e ci facciamo ogni dì. Siam per 

natura nudi, bisognosi, necessitosi, ignoranti, stolti… è vero. E perciò abbiam bisogno di essere ammaes-
trati, disciplinati, soccorsi, levati di necessità. Questo fanno le arti, le scienze.52 

 
La nuance apportée par ce passage est en revanche essentielle. Si nous ne sommes pas « fé-

roces » (ni bons du reste) par nature, c’est que nous le devenons. Apparaît ici un point essentiel 
de la pensée de Genovesi, qui trouve à nouveau sa source chez Vico, à savoir la confusion entre 
la nature de l’homme et son histoire.53 La nature de l’homme est d’être « homo faber ».54 Nous 
sommes ce que nous faisons et notre bonheur n’est rien d’autre que notre capacité à nous inscrire 
rationnellement dans notre histoire55 et à savoir anticiper et travailler et donc à agir au sein de 
la communauté des hommes :56 

 
V’inquietano quei tanti moti, quelle perpetue faccende, quel darsi tante brighe, quel perpetuo 

                              
49 Discorso sopra i l  vero fine delle lettere  e delle scienze ,  op. cit. ,  p.  67. 

50 Lettere accademiche ,  op. cit. , pp. 61 et sq , p. 106.  

51 Ibid . , p. 122. 

52 Ibid . , p. 138. 

53 Scienza nuova  (1744), § 147 (« Natura di cose altro non è che nascimento di esse in certi 

tempi e con certe guise, le quali sempre che sono tali e non altre nascon le cose  »).  

54 « Questi gnocchi adunque non par che sappiano che la sorgente d’ogni pregio e valore è 

l’uomo, e l’uomo che fatica,  che mangia, che bee, che veste, che abi ta, che consuma, in brieve » 

(Lettere accademiche , op. cit. ,  p.  136).  

55 Sur cette idée, voir  GARIN , Antonio Genovesi  metafisico e storico ,  art.  cit., p.  250. 

56 « Volete sapere questa povertà donde nasce  ? Perché non è poi di suolo, di clima, di cause 

accidentali, che sarebbe la vera, m a di costituzione politica  » (Lettere accademiche ,  op. cit. ,  p.  132).  



314 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

flusso, quell’accordo de’ disarmonici, n’è vero ? Guardate qual uomo da paradossi son io ! Questo per ap-
punto fa le persone, questo le città beate. Ascoltate. La vita non è che azione : non il dite tutti voi altri 
filosofi ? Niente vive, che non agisca ; dunque il grado di vita è da misurarsi dal grado di azione.57 

 
Si notre bonheur dépend de nos actions, notre malheur dépend de notre incapacité à agir, 

ce qui nous réduit à notre animalité : « L’uomo vuol imitare ciocché gli è di sopra e non quel che 
gli è al di sotto : e al di sopra sono gli spiriti, al di sotto le bestie ».58 En ce sens, l’état sauvage 
n’est jamais un point de départ, mais une conséquence liée à notre incapacité à avoir su sortir et 
faire évoluer cet état de départ. Nous devenons sauvages car nous n’avons pas su devenir hu-
mains. On comprend en ce sens les nombreux passages souvent très critiques sur la situation du 
royaume de Naples où Genovesi indique que les véritables sauvages, les véritables Hottentots, 
sont la partie la plus misérable de la plèbe napolitaine.59 L’indication est remarquable car elle 
déplace le débat alors au cœur des Lumières. Le rapport sauvages/civilisés ne se fait plus selon 
les cadres classiques qui opposaient géographiquement les barbares aux non barbares, ou dia-
chroniquement ceux entrés dans la civilisation et ceux qui n’y avaient pas encore eu accès, ou 
encore, d’un point de vue théologique, entre ceux qui avaient accès à la vraie religion et ceux qui 
en étaient dépourvus, ce dernier point confirmant souvent les deux premiers. La position adop-
tée par Genovesi déplace la perspective. Les Hottentots sont chez nous et la question se pose 
avant tout d’un point de vue politique et social. On retrouve ici clairement les préoccupations 
très concrètes du réformiste au service de Charles de Bourbon et de Bernardo Tanucci.  

Ce constat permet à Genovesi de produire une anthropologie de nature politique, la science 
de l’homme dépendant des conditions de possibilité sociales et politiques du développement de 
l’homme. La thèse de Genovesi se fonde sur la logique des « bisogni », terme qui revient à maintes 
reprises dans les Lettere accademiche. C’est parce que l’homme est au départ nu et « bisognoso » 
qu’il est appelé à satisfaire ses besoins qui sont toujours le signe d’une douleur60 en lui. Satisfaire 
ces besoins consiste à faire cesser cette douleur et à humaniser l’homme. Ce qui est remarquable 
c’est que ce mécanisme se fonde sur une définition plus générale de la spécificité historique de 
la nature humaine dont il a été question auparavant. L’homme n’est rien d’autre que son histoire 
et ce qu’il fait. En d’autre termes, ce sont les relations qu’il noue, qui lui permettent d’actualiser 
toutes les potentialités qui sont en lui. À la différence du « canonico » qui considère que le bon-
heur n’apparaît que lorsque l’homme « poco vede, poco pensa, di poco è sollecito »,61 Genovesi 

                              
57 Ibid . , p. 112. 

58 Ibid . , p. 107. 

59 Sur ce point voir C.  PASSETTI , Una fragile armonia :  felicità e sapere nel  pensiero di  Genovesi ,  « 

Rivista storica italiana », CXXI,  2009, 2, p.  866. Voir également  VENTURI , La Napoli  di  Antonio Geno-

vesi ,  art. cit. ,  pp. 575-576, 609 et sq .  Cette thèse est omniprésente chez Genovesi.  Voir  par exemple 

Lezioni di  commercio o sia di  economia civile , capitolo XXII.  

60 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 125. 

61 Ibid . , p. 49.  



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 315 
 

ISSN 2385-216X 

considère que ce sont les rapports, les relations et leur multiplication, leurs croisements, qui 
nous permettent de devenir hommes, comme le montre un texte célèbre des Lezioni :  

 
Questo insomma è un breve abbozzo della natura delle persone. Ma è da considerare, che questa 

natura viene in mille guise ad essere modificata, per l’educazione, per gli esercizi, per l’unione fra di noi, 
donde nasce un’infinita varietà di rapporti, che ci concernono ; per gli studi, per gli costumi del tempo, 
per le opinioni, per gli pregiudizi, per il clima e per molte altre interne, o esterne cagioni. E tutto ciò è 
manifesto per la storia del genere umano. Per la qual cosa il filosofo, il quale voglia pienamente conoscere 
la natura degli uomini e de’ corpi politici, non gli basta, che ne consideri il solo fondamento, ma che ponga 
a mente a tutto quel ch’è detto di queste varie relazioni, modificazioni, ricami e coloriti sopraggiuntivi 
dal costume e dall’altre cagioni morali e che gli calcoli esattamente.62  

 
Cette perspective qui trouve son origine dans les prémisses de l’anthropologie médicale 

napolitaine – on pourrait penser notamment à certaines réflexions de Leonardo Di Capua dans 
son Parere – est constamment réitérée dans les Lettere accademiche. Nous sommes le résultat des 
multiples rapports sensoriels et physiques que nous avons maintenus pour satisfaire les « biso-
gni ».63 C’est du reste cela qui pousse Genovesi à faire l’éloge du luxe qui est précisément cette 
force qui nous pousse à ne pas nous satisfaire de ce que nous avons.64 La satisfaction des « biso-
gni » a donc ce mécanisme vertueux de créer de nouveaux besoins,65 de les élargir et d’être à 
même de souder la communauté des hommes : 

 
Egli sembra un paradosso, ma intanto egli è vero che l’uomo è una tal potenza che, unito all’altro 

uomo, non fa eguale alla somma, ma, siami permesso così dire, al quadrato della somma. L’emulazione, la 
gloria, l’allegrezza, l’amore, la misericordia che produce la società col simile, e se volete, l’ambizione, 
l’invidia, l’ira, l’indignazione, e tutte le altre passioni, le quali l’uomo non sente che in compagnia dell’al-
tro uomo, sono tante molle che moltiplicano ed accelerano l’azione, e fanno che dieci facciano in un sol 
giorno ciocché un solo non farebbe in cento.66 

                              
62 Lezioni di  economia civile ,  a cura di F.  DAL DEGAN , Vita e Pensiero, Milano 2013, p.  18. 

63 Voir GARIN , Antonio Genovesi  metafisico e storico , art. cit. , pp. 263 et sq .  

64 Lettere accademiche ,  op. cit. , pp. 94 et sq .  

65  Sur cette dialectique vertueuse, voir  VENTURI , La Napoli  di  Antonio Genovesi ,  art. cit. ,  

pp. 577-578. 

66 Discorso sopra i l  vero fine delle lettere e delle scien ze , op. cit. , p.  63. On retrouve la même idée 

dans la Logica per gli  giovanetti , Libro II, cap. IV, nella stamperia di Bassano, 1766, p.  51 : « Un uomo 

solo, e senza ajuto di nessun altro, un selvaggio, non imparerebbe giammai, che pochissimo  : non 

avrebbe , che le sole notizie, che la natura gli metterebbe nell’animo per via de’ sensi, e qualche 

riflessione confusa, ch’egli sarebbe di tanto in tanto costretto a fare. La massima parte adunque 

delle sue conoscenze gli vengono dal praticar cogli altri uomini, e coll’ imparar da quelli o nuove 

notizie o il modo di sviluppare e ordinare quelle, che ha dalla Natura. In questa comunicazione 

reciproca di pensieri e di arte di pensare consiste il  più grande, e il  p iù bello imparare ». Il  est 



316 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

 
Or satisfaire les besoins suppose de créer les arts, ce qui est la cause du bonheur. Ne pas 

satisfaire les besoins, faute d’être à même de créer ces arts, est par conséquent cause de la sau-
vagerie des hommes, de cette misère et de ce malheur que Genovesi a sous les yeux avec la misère 
du royaume de Naples et qui lui font dire que « selvaggio e infelice son per me termini sinonimi ».67 
La seule nuance est que cet état sauvage n’est pas un point de départ, mais le point d’arrivée, le 
constat de ceux qui n’ont pas su édifier leur nature historique par leur travail.  

 
Sì : ogni popolo è infelice, dove s’ignorano le arti, e dove non se ne professa altra che quella di 

ammazzare o disumanare i nostri fratelli. Ma dove s’ignorano elleno le arti ? Dove non si conosce il viver 
civile.68 

 
Ces considérations, qui mériteraient d’être approfondies, ne doivent néanmoins pas occul-

ter un dernier aspect sur lequel nous voudrions nous arrêter avant de conclure. Comme nous 
l’avons indiqué au début de ce travail, la forme rhétorique des Lettere accademiche est tout sauf 
anodine, donnant une place unique à ce texte dans le corpus de Genovesi. Lui-même l’indique à 
plusieurs reprises dans son texte en insistant sur la bizarrerie de la langue employée.69 À cela 

                              
remarquable de voir que ce  qui est valable pour un homme l’est aussi pour les nations entières. 

Ainsi, Genovesi montre-t-il dans son Discorso  que parmi les nations qui se sont développées, la 

question des richesses naturelles est secondaire, comme le climat l’est du reste pour l’ho mme in-

dividuel. Ainsi des contrées qui ignorent le commerce ne peuvent profiter de leurs richesses natu-

relles. Inversement, des nations  dépourvues de richesses naturelles  qui ont su par leurs arts et 

leurs sciences développer le commerce, comme la Grande B retagne, la Hollande, ou encore les na-

tions italiennes, comme Venise, Amalfi, la Toscane ou Gênes, ont pu réellement se développer. 

Comme pour l’individu, la nature d’une nation n’est rien d’autre que ce qu’elle en fait dans son 

histoire : « È un assioma politico che una nazione senza commercio è sempre povera, quantunque 

beato sia e fecondo i l suo suolo e il suo clima  » (Discorso sopra i l  vero fine delle lettere e delle scienze ,  

op. cit. , pp. 60-62).  

67 Lettere accademiche ,  op. cit. , p. 66. 

68 Ibid .  

69 « Leggitore discreto  » ( ibid .,  p. 33). Voir aussi la « Spiegazione di alcuni luoghi che si sono 

stimati degni di censura » :  « Come si è cominciato a leggere le Lettere accademiche , così alcuni 

uomini da bene e assai laici si sono rimasti scandalezzati di  alcune espressioni poco usitate nella 

nostra volgar maniera di pensare e di parlare, e m’hanno fraternamente richiesto che io volessi 

spiegarmi meglio che non ho fatto  ; alli  quali volendo io in ogni modo compiacere, non avendo 

scritto che per insegnare dilettando, e non già per offendere nessuno, mi studierò brevemente, e 

secondo che per me si può, di farmi più chiaramente capire, e addurrò le ragioni di certe dottrine, 



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » 317 
 

ISSN 2385-216X 

s’ajoutent les nombreux passages fortement ironiques, voire sarcastiques d’une œuvre où Ge-
novesi se présente comme simple « arbitro ».70 Il nous semble que nous manquerions quelque 
chose sans donner sens à cette mise en scène rhétorique et à la forme dialoguée des Lettere ac-
cademiche. On le sait, une des marques importantes de Genovesi est d’avoir promu l’usage de la 
langue italienne, d’une langue claire et accessible à tous afin de donner le maximum de publicité 
à son œuvre.71 Il est de ce point de vue sur la même ligne que les frères Verri et que l’ensemble 
des auteurs du Caffè dont les articles sont contemporains des Lettere accademiche. On peut en effet 
voir dans cette ironie, dans le ton parfois féroce de ses attaques et de ses réparties, une stratégie 
didactique. Cela nous semble évident par exemple, dans la Lettera XIII et dans les longs passages 
moqueurs72 sur la pseudo inutilité des « pirronisti » et de leurs découvertes, en réalité majeures 
pour la mise en place de la « pubblica felicità ».  

Mais il nous semble qu’il y a quelque de plus qui fait que ce texte ne se limite pas à la simple 
exposition d’une pensée au sein d’une querelle, ni au simple statut de pamphlet. Il faut également 
être attentif aux quelques lettres du « canonico », qui sont beaucoup plus percutantes et bien 
construites que la caricature qui peut en être faite dans les réponses de « l’abate ». On a du reste 
l’impression que les réponses de « l’abate » répondent à un autre interlocteur que celui qui ap-
paraît dans les lettres du « canonico », comme si les réponses se faisaient dans le cadre d’un dia-
logue dépassant les rares lettres du « canonico ». Cela ne signifie pas, naturellement, que Ge-
novesi ne mettent pas dans la plume de « l’abate » les fondements de sa pensée. Mais comme il 
écrit, ces lettres doivent être lues « da capo a fondo », car « tal è lor struttura »,73 ce qui signifie 
que leur sens ne surgit pas de l’exposition unilatérale d’une pensée isolée, mais du dialogue lui-
même, ce qui explique le sérieux avec lequel les arguments du « canonico » sont exposés. Il s’agit 
là peut-être d’une des vertus principales de ce texte et plus généralement de la pensée de Ge-
novesi, visant à convaincre, non pas au moyen de simples arguments d’autorité, mais par un vrai 
dialogue mettant au jour la vérité grâce à une langue aussi claire qu’inventive. 

 
Au terme de ce parcours nécessairement limité, on voit clairement l’importance des Lettere 

accademiche au sein du corpus de Genovesi. Ces Lettere ne sauraient se réduire à une simple prise 
de position à l’encontre de Rousseau et de sa tradition, ni à un simple pamphlet. Le positionne-
ment de Genovesi est beaucoup plus précis, notamment contre les tenants d’un Âge d’or et de 

                              
che per mancanza di quelle paiono strane e poco conformi al presente pensare di molti  » ( ibid . ,  

p. 182).  

70 Ibid . , p. 31. 

71 Sur cet aspect, voir les contributions de C. PASSETTI  :  La rivoluzione epistemologica di  Antonio 

Genovesi , dans Le metamorfosi  dei  l inguaggi nel Settecento , C.  BORGHERO-R. LORETELLI  (éd.) , Edizioni di 

Storia e Letteratura,  Roma 2011, pp. 30 et sq . ; Utili  scienze e lingua nazionale nel programma di riforme 

di Antonio Genovesi , « Philosophia », I,  2009, pp. 133-154. 

72 Lettere accademiche ,  op. cit. , pp. 151 et sq .  

73 Ibid . , p. 33. 



318 PIERRE GIRARD 
 

ISSN 2385-216X 

toute forme d’état de nature. En réintroduisant la question des « bisogni », mais aussi la place 
centrale du faire humain et de la liberté, Genovesi s’inscrit non seulement dans la tradition vi-
chienne, mais offre également le cadre d’une anthropologie politique qui lui donne une place 
unique dans l’histoire des Lumières méridionales italiennes. 

 
 
 

pierre.girard@univ-lyon3.fr 
 

(Université Jean Moulin Lyon 3) 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 319-329 

ISSN 2385-216X 

ANDREA LAMBERTI 

OLTRE GENOVESI: LA FILOSOFIA CIVILE DA 
PROGRAMMA POLITICO A SCIENZA POSITIVA 

BEYOND GENOVESI: 
CIVIL PHILOSOPHY FROM POLITICAL PROGRAM TO POSITIVE SCIENCE 

The essay focuses on some central aspects of Antonio Genovesi’s civil thought and endeav-
ours to trace the development of his philosophical heritage in the writings of Giandomenico 
Romagnosi. In the nineteenth-century climate that frames the intellectual experience of Ro-
magnosi, eighteenth-century civil philosophy is elaborated according to perspectives that 
show how an entire tradition, linked to Genovesi and the reading of Vico’s Scienza Nuova, 
nourishes the Italian culture on the threshold of the Risorgimento. The very idea of civil 
philosophy is transformed: from a political proposal, framed in the reformist perspective of 
enlightened despotism, it becomes a search for principles and tools capable of placing under 
scientific control the process of ‘civilization’. 

È stato da più parti rilevato come nella dimensione ‘civile’ sia da ritrovare il carattere co-
stitutivo della filosofia italiana, quel tratto specifico che, anche senza voler piegare forzosamente 
in direzione etico-politica la speculazione degli autori italiani, resta però uno sbocco riflessivo 
prevalente e in molti casi rinvenibile sottotraccia.1 Dal Medioevo al Rinascimento, dall’Illumini-
smo al Risorgimento, la vocazione ‘civile’ e la tensione riformatrice costituirebbero il carattere 
distintivo della storia della filosofia in Italia. 

In certi momenti storici, tuttavia, e in alcuni autori più che in altri lo sguardo verso la vita 
civile è stato senza dubbio prevalente e ha rappresentato il fulcro centrale della ricerca filosofica. 

                              
1 Cfr. M. CILIBERTO , La fi losofia civile ,  in ID .  (dir.),  I l  contributo italiano alla storia del pensiero ,  

Ottava appendice, Filosofia, Istituto della Enciclopedia Itaiana, Roma 2012. Sulla tensione riforma-

trice come filo rosso del pensie ro italiano moderno e contemporaneo cfr. A. SCOPPETTUOLO , Temi e 

figure nella fi losofia civile dell 'Italia contemporanea ,  Edizioni Gesualdo, Gesualdo (AV) 2018.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 ANDREA LAMBERTI 
 

ISSN 2385-216X 

È questo il caso dell’Italia del Settecento, dove a partire da Lodovico Antonio Muratori e da Giam-
battista Vico, si schiude un ampio panorama in cui maturano numerose prospettive di filosofia 
civile. In questo quadro Antonio Genovesi è di certo tra coloro che con più nettezza e vigore 
aprono la cultura italiana allo studio della civitas, alle dinamiche economiche e sociali che ne 
costituiscono il cuore pulsante. Predicatore indefesso di un ritorno degli studi alla concretezza, 
è il campione di una ‘filosofia tutta cose’ nella quale si consuma il significato profondo della sua 
economia civile. Ed è questo un lavoro condotto in consonanza con Muratori e con Vico, ma an-
che secondo quelle che sono le tendenze predominanti nell’Europa dei Lumi, e contestualmente 
alle esperienze intellettuali maturate nella Milano del Caffè, dei fratelli Verri e di Cesare Beccaria. 

Dall’economia alla politica, dalla morale alla religione, Genovesi offre una piattaforma di 
pensiero che ha un’immediata risonanza nella Penisola. Dopo la sua morte, la rapida fortuna del 
suo pensiero si ricollega a quella di Vico, richiamato a più riprese soprattutto nei testi italiani da 
lui pubblicati negli anni Sessanta del Settecento.2 A Napoli, Giuseppe Maria Galanti (1743-1806), 
Gaetano Filangieri (1752-1788) e Francesco Mario Pagano (1748-1799) sono tra i suoi seguaci più 
celebri, ma anche nel resto dell’Italia le sue opere sono lette e apprezzate. Al di là dei confini del 
Regno di Napoli, una delle letture più interessanti sotto il profilo della filosofia civile è stato of-
ferto, all’inizio del XIX secolo, da Giandomenico Romagnosi, giurista e filosofo, originario di Sal-
somaggiore, nella provincia di Parma, e molto attivo in Lombardia nel periodo dell’occupazione 
francese e della restaurazione austriaca. Docente di diritto all’Università di Parma (1802) e in 
seguito di Pavia (1807), professore nella Scuola di alta legislazione (1809) a Milano, dopo il Regno 
napoleonico, con il ritorno degli austriaci in Lombardia, subì nel 1821 l’arresto come carbonaro 
e fu prosciolto l’anno successivo, ma privato dell’autorizzazione a insegnare. Promotore, tra le 
altre cose, di una nuova edizione della Logica per gli giovanetti di Genovesi, arricchita da alcune 
Vedute fondamentali sull’arte logica (1832) poste a commento del testo, Romagnosi vede nell’eco-
nomia uno strumento indispensabile per analizzare e migliorare il mondo sociale. Da qui costrui-
sce la propria idea di una filosofia civile nella quale ritrova le premesse di una scienza capace di 
riportare i fenomeni politici alle leggi di natura che li regolano. 

Romagnosi è stato esaminato in parallelo a Francesco Mario Pagano e, da questo punto di 
vista, è stato messo in connessione con il moto intellettuale della Napoli del secondo Settecento,3 
ma cercare di rintracciare più a fondo le matrici teoriche del suo pensiero significa far emergere 
una delle linee di sviluppo centrali della filosofia civile settecentesca che, a partire dalla sintesi 

                              
2 A tale proposito Vincenzo Cuoco, agli inizi dell’Ottocento, è portato a osservare come «a 

misura che la scuola di Genovesi si è diffusa pel rimanente dell’Italia, la fama di Vico è cresciuta». 

Cfr. V.  CUOCO , La fi losofia di  Giambattista Vico. Due abbozzi  d ’una lettera a Giuseppe Degérando (1804) , in  

Scritti  vari ,  N. CORTESE  e F. NICOLINI  (eds.),  I, Laterza, Bari 1924, p. 304. Su un Vico ‘empirizzato’ e 

contaminato con idee illuministiche da Genovesi, diffuso in questa forma tra Settecento e Otto-

cento, è da tenere presente B. Croce, Bibliografia vichiana , edizione accresciuta e rielaborata da F.  

NICOLINI , I,  Ricciardi, Napoli 1947, pp. 256 -257. 

3 C.  DE PASCALE ,  Filosofia e politica nel pensiero italiano fra Settecento e Ottocento. Francesco Mario 

Pagano e Gaindomenico Romagnosi , Guida, Napoli 2007.  



OLTRE GENOVESI 321 
 

ISSN 2385-216X 

operata da Genovesi, è destinata a lasciare tracce durature nel tempo. 

I. L’ECONOMIA CIVILE COME PROGRAMMA POLITICO 

Per meglio comprendere la mediazione operata da Genovesi è opportuno mettere a fuoco i 
punti nodali del suo pensiero. 

In Genovesi la spinta alla riflessione economica e intorno alla società nasce dalla travagliata 
vicenda biografica che lo ha visto passare dall’insegnamento tradizionale della metafisica e 
dell’etica a quello dell’economia, con una cattedra costituita appositamente per lui nel 1754 
all’Università di Napoli, per volontà di Bartolomeo Intieri e di Celestino Galiani. Nel rinnovato 
contesto del Regno di Napoli, animato dal fervore creatosi per la raggiunta autonomia dalla co-
rona spagnola, con la presa del potere di Carlo di Borbone, la nuova cattedra economica è vista 
da Genovesi come l’occasione per guidare il sovrano verso la realizzazione di un programma di 
riforme in grado di risollevare le sorti del Regno e soprattutto di migliorare le condizioni di vita 
del popolo meridionale, attanagliato dalla povertà dilagante e dai mali inaspriti da carestie pe-
riodiche.4 

Con l’esercizio del nuovo insegnamento e poi con la pubblicazione delle Lezioni di commercio 
o sia di economia civile, comparse in due volumi, per la prima volta, tra il 1765 e il 1767, Genovesi 
porta a maturazione gli studi fatti sulle opere di Véron de Forbonnais e di Jean-François Melon.5 
Fin dal Proemio al testo, egli si sforza di dare uno statuto autonomo al campo dell’economia civile, 
ricompresa come parte della scienza politica nell’ampio quadro delle scienze morali. L’etica, af-
ferma Genovesi, considera l’uomo in generale, ne studia «l’impasto» di istinti e di affetti in vista 
di una vita saggia; l’economia guarda invece all’uomo nella veste di capofamiglia e lo guida nei 
compiti connessi alla gestione familiare; la politica, infine, definisce le regole che il sovrano deve 
seguire per governare con «iscienza, prudenza, umanità», e deve suddividersi in «economia ci-
vile», utile a fornire gli strumenti per rendere una nazione «popolata, ricca, potente, saggia, po-
lita», e nella politica propriamente detta, nella quale si condensa «l’arte legislatrice e servatrice 
dello Stato».6 

La separazione dell’economia pubblica dal piano di quella familiare è affermata con deci-
sione nell’Encyclopédie da Jean-Jacques Rousseau, autore della voce Economie politique. Qui Rous-
seau prende le mosse dalla critica delle concezioni politiche paternalistiche – in particolare 

                              
4 F. VENTURI , Settecento riformatore. Da Muratori  a Beccaria , Einaudi, Torino 1969.  

5 Il primo è autore degli Élémens du commerce (1754), il secondo dell’ Essai politique sur le 

commerce (1734). Per le fonti del pens iero economico di Genovesi vedi E. P I I , Antonio Genovesi .  Dalla 

politica economica alla ‘politica civile’ , Olschki, Firenze 1984.  

6 A. GENOVESI , Delle lezioni di  commercio o sia di  economia civile , appresso i fratelli Simone, 

Napoli 1765, Proemio ,  pp. 3-8.  Per l’edizione critica si veda: Delle lezioni di  commercio o sia di  economia 

civile,  con Elementi di  commercio ,  M.L. PERNA  (ed.) ,  Istituto Italiano per gli Studi Storici,  Napoli 2005.  



322 ANDREA LAMBERTI 
 

ISSN 2385-216X 

quella espressa dal Robert Filmer nel suo Patriarca (1685) – che assimilavano il potere sovrano a 
quello del pater familias. L’«économie publique» non ha niente a che vedere con l’«économie do-
mestique», così come lo Stato differisce dalla famiglia e il governo politico è diverso dall’esercizio 
della patria potestà. Ogni analogia tra il potere del sovrano e quello del capofamiglia è per Rous-
seau da rigettare, salvo che per il dovere che entrambi si assumono di assicurare la felicità al 
proprio popolo o ai propri familiari: «l’état n’ayant rien de commun avec la famille que l’obliga-
tion qu’ont les chefs de rendre heureux l’un et l’autre, les mêmes regles de conduite ne sauroient 
convenir à tous les deux».7 L’economia pubblica è fatta rientrare nel dominio del diritto legisla-
tivo, esercitato nell’ambito del governo politico, svincolato tuttavia dalle mani sovrano a cui è 
affidato il solo potere esecutivo. In questo modo, il discorso sull’economia politica si volge in 
quello sul corpo politico, animato dalla volontà generale, nel quale la gestione delle finanze pub-
bliche è immaginata come il cuore pulsante e il sangue che irrora e ne vivifica le membra. Rous-
seau, su questo versante, arriva presto a toccare i temi complessi del suo pensiero che, in seguito, 
dai Discours al Contrat social, sbocca in una disamina delle istituzioni politiche vigenti, in vista di 
una loro radicale trasformazione in senso democratico. 

Genovesi, che fu lettore appassionato dell’Encyclopédie e di Rousseau, condivide di certo la 
polemica nei confronti del paternalismo politico e l’idea di un’economia pubblica come sapere 
autonomo sulla base del quale costruire la felicità delle nazioni; la sua riflessione però, a diffe-
renza di quella di Rousseau come anche di Montesquieu, non si tramuta mai in una vera e propria 
analisi critica delle strutture dello Stato. Più che alla teoria politica, Genovesi guarda al problema 
etico e tende a risolvere l’una nell’altro. Lo stesso tentativo messo in atto per ridurre l’economia 
civile a sistema scientifico non mira a individuare leggi necessarie, ma è rivolto a offrire un in-
sieme di conoscenze «acconcio non solamente alla natura dell’uomo e a i bisogni dell’uomo, ma 
alle condizioni e qualità e interessi di ciascuna nazione».8 I «principi generali» sui quali si pre-
tende fondato il sapere economico vanno temperati sulle realtà particolari, nel caso specifico 
sulle «cose d’Italia e più ancora del nostro Regno e patria».9 Da questo punto di vista, l’economia 
civile non esce fuori dai limiti di una scienza pratica che acquista senso come programma politico 
particolare. 

Genovesi indirizza le sue Lezioni di commercio ai possidenti agricoli, agli industriali e ai com-
mercianti, che devono conoscere i fondamenti dell’economia privata per mantenere e ingrossare 
i loro patrimoni; agli esperti di diritto che agitano le camere del commercio e i tribunali; ai teo-
logi, perché la morale e l’economia sono legate l’una all’altra; a coloro che gestiscono le finanze 
pubbliche, ai governatori delle province e ai ministri dello Stato che reggono la nazione e consi-
gliano il sovrano.  

La ‘destra sovrana’, nella quale sono rifusi in modo generico il potere legislativo, quello 

                              
7 J.-J. ROUSSEAU , «Economie ou Oeconomie», Encyclopédie ou Dictionnaire  raisonné des sciences,  

des arts et des métiers,  par une Société de Gens de lettres ,  Briasson, David, Le Breton, Durand, Paris 

1755, pp. 337 e ss.  

8 GENOVESI , Lezioni di  commercio ,  cit.,  Proemio ,  p. 7. 

9 Ivi,  p. 8.  



OLTRE GENOVESI 323 
 

ISSN 2385-216X 

giudiziario e quello esecutivo, è posta alla guida della macchina statale in vista di una società 
basata sull’agricoltura, come mezzo primario di sostentamento, sulle manifatture e sul commer-
cio per promuovere la circolazione della ricchezza, posta come premessa per la realizzazione di 
un più alto livello di moralità pubblica. L’azione politica doveva essere impiegata a sostenere i 
diversi campi economici, a combattere l’ozio e a stimolare l’operosità nel popolo con un sistema 
di ‘premi e onori’. Lavoro e benessere sono per Genovesi le basi di una radicata morale sociale, 
capace di assicurare uno sviluppo sociale equilibrato, sostenuto da un programma d’istruzione 
pubblica volto a favorire una maggiore diffusione del sapere e di tutte le conoscenze utili nei 
differenti ambiti della vita economica e civile. 

La rigenerazione economica del Regno di Napoli è fatta passare non da ultimo attraverso 
una moderata politica popolazionista, volta a favorire l’incremento demografico allo scopo del 
potenziamento dello Stato, ma anche intesa come pretesto per portare avanti una serie di batta-
glie spinali contro i privilegi inveterati dell’aristocrazia e del clero meridionale. Rientrano in 
quest’ottica la denuncia dell’iniqua ripartizione della fiscalità, che schiaccia «i ceti bassi» ridu-
cendoli alle soglie della miseria, la lotta contro l’ineguale distribuzione delle terre, concentrate 
nelle mani di pochissimi, per cui «molta gente non è in istato di poter nudrire delle famiglie, 
ciocché molto scoraggia dal contrar nozze per propagare la razza umana».10 Allo stesso modo, 
Genovesi prende di mira il celibato, il numero eccessivo degli ecclesiastici, i diritti di primogeni-
tura, rifiutati sia perché ostacoli all’aumento della popolazione, sia perché si tratta di istituti che 
sottraggono materiale umano ai ceti ‘faticanti’ o lavoratori e, di conseguenza, costituiscono un 
impedimento al progresso economico. La società meridionale rivela agli occhi di Genovesi tutti i 
suoi limiti sul piano sociale e culturale. Su tale consapevolezza critica si basa il programma di 
economia civile da lui proposto, funzionale a combattere tare e zavorre feudali alla ricerca di un 
reale miglioramento delle condizioni materiali di vita delle persone. 

La riforma del sistema feudale, causa principale dell’arretratezza del Regno di Napoli, è 
posta nelle mani dell’«ordine mezzano», configurata come classe ‘aperta’, radicata nel ceto civile, 
in cui sono fatti rientrare soprattutto «i preti, i frati, i professori delle lettere, i giureconsulti e 
tutti i gentiluomini privati».11 La cultura è il carattere distintivo di questo ceto sociale in cui Ge-
novesi vede lo strumento principale per la realizzazione della sua proposta politica ed econo-
mica, fondata sui criteri dell’equità civile e della solidarietà cristiana. 

Rispetto alle teorie mercantiliste prevalenti tra Seicento e Settecento, concentrate in via 
prioritaria sul rafforzamento della potenza dello Stato, Genovesi sposta l’attenzione sulla pro-
sperità pubblica e sul benessere del popolo. Nelle Lezioni di commercio, la «felicità naturale e ci-
vile» è posta come il fine che giustifica la nascita e il mantenimento dell’unione politica e sociale. 
Tale felicità coincide con il pubblico bene, criterio valido per orientare l’esercizio del potere, ma 
che esige al contempo comportamenti individuali fondati su un giusto equilibrio tra pulsioni 
egoistiche e intenzioni altruistiche. Il potere politico deve farsi carico dell’ottica civilizzatrice 
attraverso leggi in grado di favorire la «politezza» dei costumi e dei modi di vivere. L’economia 

                              
10 Ivi,  V, p. 83.  

11 Ivi,  VI, p. 93.  



324 ANDREA LAMBERTI 
 

ISSN 2385-216X 

civile di Genovesi riserva perciò ampio spazio ai problemi che riguardano il campo dell’educa-
zione del senso civico e morale, sia per mezzo di una riflessione sugli strumenti offerti dalla na-
scente opinione pubblica, sia attraverso proposte di riforma degli istituti d’istruzione. 

La promozione della conoscenza a tutti i livelli, oltre a essere strumento di formazione delle 
coscienze e delle opinioni, doveva rappresentare il grande spazio nel quale educare la popola-
zione alla coesione sociale, e dunque al vivere civile, nonché al rispetto delle leggi, rafforzando 
il consenso intorno al potere politico: il sovrano quale «primo moderatore del corpo civile, il 
debbe anch’essere delle opinioni comuni, e perciò di tutte le scuole donde quelle si spargono e 
per la forza delle quali si nutriscono».12 

II. MORALE, RELIGIONE E PROGRESSO CIVILE 

Lo studio dell’economia civile con l’assunzione della relativa cattedra universitaria coin-
cide in Genovesi con una graduale ripresa di dottrine e di tematiche tratte dalla Scienza nuova di 
Vico. Fin dal Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle arti (1753), per poi arrivare alla teoria della 
civiltà per stadi impiegata nelle Lezioni di commercio, Genovesi rielabora contenuti tratti dalla 
Scienza nuova, filtrandoli attraverso le letture delle opere dei maggiori esponenti dell’Illuminismo 
europeo. Se Vico apre in maniera originale a un orizzonte di problemi che mettono in gioco 
nuove categorie di interpretazione dell’uomo e della storia, non pochi però restano i punti di 
frattura. Genovesi rifiuta la tesi vichiana dell’‘erramento’ solitario e ferino, prima della forma-
zione della vita comune e civile, perché gli appare non solo esposta al rischio di ridurre gli uomini 
a bestie, ma anche troppo contigua al primitivismo di Rousseau, che egli rigetta fermamente. Più 
che sulle origini della civiltà, Genovesi concentra la propria riflessione sul farsi dello sviluppo 
civile della società umana: ciò che più gli interessa sono le modalità attraverso le quali l’uomo, 
animale comunque dotato di ragione, costruisce progressivamente e struttura la vita civile. A 
differenza di Vico che guardava all’evoluzione delle diverse nazioni in modo indipendente l’una 
dall’altra, Genovesi tende invece a pensare all’evoluzione storica dell’umanità nel suo complesso, 
secondo una prospettiva diversa da quella vichiana, favorita dall’affermarsi della scienza 
dell’uomo settecentesca. 

La rielaborazione della vichiana storia delle nazioni in Genovesi è sostanzialmente diretta 
a celebrare il ruolo della cultura come miglior antidoto al ritorno della barbarie. L’educazione e 
la diffusione di una scienza utile alla vita civile sono viste come argine alla dissoluzione della 
società. Il trionfo delle arti e delle lettere coincide con il massimo sviluppo del senso di umanità 
che emerge nel corso di un continuo progresso storico e sociale, mosso dalla ricerca del lusso e 
dall’uso della ricchezza, e che, in ultima istanza, risponde al disegno della provvidenza divina. 
Da questo punto di vista, il salto dalla barbarie alla civiltà non rappresenta un vero e proprio 
strappo dalla sfera naturale, ma piuttosto un lento e progressivo sviluppo che comporta l’abban-

                              
12Ivi, XXII,  p. 375.  



OLTRE GENOVESI 325 
 

ISSN 2385-216X 

dono – come del resto aveva fatto anche Vico – di una rigida prospettiva contrattualista per spie-
gare la nascita della società civile.  

In questa direzione, è Shaftesbury ad aiutare Genovesi nell’elaborazione dei presupposti di 
una morale fondata su un sentimento di natura, per cui è di fatto rimodulata l’impostazione di 
stampo giusnaturalistico, risalente ai trattati latini degli anni Quaranta del Settecento. A diven-
tare centrale è la possibilità di definire una pedagogia volta alla moralizzazione del corpo sociale 
con la diffusione di comportamenti ispirati al bene pubblico. Allo scopo di preservare la società 
dalla caduta in uno stato di barbarie, è necessaria una «savia educazione» che fornisca all’indivi-
duo gli strumenti per «mettere in equilibrio gli appetiti naturali con le forze e con i diritti».13 La 
silloge di sapere e felicità, difesa nelle Lettere accademiche su la questione se sieno più felici gl’igno-
ranti che gli scienziati (1764) contro il primitivismo riscontrato nei Discours di Rousseau, è inqua-
drata in una prospettiva di sviluppo della ricchezza nazionale che deve rendere possibile il «ben 
vivere» dei cittadini. Con il trattato Della diceosina o sia della filosofia del giusto e dell’onesto (1766), è 
messo in piedi un intero sistema di filosofia politica per sostenere la propria visione economica 
e sociale. 

Nel quadro del modello politico e sociale designato da Genovesi, rispetto al tema della mo-
ralizzazione del corpo civile, un aspetto cruciale resta il ruolo giocato dalla religione. Nonostante 
le noie inquisitoriali incontrate nella pubblicazione della sua opera di critica e di erudizione teo-
logica,14 la problematica religiosa continua a essere fondamentale anche dopo il passaggio di Ge-
novesi alla cattedra di economia e il conseguente allargamento degli interessi di studio. La reli-
gione, però, è ora valutata in relazione a quella filosofia del giusto e dell’onesto, imperniata 
sull’idea di ‘società giusta ed equa’ al centro del programma politico elaborato da Genovesi. 

Nella Diceosina, la questione della religione è affrontata nel quadro della trattazione dei 
doveri sociali. La legge morale, giustificata come legge di natura nella prima parte dell’opera, è 
in seguito riportata alla causa divina, garante provvidente della giustizia sulla quale si regge l’or-
dine della natura e della società civile. Nei doveri verso Dio rientra la riflessione sulla vera reli-
gione e sui modi nei quali va esercitata all’interno dello Stato. Genovesi coglie innanzitutto l’oc-
casione per specificare il concetto di Dio e le proprietà o «diritti» che a lui possono riferirsi. 
Ricorda la sentenza di Cicerone secondo la quale «la pietà è la giustizia che si dee a Dio»,15 per 
sottolineare il valore della religione come sentimento dell’ordine che regola le cose naturali e le 
vicende umane. La pietas religiosa vale in questa prospettiva come virtù civica, eminentemente 
conservatrice dello Stato, intesa quale motivo di rispetto nei confronti della provvidenza razio-
nale che guida il corso della natura e della storia.  

Nella Diceosina, il primo dovere dell’uomo è posto nella cognizione dell’esistenza della causa 

                              
13 Ivi,  I, p. 224.  

14 Sulle vicende inerenti alla pubblicazione degli Universae Christianae Theologiae  Elementa,  

historica, dogmatica, critica , usciti solo postumi nel 1771, cfr. P. ZAMBELLI ,  La formazione fi losofica di  

Antonio Genovesi , Morano, Napoli 1972.  

15 Ivi, nota c, p. 74. Il riferimento è a CICERONE , De natura deorum , I, 41, 116: «est enim pietas 

adversos deos».  



326 ANDREA LAMBERTI 
 

ISSN 2385-216X 

prima sulla quale si regge la legge naturale. L’uomo, anch’egli uno degli infinti anelli della «ca-
tena aurea» uscita dalla «bocca di Giove», riconosce la verità del principio divino non tanto per 
mezzo delle dimostrazioni della ragione, quanto per un sentimento di natura che solo il «mal 
costume» può soffocare.16 Dio, in ogni caso, resta oggetto di un amore razionale che, distinto 
dall’amore fisico, frutto di un istinto passionale, è connesso da Genovesi alla «stima» o «caritas», 
nel senso di ‘aver caro’ qualcosa. Un tale sentimento è ciò che porta l’uomo a voler conformare 
il proprio comportamento alle leggi divine, orientate alla concordia sociale.17 La religione diviene 
così il fondamento del ‘vincolo’ civile che unisce il popolo intorno allo Stato, nell’interesse o bene 
comune; in essa nasce e si mantiene la fede o fiducia pubblica, che è concetto essenziale, vero e 
proprio punto di incontro tra il piano economico, morale e religioso.18 

La religione è pensata in funzione della coscienza morale e civile, e su questa si fonda. In 
tale direzione, per esempio, vanno le conclusioni sostenute nella Diceosina in merito all’ateismo. 
Genovesi afferma l’impossibilità che esistano uomini del tutto privi di una qualche nozione del 
divino,19 ma sostiene altresì che questa sarebbe un’eventualità migliore di quella in cui prevalga 
una religione corrotta: i selvaggi che non conoscano divinità giudicheranno «pel solo senso della 
coscienza e dell’umanità», gli altri invece avranno molti motivi per farsi idee false del bene: i 
primi avranno «più orrore ad ammazzare un uomo, a bruciarlo, a scorticarlo vivo e farlo misero 
che un di que’ pagani il quale si stimerà farlo per comando di quegli Dei fantastici e nefandi».20 
Queste considerazioni allineano Genovesi alla posizione di Shaftesbury, secondo il quale la «falsa 
religione» è più pericolosa dell’ateismo: la prima distorce il principio della virtù, producendo un 
senso morale deviato, laddove il secondo contribuisce indirettamente alla sua perdita. Un culto 
falso si traduce in un fanatismo che corrompe i costumi e spinge gli uomini verso precetti di 
comportamento disprezzabili e contrari alla morale, rispettati però come divini.21 

Sulla linea di Shaftesbury, Genovesi corrobora l’idea di un primato dell’etica sulla religione, 
ora giustificata a partire dalla coscienza morale e civile. La religione assume spessore in funzione 

                              
16 A. GENOVESI , Della diceosina o sia della fi losofia del giusto e dell ’onesto , Simoniana, Napoli 

1766, I , VI, p. 75.  

17 Ivi, pp. 97-98. Per l’edizione critica si veda: Della diceosina, o sia della fi losofia del giusto e 

dell ’onesto ,  N. GUASTI  (ed.),  con una presentazione di V. FERRONE , Centro di studi sull’Illuminismo 

europeo Giovanni Stiffoni, Venezia 2008.  

18 A. PAGDEN ,  La distruzione della fiducia e le sue conseguenze economiche a Napoli  nel secolo XVIII ,  

in D. GAMBETTA , Le strategie della fiducia. Indagini sulla razionalità della cooperazione , Einaudi, Torino 

1989, pp. 165-182. 

19 GENOVESI , Della diceosina ,  cit., p. 76: «mi pare impossibile che un uomo adulto possa essere 

scevro di ogni senso d’una cagione presidente a questo mondo».  

20 Ivi,  p. 77.  

21 A.A.  COOPER ,  III  CONTE DI  SHAFTESBURY , Saggio sulla virtù o merito , in ID ., Scritti  morali  e politici ,  

A. TARABORRELLI  (ed.) , UTET, Torino 2007, III , II , pp. 361-364. 



OLTRE GENOVESI 327 
 

ISSN 2385-216X 

della pubblica felicità. Si tratta di una religione vissuta illuministicamente nel segno dei bisogni 
della civitas moderna, rivolta all’ideale della ricchezza delle nazioni. Tale impianto permette di 
riaffermare la continuità tra ordine della natura e ordine della storia, per cui il massimo vertice 
del progresso civile viene a coincidere con la massima espansione dell’istinto sociale che si strut-
tura nella morale e nella religione. 

III. DA GENOVESI A ROMAGNOSI: LA FILOSOFIA CIVILE COME SCIENZA POSITIVA 

L’eredità della filosofia civile settecentesca è ripresa nei primi decenni dell’Ottocento da 
Romagnosi secondo prospettive che mostrano come un’intera tradizione legata a Genovesi e alla 
lettura della Scienza nuova di Vico, vada a nutrire la cultura italiana alle soglie del Risorgimento, 
dimostrandone l’indubbia fecondità. 

Fin sa subito Romagnosi manifesta di volersi porre sulla strada della «moderna scuola ita-
liana la quale, per la filosofia naturale fondata dal Galilei e da’ suoi continuatori, e per la civile 
dal Vico, dallo Stellini, dal Genovesi e dai buoni economisti».22 Con Vico, in ogni caso, avrà un 
rapporto critico. Nella Scienza nuova rileva la mancanza di «unità sistematica» e uno stile di scrit-
tura prolisso e dispersivo, tanto oscuro da fargli sentire la necessità di una riduzione del testo in 
forma chiara e sistematica.23 Più in particolare, Romagnosi rimprovera a Vico di aver preso la 
strada delle favole e della teogonia per giungere alla storia, senza poterne ricavare nulla.24 Rifiuta 
l’ipotesi da lui sostenuta relativa all’erramento ferino e solitario dell’uomo, perché la socialità è 
carattere proprio degli uomini in quanto animali che vivono in gruppo per istinto naturale.25 
Mette in dubbio l’idea della ciclicità delle tre età delle nazioni e del loro avvicendarsi in maniera 
circolare: se può valere in astratto per le «forme di governo», non può dirsi altrettanto per lo 
«stato reale delle popolazioni, nei quali la decadenza e il risorgimento non sono una morte e un 
rinascimento morale e politico, ma piuttosto metamorfosi simili a quelle che vediamo nei bru-
chi».26  

Da questo punto di vista, Vico, per Romagnosi, ha vagheggiato qualcosa di contrario alla 
ragione e alla storia; di conseguenza, ha mancato di scorgere la reale teoria dell’«incivilimento 

                              
22 G. ROMAGNOSI , Lettere inedite di  Giandomenico Romagnosi al  signore G.P. Vieusseux sull ’ordine 

col quale studiare si  debbono le sue opere , in ID . , Scritti  sul diritto fi losofico :  Opere di  G.D. Romagnosi ,  

riordinate e illustrate da A. DE GIORGI ,  III,  I , presso Perelli e Mariani editori,  Milano 1842, I,  § 38, 

p. 509.  

23 G. ROMAGNOSI , Scritti  storico-fi losofici  e letterari : Opere di  G.D. Romagnosi , riordinate e illu-

strate da A. DE GIORGI , II,  I, presso Perelli e Mariani editor i, Milano 1844, VI, §§ 66-69, pp. 309-310. 

24 Ivi,  II, § 51, p. 301.  

25 Ivi,  III, § 52, pp. 301-302. 

26 Ivi,  V, § 58, p. 305.  



328 ANDREA LAMBERTI 
 

ISSN 2385-216X 

delle nazioni»:27 progresso, decadenza e rinascita dello stato civile avvengono sempre sulle ce-
neri e sulle reliquie lasciate dalla società precedente; ogni passaggio a una condizione nuova 
configura un sistema completamente diverso che non ha alcun rapporto di somiglianza con ciò 
che lo ha preceduto. Romagnosi non crede nella teoria vichiana dei ricorsi: la storia procede per 
tappe successive e mostra volti sempre diversi. 

Romagnosi, come del resto Genovesi, è più interessato al problema della civilizzazione delle 
nazioni e si sforza di rendere conto del progresso sociale con una riflessione che si snoda tra 
diritto e morale. In questo tentativo riprende le linee generali del pensiero genovesiano. Il per-
fezionamento civile dell’uomo è suddiviso in tre settori che si includono in modo progressivo: 
quello economico, quello morale e quello politico. Caratterizzata come «scienza intermedia tra 
la pura filosofia razionale e la scienza della legislazione»,28 la «civile filosofia» ha per Romagnosi 
il compito di proporre un modello politico e sociale, vale a dire di individuare i «tratti caratteri-
stici» di uno Stato «elevato alla maggiore sua potenza».29 Un tale modello è quello che realizza il 
punto più alto del processo di «incivilimento», risultato della somma del perfezionamento eco-
nomico, morale e politico, che è la condizione necessaria per mantenere la pace, l’equità, la salute 
di tutto il corpo sociale. In questo ideale Romagnosi vede uno scopo non solo dell’uomo, ma della 
natura nel suo complesso. 

Sulla base di questa compenetrazione tra natura e storia, al pari di leggi fisiche, «certe e 
solide» devono essere considerate le leggi che guidano lo sviluppo civile, dalle quali dipendono 
la morale, la politica e il diritto, indirizzate verso un ordine sociale più equo.30 La ricerca che 
anima la filosofia civile è quella di uno «stato sociale di assoluta necessità per la conservazione e 
la ragionevolezza della specie umana, onde erigere l’aggregazione sociale in primario e assor-
bente dovere indeclinabile di natura». Da qui, per Romagnosi, deriva il diritto di socialità che 
nasce come istinto fisico per diventare dovere razionale.31 L’«interesse» al mantenimento della 
società, in effetti, non è dedotto da alcun contratto originario, come avevano fatto i teorici giu-
snaturalisti, ma è fatto nascere dalla spinta egoistica alla soddisfazione dei piaceri e dei bisogni. 
La convivenza sociale è fondata sulla base di una «necessità personale» e fisica.32 Una volta strut-
turatasi, la società umana trova la sua più compiuta realizzazione in un modello che resta il frutto 
di una logica naturale. È questo il momento della vita propriamente civile, posta come il punto 

                              
27 Ivi,  II, § 54, p. 302.  

28 G. ROMAGNOSI , Lettere di  Giandomenico Romagnosi a Giovanni Valeri  sull ’ordinamento della 

scienza della cosa pubblica che servono di prolegomeni all ’Introduzione dello studio del diritto pubblico , in 

ID .,  Scritti  sul diritto fi losofico ,  cit., II , § 28, p. 11.  

29 Ivi,  III, § 60, p. 22.  

30 Ivi,  §§ 87-89, pp. 32-33. 

31 Ivi, V, § 102, p. 39. Cfr. anche G. ROMAGNOSI , Introduzione dello studio del diritto pubblico , in  

ID ., Scritti  sul diritto fi losofico ,  cit. ,  I,  III, I , § 213, pp. 212-213. 

32 Ivi,  § 105, p. 40.  



OLTRE GENOVESI 329 
 

ISSN 2385-216X 

di equilibrio di una perfetta «cospirazione di forze mediante cospirazione di interessi, utilità me-
diante equità».33 L’ordine di ragione seguito dal cammino umano di graduale incivilimento ri-
sulta così conforme all’intenzione divina, vale a dire all’«idea archetipa della legge naturale». Da 
una tale idea sono fatti derivare i modelli di ragione che si traducono nei criteri di giusto e di 
ingiusto; criteri variabili, perché opera dell’uomo, ma comunque rispondenti in ultima istanza ai 
dettami della natura.34 

A partire da queste premesse il «diritto pubblico universale» finisce per coincidere con 
l’«arte della sociale felicità particolarmente pubblica».35 Il fine ultimo è la realizzazione della 
«massima felicità distribuita nel maggior numero»,36 ma questo scopo, per Romagnosi, è possi-
bile raggiungere solo per mezzo di una radicata «moralità pubblica». Un diffuso sentimento mo-
rale è ciò che solleva la vita sociale alla vita civile e permette di legare la giustizia alla «possanza 
degli Stati».37 La ricerca delle condizioni della civilizzazione, oggetto del trattato Dell’indole e dei 
fattori dell’incivilimento con esempio del suo risorgimento in Italia (1832), diviene per tali vie scienza 
positiva della civiltà, nella convinzione di poter determinare fattori e variabili in grado di con-
trollare, attuare e mantenere lo sviluppo civile. 

Nel clima ottocentesco che fa da cornice all’esperienza intellettuale di Romagnosi, l’idea di 
filosofia civile viene così a trasformarsi. Da proposta politica, inquadrata nell’ottica riformistica 
del dispotismo illuminato, essa diventa ricerca di princìpi e di strumenti in grado di porre sotto 
il controllo scientifico il processo di ‘incivilimento’. Si tratta di un complesso fenomeno di tran-
sizione, nato sull’onda della diffusione della sintesi di pensiero elaborata da Genovesi, nel quadro 
della maturazione di nuove consapevolezze nella nostra storia culturale. 

 
 
 

a.lamberti85@gmail.com 
 

(Università di Cagliari) 

                              
33 Ivi,  § 110, p. 43; cfr. anche ROMAGNOSI , Introduzione dello studio del diritto pubblico , cit. ,  I,  I I ,  

I, § 115, p. 142; III, I,  §§ 216 -217, pp. 215-216. 

34 Ivi,  § 85, pp. 31-32.  

35 ROMAGNOSI ,  Introduzione dello studio del diritto pubblico , cit.,  I,  III, III,  § 240, p. 233.  

36 Ivi,  Prospetto delle materie di  diritto pubblico e del modo in cui devono essere trattate ,  II , p. 92.  

37 Ivi,  p. 98.  



 

 



 

Panorami 
In occasione del settimo centenario della morte di Dante Alighieri, Panorami ospita un 

articolo su Paolo Perez, che fu discepolo di Rosmini, sacerdote dell’Istituto della Carità, 

«intellettuale colto e garbato» ed editore, nel 1873, degli scritti rosminiani su Dante. Lucia 

Rodler, l’autrice dell’articolo, analizza le note di commento di Perez ai testi danteschi di 

Rosmini e l’interpretazione etico-religiosa della Divina commedia (diversa da quella, allora 

dominante, di carattere prevalentemente politico) che esse contengono, al fine di mostrarne 

l’importanza – da un lato – nel quadro della storia della critica dantesca del secondo Ottocento 

e – dall’altro – nell’ottica di una proficua convergenza tra filosofia, teologia e letteratura. 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 333-345 

ISSN 2385-216X 

LUCIA RODLER 

PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 
DELLA COMMEDIA DANTESCA 

PAOLO PEREZ AND A ROSMINIAN READING OF DANTE’S COMEDY 

This article introduces the editor of Antonio Rosmini, that is to say the Earl from Verona 
and the Rosminian priest Paolo Perez (1822-1879). He published the original writings of the 
philosopher from Rovereto about Dante and he made some comments and examples from 
the Commedia. Perez’s notes are relevant for an ethical and religious interpretation of the 
Commedia in opposition to the political and Renaissance-style reading of the time. Moreo-
ver, Perez’s paratext is useful to look into the convergence of philosophy and literature in 
Rosmini’s writings.  

I. ROSMINI STUDIOSO DI DANTE 

 
Nel Ritratto di Antonio Rosmini (1855), il letterato Niccolò Tommaseo ricorda la passione per 

Dante del filosofo roveretano e accenna al progetto del compagno nell’Università patavina di uno 
studio sul Dante «civile» della Commedia e della Monarchia: 

 
Egli prese per tempo non solamente ad amare il verso di Dante, ma a penetrare nelle dottrine di lui. 

[…] Lo intendeva il Rosmini giovinetto, perché già erudito nel linguaggio delle antiche scuole de’ Padri; e 
non solo i filosofici e religiosi concetti ne comprendeva, ma i civili altresì; e scrisse allora ragionamenti 
ne’ quali commentare il poema col libro della Monarchia e con gli altri di Dante; cosa per quel tempo 
nuova. Ammirava egli il verso di Dante; e a me, assorto ne’ grandi latini, ne raccomandava lo studio.1 

 
In effetti Rosmini ha due progetti danteschi: il primo è quello di occuparsi del “sistema 

Dante” (e dunque, per dirla con Tommaseo, dei concetti filosofici e religiosi); il secondo è quello 

 
1 N. TOMMASEO , Ritratto di Antonio Rosmini , Paravia, Torino 1929, p. 5.  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

di approfondire il pensiero politico, cioè le riflessioni sull’Italia come spazio definito e unitario 
anche dal punto di vista linguistico. Intorno agli anni Venti dell’Ottocento Rosmini scrive qual-
che pagina intorno al secondo argomento di ricerca ma, purtroppo, interrompe ogni altra fatica 
critico-letteraria, lasciando una serie di appunti inediti che conviene elencare, ricordandone in 
breve il contenuto:  

 
1. Una lettera sul primo canto dell’Inferno dantesco, forse destinata al Tommaseo, in cui 

Rosmini sostiene alcuni nuclei fondativi della sua interpretazione e cioè che il canto proemiale 
offre una chiave di lettura dell’intero poema, anche per il ruolo importante di Virgilio, narratore 
del viaggio di Enea agli Inferi; che l’argomento del poema è morale, ma di quella morale aristo-
telica che è «scienza normativa rispettivamente dell’individuo, della famiglia e della repubblica» 
e comprende perciò anche l’economia e la politica; che questa scienza morale viene insegnata 
attraverso immagini di vite umane esemplari; ed infine che lo stesso Dante ha illustrato la com-
plessità semantica della Commedia nella lettera a Cangrande della Scala;2  

 
2. un piccolo quinterno datato 11 dicembre 1821 e intitolato Brevissime annotazioni sopra 

Dante Alighieri. Il manoscritto è una bozza di commento che si conclude, in data 6 gennaio 1822, 
con le note al X canto dell’Inferno; il metodo è quello di spiegare «Dante con Dante» e mostra una 
conoscenza capillare e approfondita di nuclei semantici e retorici del poema;3  

 
3. un fascicolo manoscritto intitolato Del bello universale della Divina Commedia. Questo pro-

getto, cui già si è fatto cenno, doveva essere articolato in cinque sezioni:  
 

• Dell’architettura dell’universo Dantesco  

• Della politica Dantesca. 

• Della Dantesca Morale Filosofia. 

• Della Teologia di Dante. 

• Dell’artificio oratorio e poetico di Dante. Per questa parte Rosmini prevedeva una ulte-
riore articolazione: «a) varietà dei modi onde introduce, fa scoprire le persone; b) persone 
viventi artificiosamente introdotte; c) modo indiretto di distinguere le cose; d) fatti da lui 
inventati secondo il verosimile (come per es. Pier delle Vigne, Conte Ugolino, Francesca 
D’Arimino, Ulisse, ecc...)».4  

 

 
2 Cfr. A. DOMINICIS , Il  giovane Rosmini e la critica dantesca , in «Rivista rosminiana di filosofia 

e cultura», LX, 1966, 3, pp. 161-177 (e 172-173 in particolare). Dominicis valorizza la scrittura ico-

nica di Dante che insegna la morale «con fatti, con imagini, con ornamenti di stile dipingendo tutto 

quello che avviene nell’umana vita, correggendo i vizi, e le virtù com mentando» (ivi, p. 163).  

3 Cfr. ivi, pp. 164-165. 

4 Cfr. ivi, p. 165; PEREZ  (ed.) , Rosmini,  vol.  2, p. 251.  



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 335 
 

ISSN 2385-216X 

In realtà, negli anni Venti dell’Ottocento,5 Rosmini abbozza solo una riflessione sulla poli-
tica dantesca che, negli anni Settanta, il confratello Paolo Perez decide di pubblicare insieme ad 
altri scritti rosminiani di letteratura e arte. Si scopre allora che, in anticipo su Francesco De Sanc-
tis, Rosmini ha valorizzato il rapporto tra Commedia, De Monarchia e De vulgari eloquentia: le tre 
opere progettano una pace globale ottenuta grazie a una monarchia universale, guidata da un 
solo re. Questo obiettivo, che apparteneva già ai Romani, garantirebbe il bene dell’umanità e 
dunque la volontà di Dio. Alla luce di tale interpretazione, Rosmini sottolinea il ruolo politico di 
Virgilio nei primi due canti dell’Inferno e di Bruto e Cassio nel fondo della cavità dei dannati. E 
chiarisce anche altri passi: dagli attacchi alle ambizioni municipalistiche di numerose città ita-
liane, a partire da Firenze, alle lodi di Cesare e Giustiniano in Paradiso. E Rosmini ritiene coerente 
anche il Dante teorico di una lingua volgare unica, indipendente dai dialetti e cortigiana: «egli 
vuole che tutti i nobili italiani amando l’Italia tutta, e non solo il proprio paese, usino anche un 
parlare universale e nobile, e che questo si chiami cortigiano, dalla corte ch’egli immagina l’Ita-
lia».6  

La ricchezza dei contenuti degli scritti rosminiani su Dante è stata ben compresa da Perez 
che li ha editati e arricchiti con una serie numerosa di note di commento. Queste riflessioni sono 
importanti nella storia della critica dantesca del secondo Ottocento perché sottolineano una let-
tura etico-religiosa della Commedia in un periodo in cui domina in Italia l’interpretazione politica. 
Non per caso il critico tedesco Franz Xavier Kraus riserva ai connazionali il merito di avere letto 
il Dante morale, teologo e filosofo.7 Gli Italiani si sarebbero limitati al Dante «cantore dell’Imperio 
Romano»,8 per usare un’espressione del filosofo roveretano. A vero dire Kraus semplifica un poco 
la questione, come mostra bene la scelta di Perez di editare anche una serie di riflessioni filoso-
fiche e teologiche di Rosmini sparse in altri testi per integrare l’immagine del lettore “politico” 
con quella di uno studioso della totalità del sistema dantesco.  

 
5 Rosmini fa riferimento al testo di K .L. HALLER , Ristorazione della scienza politica , del 1820, 

come «stampato l’anno scorso», offrendo un riferim ento cronologico alle sue riflessioni (P EREZ  

(ed.),  Rosmini,  vol. 2,  p. 252).  

6 PEREZ  (ed.), Rosmini ,  vol. 2, p. 267 (corsivo nel testo). Sull’idea di pace in rapporto alla 

politica medioevale cfr. F. B ATTAGLIA , Rosmini interprete di Dante e di Marsilio da  Padova ,  in «Atti della 

Accademia delle Scienze dell’Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Rendiconti», LXI, 1972, 

2, pp. 125-132. 

7 F.X. KRAUS ,  Rosmini’s Dantestudien  (Studi danteschi di Antonio Rosmini ),  in AA.VV., Per Antonio 

Rosmini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897 ,  Cogliati,  Milano 1897, vol. 2, pp. 476-

495.  

8 PEREZ  (ed.),  Rosmini,  vol.  2,  p. 267 (corsivo nel testo).  



336 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

II. PEREZ STUDIOSO DI ROSMINI E DANTE 

Paolo Perez è un critico poco conosciuto anche tra gli addetti ai lavori. Eppure questo 
«prete esemplare», «valente e acuto discepolo del Rosmini», questo «animo aperto a tutti i più 
nobili entusiasmi», «poeta e patriota», è stato uno studioso fine di Dante.9 Per ciò che qui inte-
ressa, la scelta biografica più importante del Perez avviene nel 1856 quando egli entra nell’Isti-
tuto della Carità fondato dal Rosmini e inizia ad insegnare Letteratura italiana nei Licei di Stresa 
e Domodossola (oltre che Teologia morale ai giovani che si formano al sacerdozio). Ecco come 
viene ricordato da un allievo che giunge a Stresa nel 1864:  

 
figura alta e sottile, dall’aspetto, dal comportamento, dai modi, dalle parole spiranti decoro e no-

biltà signorile. Di lui letterato chiaro e insigne, scrittore di classica purezza, poeta delicato e gentile, dan-
tista di buona fama, filosofo rosminiano acuto ed erudito; di lui che alla varietà e alla profondità del sapere 
e della dottrina accoppiava una rara candidezza e bontà d’animo, una più rara candidezza ed effusione di 
sentimento; di lui che mi fu maestro, dal quale imparai lo studio attento e intelligente, dei classici, della 
lingua, dello stile; che da vicino e da lontano mi confortò della profonda e benefica influenza, tanto che 
la memoria dei grandi benefici ricevuti mi rimarrà sacra “usque dum vivam et ultra”; di lui spero avere 
opportunità di parlare più innanzi, con larghezza ed affetto meno frettolosi e inadeguati.10 

 
Intellettuale colto e garbato, negli anni Sessanta dell’Ottocento Perez pubblica un lavoro 

sulla seconda cantica, cioè i Sette Cerchi del Purgatorio11 (apprezzato da Niccolò Tommaseo e giu-
dicato eccellente da Giosuè Carducci), che meriterebbe nuova attenzione critica, anche in con-
fronto con le note dantesche di commento al Rosmini.12 In questa sede, intanto, ci limitiamo a 
presentare l’editor di una «antologia delle rosminiane idee applicabili al Bello».13 Perez pubblica 

 
9 G. BIADEGO , Antonio Rosmini a Verona , in Per Antonio Rosmini nel primo centenario della sua 

nascita ,  cit.,  vol.  2,  pp. 150-172 (p. 150 in particolare).  

10 Cfr. https://www.rosmini.it/Objects/Pagina.asp?ID=24 7 (consultato il  3 febbraio 2021).  

11 Cfr. P. PEREZ , I sette cerchi del Purgatorio,  S. Franco e figli, Torino 1865, e poi, rivisti, 1867. 

Il lavoro si divide in due parti:  I  sette cerchi in generale ; I sette cerchi in particolare .  Nella prima Perez 

illustra i tre mezzi di purgazione danteschi: la pena, la meditazione o la preg hiera, e la benigna 

custodia degli angeli.  Nella seconda egli analizza la purgazione nei sette cerchi, in riferimento ai 

sette peccati capitali e al ruolo importante di Maria (cfr. Tavola sinottica de’  sette cerchi , ivi, pp. 

265-267).  

12 Cfr. C. JONGHI-LAVARINI , Cenni biografici.  Prof.  Sac. Conte Paolo Perez,  prete rosminiano , in «Bol-

lettino dell’Associazione “A. Rosmini”»,  dicembre 1929, 24, pp. 1-8; N. TOMMASEO , Il centenario di S.  

Tommaso d’Aquino ,  in «Rivista Universale», XIX, 1874, p. 438; G. CARDUCCI ,  Prefazione  a G. GOZZADINI , 

Maria Teresa di Serego Allighieri Gozzadini ,  Zanichelli, Bologna 1884 2, p. XV. 

13 PEREZ  (ed.),  Rosmini,  vol.  2,  Avvertimento, p.n.n.  

https://www.rosmini.it/Objects/Pagina.asp?ID=247


PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 337 
 

ISSN 2385-216X 

due raccolte di scritti rosminiani: la prima nel 1870 e la seconda nel 1873.14 La prima raccoglie 
cinque saggi già editi: due teorici (uno sul genere letterario dell’idillio e uno sul bello in rapporto 
al vero); due sui comportamenti e in particolare sulla «gentilezza» (il Galateo de’ letterati e un 
curioso discorso sull’abitudine di giustificare le mancate visite agli amici, La carta di scusa); e un 
saggio sulla lingua di un volgarizzamento trecentesco rieditato dopo puntuali indagini filologi-
che.15 Il volume del 1873 comprende, invece, «pensieri e dottrine trascelti dalle opere edite e 
inedite» del confratello, ordinati in due sezioni: la prima raccoglie scritti sul bello artistico, la 
retorica, la filologia, la linguistica, la mitologia e tre scritti su Dante (Della dottrina politica di Dante; 
Della dottrina ideologica di Dante; Della dottrina teologica di Dante);16 la seconda riunisce riflessioni 
filosofiche, psicologiche e pedagogiche; segue un approfondimento sulle «tre società necessarie 
allo sviluppo del genere umano», cioè la divina, la domestica, la civile.17 A ben vedere, nella rac-
colta del 1873, Perez compie una interessante operazione retorica: “inventa”, cioè ritrova, gli 
argomenti in diverse opere rosminiane, richiamate in nota; “dispone” il materiale in sezioni, cui 
dà un titolo orientativo del contenuto; riflette sulla “elocuzione” delle varie parti, che sono tratte 
da opere differenti;18 attiva poi la memoria intertestuale con Dante. Grazie al poeta e al perso-
naggio della Commedia, Perez realizza così anche l’actio retorica, nel senso che mostra la filosofia 

 
14 Perez progetta anche una terza raccolta (non pervenuta), con le lettere inviate da Rosmini 

ad altri «cultori del Bello» (P EREZ  (ed.),  Rosmini,  vol. 1, Avvertimento,  p.n.n.). In collaborazione con 

il confratello trentino Giuseppe Calza, Perez pubblica invece due volumi di testi rosminiani scelti 

in rapporto alla modernità: Esposizione ragionata della f ilosofia di Antonio Rosmini:  con uno sguardo al 

luogo ch'ella tiene fra l'antica scienza e la nova , Bertolotti,  Intra 1878-1879. 

15 A. ROSMINI , Sull’ idillio e sulla nuova letteratura italiana , in PEREZ  (ed.) , Rosmini,  vol. 1, pp. 1-

96; ID ., Ragionamento intorno alla bellezza , ivi,  pp. 97-198; ID .,  Galateo dei letterati , ivi, pp. 199-322; 

ID ., La carta di scusa ,  ivi,  pp. 323-335; ID .,  Prefazione al volgarizzamento della vita di S.  Girolamo ,  pp. 

337- 346. 

16 Questi gli argomenti rubricati dal Perez nella Sezione I : Capo I.  Arti belle e bellezza , in PEREZ  

(ed.), Rosmini,  vol.  2,  pp. 1-57; Capo II. Arte della parola , ivi, pp. 58-94; Capo III, Cenni f ilologici ,  ivi,  

pp. 95-151; Capo IV, Frammenti d’una Grammatica fi losofica , ivi, pp. 152-221; Capo V, Considerazioni 

intorno alla Mitologia , ivi,  pp. 222-250; Capo VI, Accenni a studi su Dante ,  ivi, pp. 215- 288.  

17 Questi gli argomenti della Sezione II : Capo I , Scienza, o educazione dell’ intelletto , in PEREZ  

(ed.),  Rosmini,  vol. 2,  pp. 291-351; Capo II,  Morale,  o educazione della volontà ,  ivi, pp. 352-415; Capo 

III, Di alcuni istinti,  affezioni,  e facoltà più notevoli nell’uomo , ivi, pp. 416-508; Capo IV, Diversità degli 

ingegni e de’  caratteri morali,  e norme a dirigerli , ivi, pp. 509-576; Capo V, Esempi di prosa scientifica-

mente descrittiva , ivi, pp. 577-602; Capo VI, Le tre società necessarie allo sviluppo del genere umano , ivi, 

pp. 603-820. 

18 Nell’Avvertimento  del 1870 (in PEREZ  (ed.), Rosmini ,  vol. 1, p.n.n.) si legge che gli scritti 

raccolti non possono «dappertutto mostrar la franchezza e matu rità di stile» che Rosmini rag-

giunge solo con gli anni; e , nell’Avvertimento  del 1873, Perez aggiunge che il libro offre «mistura di 



338 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

rosminiana in atto con precisione e passione, anche negli scritti non dedicati alla Commedia:  
 
Là dove poi la sentenza del testo ci pareva feconda di qualche spontanea applicazione, e confermata 

da qualche bel passo di scrittore classico e massime dell’Alighieri, non abbiam lasciato di notarlo, e le 
nostre note abbiamo distinte d’asterisco, perché non si confondessero con quelle dell’Autore.19 

 
Ecco dunque lo scopo del presente studio: ripercorrere alcune note con cui Perez dialoga 

con Rosmini e Dante in un modo insieme rispettoso e audace: rispettoso, perché Perez usa Dante 
per affermare il vero e il giusto, ossia due principi cardine del pensiero del fondatore dell’Istituto 
della Carità;20 audace, perché Perez racconta la filosofia grazie alla letteratura: Rosmini espone 
una teoria e Dante ne narra l’esperienza; il primo riflette sull’individuo in generale, il secondo 
adduce esempi di un viaggio particolare; e poco conta chi è venuto prima perché Perez realizza 
quella lettura enattiva (dal verbo latino enasci), cioè creativa e operativa, che interessa oggi la 
narratologia;21 solo in questo modo, infatti, la tradizione dei classici può diventare esperienza 
naturale per lettori lontani nel tempo, come già nel caso di Perez.  

Per quanto riguarda la parte dedicata a Dante, da autentico curatore editoriale, Perez inte-
gra la sezione che riproduce gli scritti politici (rubricati come Articolo I, alle pp. 251-267 del vo-
lume del 1873), con una serie di passi rosminiani su altri due argomenti: la dottrina ideologica 
(Articolo II, ivi, pp. 268-278) e la dottrina teologica (Articolo III, ivi, pp. 279-288). E ciò per com-
pletare l’immagine, riduttiva e manipolabile, di un Rosmini lettore politico. In una nota che con-
clude la sezione «ideologica», egli descrive il suo lavoro di scelta, parziale e tuttavia foriero di 
stimolanti sviluppi di ricerca: 

 
Ci duole di non aver potuto recare se non pochi accenni del Filosofo Roveretano alla dottrina ideo-

logica del poeta Fiorentino, accenni quasi scappati dalla penna in mezzo alla grave materia che lo incal-
zava. Di quanta luce egli, così profondo nella dottrina degli Scolastici e specialmente di S. Tommaso, 
avrebbe potuto rischiararci i passi ideologici della Divina Commedia! Quante attinenze col proprio sistema 
avrebbe trovate, per esempio, nella terzina del secondo canto del Paradiso: 

 

 
stile il  più vario, ora accurato e ora un po’ negletto, ora splendido e or severo, secondo l’indole 

delle opere svariate ch e ce ne forniscono la materia» (in P EREZ  (ed.) , Rosmini , vol.  2,  p.n.n.).  

19 PEREZ  (ed.) , Rosmini , vol.  2, Avvertimento , p.n.n. Sulla distinzione tra il poeta e il personag-

gio cfr. G. LEDDA ,  Dante Alighieri,  Dante-poet and Dante-character ,  in AA .VV .,  The Cambridge Companion 

to Dante’s «Commedia» ,  Cambridge University Press, Cambridge 2019, pp. 28 -42. 

20 Cfr. F. DE  GIORGI , La scuola italiana di spiritualità.  Da Rosmini a Montini , Morcelliana, Brescia 

2020: tra le caratteristiche della spiritualità rosminiana  De Giorgi sottolinea l’importanza attri-

buita alla Parola di Dio e alla esegesi patristica, secondo un habitus  che si riconosce anche in Perez 

lettore di Dante e Rosmini.  

21 Cfr. F.J. VARELA  -  E. THOMPSON  -  E. ROSCH , The Embodied Mind , MIT Press, London 1991; M. 

FLUDERNICK , Towards a Natural Narratology , Routledge, London 1996.  



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 339 
 

ISSN 2385-216X 

Lì si vedrà ciò che tenem per fede, 
Non dimostrato, ma fia per sé noto, 
A guisa del VER PRIMO, che l’uom crede [...].22  
 
Con sicurezza Perez istituisce dunque una reciprocità virtuale tra Rosmini e Dante, tanto 

più autentica quanto più i «passi ideologici» hanno a che fare con il concetto rosminiano di vero. 
La sezione raccoglie cinque interventi di Rosmini tratti da opere differenti e così intitolati:  

 
1. Questione dell’origine delle idee. Sul rapporto di Dante con S. Tommaso, a proposito dell’ori-

gine della conoscenza e a commento di Purg. XVIII, 49-60.  
2. Uso della voce verità. Sulla distinzione tra la verità, le verità e le cose vere. 
3. Facoltà della Riflessione. Sulla riflessione come facoltà intellettiva e non sensuale. 
4. Attenzione e contemplazione sì intensa che toglie il poter riflettere, o anco il poter tornare colla 

memoria sulle cose contemplate. Sull’estasi e l’eccesso di mente.  
5. L’accennata verità esposta in altro modo. A commento di Par. XVIII, 7-24.  

 
I paragrafi 2 e 3 ci offrono anche la misura del lavoro di Perez perché le sue note sono 

decisamente più lunghe delle pagine di Rosmini. Nel paragrafo 2 il filosofo sottolinea la distin-
zione dantesca tra la «verità» (declinata meglio al plurale, come nel Salmo XI, perché le verità 
sono «idee esemplari» di un mondo complesso) e le «cose vere»: «la verità è l’esemplare, le cose 
in quanto son conformi al loro esemplare sono vere, partecipano della verità».23 Nel paragrafo 3 
Rosmini precisa invece che il riflettere «non è atto del senso, ma dell’intendimento», e cita il 
passo di Purg. XXV, 74-75, in cui Dante presenta l’anima che «sé in sé rigira».24 In entrambi i casi, 
dopo aver selezionato e rubricato i passi, Perez interviene in nota per approfondire Rosmini con 
Dante e Dante con Dante. Il filo conduttore degli interventi è costituito in genere dal linguaggio 
che Perez estrae dal testo rosminiano e intreccia con numerosi passi danteschi e, talora, anche 
di altri autori. In questo caso l’aggettivo «vere» (riferito a «cose») dà avvio a una riflessione sulla 
luce della divina trinità: «alta luce che DA SE’ È VERA» (Par. XXXIII, 54), cioè «che non è vera a 
quel modo che son vere le altre cose, dette vere perché partecipano della verità; ma vera per 
essenza, anzi verità assoluta e sussistente, esemplare supremo e unico, che di sé fa partecipi tutte 

 
22 PEREZ  (ed.) ,  Rosmini ,  vol.  2,  pp. 278-279: la nota prosegue con un riferimento a Purg .  XXV, 

e all’«errore di Averroè [. ..]  di cui non andò netta nemmeno la celebre Università degli studj di 

Padova». Per i rapporti di Dante con la tradizione alternativa al tomismo, sulle orme degli studi di 

Bruno Nardi, cfr.  G. STABILE , Dante e la f ilosofia della natura.  Percezioni,  linguaggi,  cosmologie , Sismel-

Edizioni del Galluzzo,  Firenze 2007, p. 384 (su Rosmini e Nardi).  

23 PEREZ  (ed.),  Rosmini , vol. 2, pp. 271-272. I passi sono tratti da A. R OSMINI , Nuovo saggio 

sull’origine delle idee (1830), G. MESSINA (ed.) , Città Nuova Editrice, Roma 2005, V, 3, pp. 72, 76-78.  

24 PEREZ  (ed.) ,  Rosmini ,  vol.  2,  pp. 272-273. Cfr. A. ROSMINI , op. cit . ,  IV, 2, p. 347 (vale la pena 

precisare che Rosmini cita Dante in nota; Perez la riprende e la annota a sua volta).  



340 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

le cose vere».25 Così Perez aggiunge esempi tratti dalla Commedia per confermare le analisi di 
Rosmini, restando sempre molto attento alla lingua di Dante: 

 
E questo concetto stesso facea creare all’Alighieri il verbo inverarsi, cioè farsi partecipe del vero, 

accostarsi alla prima Verità coll’intelletto e con tutto se stesso, e quindi prender dell’Essere quanto è più 
possibile, toccar la perfezione possibile alla creatura. Quindi de’ nove cerchi lucenti, simbolo delle nove 
gerarchie angeliche, volgentisi intorno al punto di luce ineffabile che simboleggia Dio stesso, il Poeta se-
gna il più rapido, il più vicino e perfetto, quello de’ Serafini, con questi versi: 

 
E quello avea la fiamma più sincera, 
Cui men distava la favilla pura; 
credo, però che più di lei S’INVERA (Par. XXVIII, 37-39).26 
 
Il commento di Perez è segnalato dall’asterisco che accompagna il numero di nota; ed av-

viene in continuità con il testo rosminiano perché l’editor dichiara esplicitamente di avere cer-
cato di «conformar[si] agli schietti intendimenti» del filosofo roveretano.27 Così le sei righe che 
Rosmini dedica alla «facoltà della riflessione» (paragrafo 3 dell’«articolo» ideologico) sono com-
pletate da una trentina di righe della nota in cui Perez spiega l’uso prima latino, poi italiano e 
dantesco del verbo re-flectere, in riferimento a sei passi tratti da Purgatorio e Paradiso (cantiche 
più frequentate rispetto all’Inferno).28 Di là dai significati fisici e spirituali individuati da Perez, 
conviene riconoscere il metodo di lavoro: egli intreccia il linguaggio di Rosmini filosofo con 
quello di Dante poeta che parla attraverso la figura di Dante personaggio, la più vicina forse a 
quella di Perez – due mediatori in viaggio dentro a universi di parole scritte.29  

Anche per l’Articolo III, dedicato alla Dottrina teologica di Dante, Perez procede nello stesso 
modo; sceglie alcuni passi significativi nei testi rosminiani e li rubrica in una serie di capitoletti 
antologici: 

 
1. Vestigi del Dio aristotelico in Dante. Sulla distinzione tra il “Dio” artefice di Platone e di Ari-

stotele, con il commento al Dante aristotelico e cristiano di Par. I, vv. 103-132. 
2. Il dogma della risurrezione. Commento a Par. VII, a proposito della resurrezione dell’anima 

 
25 PEREZ  (ed.),  Rosmini , vol.  2,  p. 272 (maiuscole e corsivi nel testo).  

26 Ibidem  (maiuscole nel testo) .  Perez immagina che anche il termine rosminiano «inogget-

tivarsi» sia nato leggendo neologismi danteschi come « intuarsi , immiarsi ,  inlujarsi ,  inlejarsi , incie-

larsi , imparadisiarsi ,  indiarsi , inverarsi» ; cfr. PEREZ  (ed.),  Rosmini ,  vol. 2, p. 507.  

27 Ivi,  Avvertimento , p.n.n.  

28 Ivi,  p. 273.  

29 Sulle tendenze della critica dantesca contemporanea, attenta soprattutto al percorso bio-

grafico del poeta e alla sua formazione intellettuale, cfr. A. C ASADEI , Dante. Altri accertamenti e punti 

critici , Franco Angeli,  Milano 2019, pp. 7 -21.  



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 341 
 

ISSN 2385-216X 

e del corpo, con particolare attenzione al pensiero del Timeo di Platone ripreso da Aristo-
tele.  

3. La voce deiforme di Dante teologo. Sul significato del termine «deiforme» e sul giusto uso che 
Dante ne fa per definire il Paradiso «deiforme regno». 

 
Pure a proposito della teologia Perez esprime nella nota finale «il dispiacere che così pochi 

cenni de’ luoghi teologici di Dante abbia lasciato chi meglio d’ogni altro avrebbe potuto darci un 
commento alla terza Cantica, che si può dir Teologia adorna delle vesti della Poesia».30 In assenza 
di altri testi rosminiani, Perez assume dunque il compito di narrare la teologia in una lunghis-
sima nota al paragrafo 2 che è anche una riflessione sul giusto sistema retributivo delle pene. In 
modo esplicito, Perez interviene «a confermare» le parole di Rosmini (e di Tertulliano, De resur-
rectione) intorno alla resurrezione combinata di anima e corpo, elencando «luoghi della divina 
Commedia» che illustrano il concetto in modo «or più or meno aperto»: la riflessione sull’inten-
sità di gioie e pene nel canto VI dell’Inferno; il riferimento alla beatitudine degli spiriti della sfera 
del Sole con la possibile agnizione tra persone care («sentimento delicatissimo» che Perez ac-
compagna con una citazione dal Sermo III di S. Bernardo); la profezia della doppia veste dei beati 
nel XXV del Paradiso (da Isaia, LXI, 7). Conviene sottolineare il fatto che il desiderio del giudizio 
finale appartiene anche ai dannati dell’Inferno: così, a proposito del passo dantesco «Ciascun ri-
troverà la trista tomba, / ripiglierà sua carne e sua figura, / udirà quel che in eterno rimbomba» 
(Inf. VI, vv. 97-99), Perez precisa che  

 
Il verbo RITROVERA’ suppone un cercar desideroso, la espressione SUA CARNE indica un’appetita 

proprietà, e l’aggiunger SUA FIGURA compie l’idea dell’individualità amata da ciascun essere, e segna la 
corporea sembianza onde ogni uomo, come già qui, sarà anco di là conosciuto e distinto tra tutti.31  

 
Come già nei Sette cerchi del Purgatorio,32 Perez insiste sull’importanza della corporeità nella 

Commedia e indugia nella descrizione dell’attesa del giorno del giudizio in una serie di visioni: nel 
canto X (vv. 8-12), ad esempio, l’anima eretica «si protende col desiderio verso il proprio corpo 
raccolto nella tomba terrena» perché «solo quando anima e corpo saran riallacciati s’avrà una 
tomba sola e suggellata per sempre». E proprio il riferimento all’individualità motiva, secondo 

 
30 PEREZ  (ed.),  Rosmini , vol.  2,  p. 288.  

31 Ivi,  p. 286 (e pp. 284-286). Cfr. A. ROSMINI , Lettera al Canonico Teol.  D. Giuseppe Gatti ,  in ID .,  

Epistolario Completo , Pane, Casale Monferrato 1893, XI, pp. 614 -617 (la lettera è datata 12 giugno 

1852).  

32 Il  nesso tra sofferenze dei sensi e riscatto dell’anima è al centro del commento al Purga-

torio :  egli descrive con cura la «pena del senso, ad ammenda del malo diletto antico, e a piena 

guarigione delle potenze inferiori,  che in quello cospirarono»; questi «esercizi penali» « han la 

virtù di radere dall’anima ogni imperfezione». Sono «fatiche benedette» che determinano la «pur-

gazione de’ vestigi lasciati dalla superbia, dall’ invidia, dall’ira, ecc.» in corpi -anime segnate dal 

vizio; cfr. PEREZ , I sette cerchi ,  cit., pp. 6, 111-112, 267.  



342 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

Perez, l’annuncio del canto VII (vv. 56-57): gli avari e i prodighi «risurgeranno del sepulcro/col 
pugno chiuso, e quelli co’crin mozzi». Questa immagine viene illustrata nei termini seguenti: 
sebbene Dio restituisca «un corpo perfetto», «l’anima rea» resta «inabile a ben moderarlo» e 
dunque «v’imprimerà i vestigi e le pieghe del proprio vizio, p. es. dell’avarizia, di cui qui appunto 
è simbolo la rigidezza del pugno, o della prodigalità simboleggiata nel gitto di tutte cose fino a’ 
capelli». Persino i suicidi manifestano «il desiderio de’ propri corpi»: in questo caso Perez parla 
di resurrectio judicii (secondo le parole di Cristo in Gv 5, 29) non di resurrectio vitae (riservata alle 
«anime giuste» che «alleviano» la propria carne»33): infatti «l’anima lotterà contro la vita a un 
tempo e contro la morte senza poter godere il piacere di quella, né sperare il riposo di questa: 
tormento proprio di tutti i dannati, ma più specialmente de’ suicidi, che già nel mondo lottavano 
contro la vita e la morte insieme» (secondo quanto suggerisce l’immagine dell’anima che trascina 
le proprie membra e le appende allo «sterpo molesto»).34  

Risulta ormai chiaro che Perez procede per aggiunzione (per usare un termine della reto-
rica), mostrando una puntuale competenza linguistica e intertestuale con cui apre Dante e Ro-
smini ad altri testi letterari e sacri. Così egli compie un lavoro appartato, ma utile per narrare la 
filosofia e la teologia grazie alla letteratura.35 Anche nella parte politica, cui Rosmini aveva dato 
forma più compiuta, Perez allestisce un apparato di note che precisano i riferimenti alla Comme-
dia e trascrivono alcune «sparse noterelle» del filosofo. Vale la pena ricordare l’ultima nota del 
saggio, che riguarda l’ipotesi di una lingua italiana unitaria che mescola il meglio delle varie tra-
dizioni regionali, rilanciata da Giulio Perticari, genero di Vincenzo Monti e sostenitore della let-
tura cortigiana del De vulgari eloquentia di Dante, proposta nel Cinquecento da Gian Giorgio Tris-
sino. Rosmini appoggia questa interpretazione linguistica e politica (Dante è «cantore dell’Impe-
rio Romano»), ma Perez interviene nelle note per precisare che, nel corso degli anni, Rosmini ha 

 
33 PEREZ  (ed.) , Rosmini ,  vol.  2, p. 287: Perez commenta il verso «la rivestita carne alleviando» 

in questo modo: il verbo alleviare «è una cara promessa a ogni anima che quaggiù sente la gravezza 

delle membra e, per usar della frase di Petrarca, va carca ,  piuttosto che vestita ,  della carne mor-

tale».  

34 Ibidem .  

35 Con un metodo simile Perez lavora anche nel commento al Purgatorio :  cfr.  PEREZ ,  I sette 

cerchi ,  cit.,  p. 7: «Ove poi s’offra al nostro pensiero spontanea e naturale la conformità della sen-

tenza dantesca colla sacra Bibbia, coi P adri della Chiesa, e con antichi scrittori, non lasceremo di 

farne cenno appiè della pagina: sì perché nulla può essere a noi più caro che ritraerci indietro a 

quando a quando, e far parlare invece di noi la buona antichità; e sì perché ci sembra che a rac co-

gliere i concetti dell’italiano e cristiano poeta, vogliasi interrogar tutto quale che ha di più squisito 

il  senso cristiano e italiano, attinto alle fonti più alte e più pure, a cui bevve egli stesso il  signore 

dell’altissimo canto».  



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 343 
 

ISSN 2385-216X 

«modificato non poco le sue opinioni intorno alla lingua, e quindi anco intorno al libro del Per-
ticari».36 Questa affermazione conclude le note all’Articolo I. Della dottrina politica di Dante, la-
sciando in sospeso l’interpretazione linguistico-politica di Dante. Anche altre volte Perez allon-
tana Rosmini dalle forzature ideologiche, ad esempio a proposito dell’accostamento di Dante a 
Machiavelli: «è un vezzo, che da qualche tempo fassi comune a’ letterati, ma che punge il cuore 
di chi insieme con la letteratura ama la verità, quello di porre accanto a Dante Alighieri Niccolò 
Machiavello, e presentarli all’Italia come i due geni guidatori di lei, perfettamente simiglianti tra 
loro e quasi un’anima sola». 37  Prosegue Perez, commentando una pagina rosminiana sulle 
«scienze politiche», tratta dall’Introduzione alla filosofia: «meglio direbbesi che il Fiorentino Poeta 
condanna, due secoli prima, il Politico Fiorentino, e rassegna il sistema di lui alle regioni infer-
nali» nel cerchio dei violenti o, addirittura, nella bolgia dei fraudolenti con Guido da Montefel-
tro.38 Il fatto è che il contesto risorgimentale intensifica quella lettura storico-politica iniziata a 
metà Settecento con Gasparo Gozzi e proseguita e accentuata da Gian Iacopo Dionisi, Giovanni 
Marchetti, Ugo Foscolo, Dante Rossetti, per ricordare i nomi spesso citati per distinguerli 
dall’umanesimo rosminiano.39  

Il merito di Perez è proprio quello di avere cercato altro: come Rosmini ha letto Dante, così 
lui stesso legge la filosofia del primo e la letteratura del secondo nella convinzione che solo la 
convergenza tra filosofia, letteratura e teologia renda possibile ed efficace la riflessione sulla 
realtà.40 Perciò raccoglie gli scritti «in servigio della letteratura e delle arti belle», come recita il 

 
36 PEREZ  (ed.),  Rosmini ,  vol.  2, pp. 267, 262. L’interpretazione politico -linguistica del saggio 

di PERTICARI Dell’amor patrio di Dante e del suo libro intorno  il volgare eloquio  (in V. MONTI , Proposta di  

alcune correzioni e aggiunte al Vocabolario della Crusca , Imperiale Regia Stamperia, Imperia 1820, II , 

2) viene confutata da N. TOMMASEO , Il Perticari confutato da Dante .  Cenni,  Sonzogno, Milano 1825 (oggi 

Salerno editore, Roma 2009).  

37 PEREZ  (ed.),  Rosmini , vol.  2,  p. 321. Con parole analoghe Perez scrive ivi, p. 518.  

38 Ivi, p. 322. Cfr. A. ROSMINI , Introduzione alla f i losofia  (1850), P.P. OTTONELLO  (ed.), Città Nuova 

Editrice, Roma 1979, p. 32.  

39 Cfr. DOMINICIS , op. cit . ,  pp. 170-172; V. VETTORI , Antonio Rosmini e la tradizione dantesca del  

Risorgimento , in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», LVI, 1962, 2-3, pp. 333-335; T. CHIOVENDA , 

Ancora di Dante e Rosmini , in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», XXVIII, 1934, 4, pp. 272-

278; C. CURTO  (ed.),  Note , in N. TOMMASEO , Il ritratto di Antonio Rosmini ,  Paravia, Torino 1929, p. 10; e 

già nell’Ottocento, cfr. P. B ELLEZZA , Antonio Rosmini e la grande questione letteraria del secolo XIX , in 

Per Antonio Rosmini nel primo centenario dalla sua nascita ,  cit. , vol.  1, pp. 365-385 (in particolare p. 

381, per il nesso tra Rosmini e Manzoni).  

40 Cfr. R. CESERANI , Convergenze .  Gli strumenti letterari e le altre discipline ,  B. Mondadori,  Milano 

2010, pp. 22-36 (per il  rapporto tra letteratura e filosofia);  A. C ASADEI , Dante. Storia avventurosa della 

Divina Commedia  dalla selva oscura alla realtà aumentata , I l Saggiatore, Milano 2020, pp. 145 -186 

(per la sintesi della critica dantesca nei secoli).  



344 LUCIA RODLER 
 

ISSN 2385-216X 

titolo del volume, e commenta la ricca serie di scritti umanistici di Rosmini. Anche questi sono 
annotati da Perez che usa la Commedia per illustrare i numerosi argomenti trattati da Rosmini: la 
funzione dell’ordine nella vita umana;41 la distinzione tra bello e moda;42 il rapporto tra bello e 
virtù, e tra brutto e peccato; l’intreccio tra musica e preghiera; il ruolo della retorica; il significato 
di nomi propri e comuni, astratti e concreti; il nesso tra verità e politica, tra libertà e giustizia; 
la riflessione sul desiderio, la fantasia e l’immaginazione. Varrebbe davvero la pena approfondire 
queste pagine, anche per riflettere su come lo spazio appartato del commento apra percorsi di 
ricerca originali e ancora attuali.  

 
 
 

lucia.rodler@unitn.it 
 

(Università degli Studi di Trento) 
  

 
41 Interessante al proposito A. R OSMINI , L’equazione dell’appagamento. Manoscritti inediti d i  

scienze matematiche , P. TESSAROLI e S. TESSAROLI  (eds.), Mimesis, Milano 2021.  

42 Cfr. A. ROSMINI , Saggio sulla moda e Galateo de’  letterati ,  M.A. RASCHINI  (ed.), Guerini e Asso-

ciati,  Milano 1997.  



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA 345 
 

ISSN 2385-216X 

APPARATO BIBLIOGRAFICO 

F. BATTAGLIA, Rosmini interprete di Dante e di Marsilio da Padova, in «Atti della Accademia delle 
Scienze dell’Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Rendiconti», LXI, 1972, 2, pp. 125-132 

 
P. BELLEZZA, Antonio Rosmini e la grande questione letteraria del secolo XIX, in AA.VV., Per Antonio Ro-
smini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 1, pp. 365-385 
 
G. BIADEGO, Antonio Rosmini a Verona, in AA.VV., Per Antonio Rosmini nel primo Centenario dalla sua 
nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 2, pp. 150-172 
 
G. CALZA - P. PEREZ, Esposizione ragionata della filosofia di Antonio Rosmini: con uno sguardo al luogo 
ch'ella tiene fra l'antica scienza e la nova, Bertolotti, Intra 1878-79, 2 voll. 
 
T. CHIOVENDA, Ancora di Dante e Rosmini, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», XXVIII, 
1934, 4, pp. 272-278 
 
A. DOMINICIS, Il giovane Rosmini e la critica dantesca, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», 
LX, 1966, 3, pp. 161-177 
 
C. JONGHI-LAVARINI, Cenni biografici. Prof. Sac. Conte Paolo Perez, prete rosminiano, in «Bollettino 
dell’Associazione “A. Rosmini”», dicembre 1929, 24, pp. 1-8 
 
F.X. KRAUS, Rosmini’s Dantestudien (Studi danteschi di Antonio Rosmini), in AA.VV., Per Antonio Ro-
smini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 2, pp. 476-495 
 
P. PEREZ, I sette cerchi del Purgatorio, S. Franco e figli, Torino 1865 
 
V. VETTORI, Antonio Rosmini e la tradizione dantesca del Risorgimento, in «Rivista rosminiana di filo-
sofia e cultura», LVI, 1962, 2-3, pp. 333-335 



 

 



 

Overtime 
In Overtime di questo numero di “Rosmini Studies” si pubblica un estratto - 

precisamente il primo capitolo - del volume Saggi critici sulla filosofia di Antonio 

Rosmini (Trento 1957) di Sergio Benvenuti. L’intento è quello di riportare l’attenzione su un 

momento non marginale della storia della fortuna critica dell’opera e del pensiero del 

Roveretano. 

Il testo è preceduto da una scheda biobibliografica su Benvenuti (curata da Claudio 

Tugnoli) e dall’indice del volume del 1957. 

 



 

 



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 349-358 

ISSN 2385-216X 

SERGIO BENVENUTI 

I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO 
ROSMINI DI SERGIO BENVENUTI 

THE SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI BY SERGIO BENVENUTI 

The Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini by Sergio Benvenuti, published in 
Trento in 1957, are brought to the attention of scholars by reproducing the first Chapter 
entitled “Philosophical problem and religious problem”. 

SCHEDA BIOBIBLIOGRAFICA SU SERGIO BENVENUTI 

Sergio Benvenuti è nato il 14 agosto 1925 a Trento, dove è deceduto il 17 gennaio 2021. Dopo 
la maturità classica conseguita presso il Liceo “G. Prati” di Trento, si iscrisse al corso di laurea in 
Filosofia presso l’Università degli Studi di Firenze, dove si laureò nel 1949 con una tesi sulla filo-
sofia di Antonio Rosmini sotto la guida di Gaetano Chiavacci, che sarebbe rimasto una figura di 
riferimento per il resto della sua vita.1 Nel 1951, presso la stessa Università Benvenuti conseguì 

 
1 Gaetano Chiavacci nel 1932 era diventato professore ordinario  di pedagogia presso la 

Scuola Normale di Pisa e nel 1938 aveva iniziato l’insegnamento di Filosofia teoretica a Firenze. 

Nel 1949 gli sarebbe stata affidata anche la cattedra di Estetica. Nel 1957 Chiavacci entrò nei ranghi 

dell’Accademia roveretana degli Agiati. Allievo di Giovanni Gentile, si era laureato con lui a Roma 

in filosofia (dopo la laurea in lettere conseguita a Firenze con G uido Mazzoni con una tesi sul 

Decameron) , discutendo una tesi su I l valore morale nel Rosmini , poi pubblicata presso Vallecchi nel 

1921. Fu legato da una profonda amicizia con Carlo Michelstaedter, con il quale condivideva una 

forte passione per la filosof ia. Chiavacci curò l’edizione delle opere di Michelstaedter (Sansoni, 

Firenze 1958) (A. RUSSO ,  Gaetano Chiavacci (1886-1969) interprete di Michelstaedter ,  Università di Trie-

ste 2012, in Academia.edu). Nell’evoluzione del suo pensiero filosofico approfondì e superò l’at-

tualismo gentiliano per approdare a uno spiritualismo mistico fondato sui valori cristiani. Le sue 

opere principali sono I llusione e realtà. Saggio di  fi losofia come educazione ,  La Nuova Italia, Firenze 

1932; Saggio sulla natura dell’uomo ,  Sansoni, Firenze 1936; La ragione poetica ,  Sansoni, Firenze 1947. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 SERGIO BENVENUTI 
 

ISSN 2385-216X 

il diploma di perfezionamento in discipline filosofiche. Tra il 1951 e il 1956 è stato docente di 
materie letterarie presso la scuola media di Cavalese; successivamente ha prestato servizio a 
Trento presso il Liceo “G. Prati” e l’Istituto “A. Rosmini”. 

Dopo aver ricoperto l’incarico di preside di scuola media negli anni tra il 1965 e il 1984, nel 
1978 ottenne un comando presso l’Istituto storico italo-germanico di Trento, incarico che diede 
un impulso decisivo alla sua carriera di studioso; Benvenuti era ormai orientato ad approfondire 
argomenti di storia del Trentino, dopo la fase che lo aveva visto impegnato nello studio della 
filosofia di Antonio Rosmini, dagli anni della laurea fino al 1957, allorché aveva pubblicato i Saggi 
critici sulla filosofia di Antonio Rosmini, presso l’editore Temi di Trento.2 Ecco gli incarichi e i rico-
noscimenti conseguiti negli anni successivi: segretario di direzione della Società di studi trentini 
di scienze storiche dal 1971 al 1979 e vicepresidente dal 1979 al 1995, socio dell’Accademia rove-
retana degli Agiati dal 1957, consigliere di direzione della stessa dal 1988 al 1993, direttore del 
Museo del Risorgimento e della Lotta per la libertà dal 1971 al 1985, poi vicepresidente fino al 
1993, direttore del Bollettino del Museo dal 1970 al 1989, direttore di “Archivio trentino di storia 
contemporanea” dal 1990 al 2004, poi condirettore scientifico di “Archivio trentino”, «Trentino 
dell’Anno» nel 2006.3 È stato socio onorario del Comitato trentino della Società Dante Alighieri e 
socio dell’Accademia degli Accesi di Trento. Tra i numerosi saggi sulla storia trentina contempo-
ranea, ricordiamo: Il fascismo nella Venezia Tridentina (1919-1924), Temi, Trento 1976; L’autonomia 
trentina al Landtag di Innsbruck e al Reichsrat di Vienna: proposte e progetti 1848-1914, Temi, Trento 
1978; La Chiesa trentina e la questione nazionale: 1848-1918, Temi, Trento 1987; I principi vescovi di 
Trento fra Roma e Vienna: 1861-1918, Trento 1988; Storia del Trentino, in quattro volumi, Trento 1994-
1998; Storia di Cembra, Temi, Trento 1994; Monumento a Dante: Trento, 1896-1996: mostra per il cente-
nario, Artigianelli, Trento 1996; Rosmini e l’ambiente socio-culturale roveretano, Trento 1998; Il Comi-
tato provinciale di liberazione nazionale di Trento, a cura di S. Benvenuti, Quaderni di Archivio Tren-
tino, Fondazione Museo Storico in Trento, 2010; Autobiografia di Emilio Chiocchetti nelle lettere ai 
padri provinciali, in Emilio Chiocchetti: un filosofo francescano di fronte alle sfide del Novecento, a cura 
di G. Faustini, 2006.  

 
Al pensiero di Antonio Rosmini Chiavacci dedicò altri due saggi: Filosofia e religione nella vita spiri-

tuale di  A. Rosmini (Bocca, Milano 1943) e La filosofia politica di A. Rosmini  (Bocca, Milano 1955) (cfr. 

Scheda su Gaetano Chiavacci in <agiati.org>; voce “Gaetano Chiavacci” in Wikipedia).  

2 Alcuni di questi saggi erano già stati pubblicati negli anni immediatamente precedenti : S.  

BENVENUTI , Dalla conoscenza empirica del Nuovo saggio  alla conoscenza amativa della Teosofia :  saggio 

critico sulla f ilosofia rosminiana  (1950?); ID .,  El concepto de sentimiento fundamental en la f i losofia de 

Antonio Rosmini , 1955. Benvenuti dedicò a Gaetano Chiavacci il  volume Saggi critici sulla f i losofia di  

Antonio Rosmini : «A Gaetano Chiavacci il  quale m’insegnò che “la vita dello Spirito è una societas , 

in cui ciascuno, redimendo se  stesso, redime tutti gli altri, se anche gli altri sapranno redimere se 

stessi”».  

3  Cfr. «L’Adige»: https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benve-

nuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino 

https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benvenuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino
https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benvenuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino


I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI 351 
 

ISSN 2385-216X 

Sergio Benvenuti, Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini, Ed. Temi, Trento 1957 
 
 

Indice 
 
Introduzione 
 

I. Problema filosofico e problema religioso 
 
IL PROBLEMA DELLA NATURA 
 

I. Il problema della natura nella filosofia di A. Rosmini 
II. I concetti di spazio e di tempo 
III. Il concetto di sentimento fondamentale 

 
IL PROBLEMA DELL’IDEA 
 

I. Il valore dell’oggettività 
II. Dalla conoscenza empirica del «Nuovo Saggio» alla conoscenza amativa della 

«Teosofia» 
III. Rosmini critico di Kant: l’essere ideale e il noumeno 
IV. Sostanzialismo ed attualismo in rapporto alla filosofia di A. Rosmini 

 
IL PROBLEMA DELLO SPIRITO 
 

I. L’eticità della filosofia 
II. La nozione di legge morale in Rosmini e in Kant 
III. L’agostinismo rosminiano: scienza e sapienza 
IV. Il problema estetico 
V. Rosmini e il problema del bello 
VI. La società spirituale 

 
Appendice 

  



352 SERGIO BENVENUTI 
 

ISSN 2385-216X 

CAPITOLO I 

 

Tοῖσ’ ἐγρηγορόσιν εἷϛ καὶ κοινὸς κόσμος,  
τῶν δὲ κοιμωμένων ἕκαστος εἰς ἴδιον ἀποστρέφεται 

 
Eraclito4 

 
 
 

PROBLEMA FILOSOFICO E PROBLEMA RELIGIOSO 

La negazione della filosofia come pura teoresi pone il problema del rapporto fra l’atto del 
conoscere intellettivo e quella particolare esperienza di vita che costituisce la filosofia nella sua 
umana concretezza. 

Principio inespresso della conoscenza intellettiva è l’universale logico, suo termine sono le 
idee delle cose, cioè la determinazione dell’universale stesso in rapporto alle particolari perce-
zioni sensibili. Questa conoscenza è tutta in funzione della prassi, perché le cose sono conosciute 
in relazione alla coscienza intenzionale, sono, in ultima analisi, termini del nostro appetire, og-
getti del nostro volere naturalistico, anche se la loro oggettivazione concettuale le ha, in un certo 
modo, rese più autonome rispetto all’io intellettivo di quanto non lo fossero nella percezione 
sensibile, che in esse risolveva ogni attività dell’io senziente. 

Il giudizio esistenziale ha dunque in sé immanente, pur nella universalizzazione teoretica 
del concetto, un principio intenzionale, in quanto le cose, non più solamente percepite, ma af-
fermate distinte dall’io, divengono fini della volontà. Impossibile è scindere il concetto di volontà 
da quello di conoscenza riflessa, se oggetto del conoscere è l’io nella sua umana concretezza teo-
retico-pratica. Anche i concetti scientifici vengono così ad avere carattere prammatico e non 
puramente speculativo, perché nascono anch’essi da quella primitiva percezione in cui il cono-
scere dell’io è tutto nel suo atteggiarsi istintivo verso le cose. 

 
4 «Per coloro che son desti esiste un solo mondo comune, ma quanto agli addormentati cia-

scuno si volge al suo proprio» (HÉRACLITE D ’ÉPHÈSE , Les vestiges ,  3. Le Fragments du Livre d’Héraclite, 

B. Les textes pertinents, extraits des sources, établis,  traduit s et annotés par S.N. MOURAVIEV , Her-

aclitea III.3.B/i,  Academia Verlag, Sankt Augustin 2006, p. 229).  



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI 353 
 

ISSN 2385-216X 

Se il conoscere riflesso intellettivo presume assoluta quella sua conoscenza relativa delle 
cose, cade nell’illusione che il mondo della natura, come l’io ad esso correlativo, valgano per se 
stessi. Con ciò non si vuol affermare che la conoscenza riflessa sia assolutamente falsa: lo è solo 
in quanto non è consapevole dei suoi limiti, del suo valore puramente pratico e perciò relativo. 
Non è questo uno svalutare la scienza, ma vederne con chiarezza l’insufficienza dal punto di vista 
della filosofia, perché vera scienza è solo quella che ci fa conoscere le cose nella loro assoluta 
realtà, (τὰ ὄντως ὄντα), e che Antonio Rosmini chiamava con termine più proprio «sapienza». « 
Se si cerca quello che è perfetto nell’uomo, e che acconciamente può essere denominato sapienza, 
non conviene fermarsi al primo elemento, cioè alla scienza, o più generalmente alla cognizione, 
ma a questa è necessario unire il secondo che è l’azione reale, in cui la bontà morale consiste».5 
«nella cognizione della Verità, di cui la scienza è soltanto una forma riflessa, giace il primo ele-
mento della Sapienza; ma questa stessa cognizione non principia ad essere elemento di Sapienza 
fino che è puramente speculativa, e non ancora assentita ed amata, fino che l’uomo non vi ha 
aggiunto del suo, fino che la cognizione non è divenuta azione libera».6 

La coscienza intellettiva avverte però la sua insufficienza: c’è in noi una oscura, continua, 
insopprimibile insoddisfazione che accompagna ogni nostro puntuale appagamento teoretico-
pratico, la quale finisce per porre, prima o poi, in tutta la sua angosciosa tragicità l’interrogativo 
metafisico: che valore ha questa mia vita? Vale la pena di durarla quando essa è sempre mancante 
di sé, quando continuamente cerca se stessa nel futuro, nelle cose, e non giunge mai a possedersi 
qui, ora, tutta? 

Ed ecco scomparire la tranquilla e comoda sufficienza del giudizio intellettivo che afferma 
un mondo di natura regolato da leggi necessarie, quelle stesse che regolano l’agire dell’io natu-
rale. L’uomo alla cui porta la filosofia ha bussato anche una sola volta, non dorme i sonni tran-
quilli: un muto, incessante dolore s’insinua in ogni suo pensiero, in ogni suo desiderio: il senti-
mento della vanità del tutto s’impadronisce di lui. Perché agire? Perché conoscere, sperare, sof-
frire, amare?... perché, insomma, vivere? Ma nel momento stesso che l’uomo giunge a svalutare 
completamente la vita, ritrova nel suo atto negante un valore: il Valore. La sua vita ora gli appare 
diversa, perché nel suo no è implicito il sì dell’accettazione del nulla; egli rinuncia all’illusione, 
guarda con fermi e profondi occhi se stesso e il suo mondo, e vi scopre quello che prima non 
poteva vedere: che c’è un’altra vita che si chiama bellezza, amore, carità, la quale opera il mira-
colo di trasfigurare l’oscuro affannarsi per un oscuro fine egoistico, nella serena, olimpica calma 
di chi ha in sé la sua vita, non l’aspetta da nessun futuro, non la rimpiange in nessun passato, 
perché veramente è giunto a possederla. 

È la filosofia che pronuncia il coraggioso no alla teoria astratta del mondo intellettivo della 
illusione. Essa è il giudizio negante che ha come soggetto l’universale della coscienza nella sua 
consapevole, esplicita inadeguatezza all’oggetto del giudizio intellettivo; mentre quest’ultimo 
afferma l’esistere della cosa, il giudizio negante della filosofia ne afferma l’essere che non si ade-

 
5 A. ROSMINI , Introduzione alla f ilosofia , ed. Nazionale, Roma 1934, p. 107.  

6 Ivi,  p. 138.  



354 SERGIO BENVENUTI 
 

ISSN 2385-216X 

gua all’esistere. Certo questa negazione-affermazione è sempre racchiusa in un’espressione teo-
retica, ma questa ha un valore puramente dialettico, se al termine dialettica diamo il suo vero 
significato di «via», di «comunicazione» attraverso il concetto astratto di un valore che tale con-
cetto infinitamente supera. 

Il giudizio del filosofo, in quanto nega l’essere di fatto per affermare il dover essere, nega 
l’io empirico per affermare la più vera persona che ne è alle radici; in ciò stesso esso trasforma, 
operando il distacco dell’io dalle cose, la coscienza particolare in coscienza universale. Questa 
coscienza concreta adegua il conoscere al volere: è per ciò che il conoscere del filosofo è anche 
un fare, un creare ex novo una persona d’ordine superiore, ché altrimenti filosofia sarebbe um-
bratile scienza che vanamente presume di teorizzare la vita. La vita si conosce vivendola; non c’è 
teoria della vita che non sia falsa scienza, l’illusione intellettiva. 

La filosofia ha rinunciato all’inane tentativo dell’intelletto di realizzare l’universale uni-
versalizzando il particolare. La vera, concreta realizzazione dell’universale è la sua «individua-
zione» nel particolare: al valore delle cose, infatti, alla loro essenza universale, come a quella 
dell’io, che nel momento della natura non è che cosa fra cose, non si arriva attraverso il concetto: 
questo dà solo l’universalità astratta, che può servire alla mia vita di natura, ma non soddisfa 
l’esigenza del mio spirito che vuole conoscere nell’intimo, sostanzialmente. 

Individuare l’universale significa dare un senso assoluto alla prorpia vita, e questo si rea-
lizza nel momento della Religione. Dio, l’assoluto Valore, si fa immanente all’uomo che invoca 
solo nel deserto. La pace fiorisce allora dal dolore vissuto fino in fondo con tremendo coraggio e 
incrollabile fermezza: ma parlare in termini intellettivi di questa pudica gioia che rifugge ogni 
esteriorità d’eccezione, è profanare quello che vi è di più santo nella vita. L’esperienza di chi ad 
essa ha saputo giungere ne è l’unica testimonianza, del tutto personale, irripetibile nella sua ori-
ginalità: oggettivarla intellettivamente, insegnare questa «virtù» non è dell’uomo. «Voi non vo-
gliate chiamarvi maestri, perché uno solo è il vostro Maestro, e voi tutti siete fratelli».7 

La conoscenza filosofica si distingue da quella intellettiva per quell’in più che noi chia-
miamo «autocoscienza del principio» o «universale espresso», il quale altro non è se non il cri-
terio trascendentale della conoscenza logica che coglie se stesso per autotrasparenza, senza bi-
sogno di oggettivarsi (ché, altrimenti, si farebbe idea determinata, e da principio diverrebbe ter-
mine, sempre rimanendo nella sua essenza inespresso). 

Questa autocoscienza si differenzia da quella affermata dall’idealismo assoluto, perché non 
è costituita dal puro pensiero che si coglie nella sua attività intellettiva, ma è intuizione del va-
lore del pensiero stesso, criterio morale che accompgna il rendersi consapevole da parte 
dell’uomo della sua vera persona, dell’universalità del suo io. Perciò la filosofia è negazione di 
ogni cristallizzazione intellettiva che chiude l’uomo nel breve orizzonte della sua vita empirica: 
essa è apertura all’essere, all’universale concreto, che è conoscenza, volontà e amore. 

Nel momento della filosofia l’universale logico, rendendosi espresso (per usare un termine 
rosminiano, facendosi «per sé manifesto»), pone pure un oggetto a sé adeguato, il quale non è 
più costituito, come nel momento della sintesi intellettiva, dalle idee delle cose, ma dalla loro 
stessa realtà. 

 
7 MATTEO , 23, 8.  



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI 355 
 

ISSN 2385-216X 

Tanto l’uomo conosce quanto è. Finché la sua conoscenza è puramente teorica, egli delle 
cose conosce solo i concetti, sempre più articolati nell’indeterminata sfera del sapere scientifico, 
e di se stesso, nell’autocoscienza intellettiva, ha pure un’inadeguata conoscenza: conosce sé come 
cosa fra cose, puro oggetto finito e insufficiente. Ma quando da individuo diviene persona morale 
ed ha il coraggio tremendo di vivere fino in fondo il proprio dolore, la propria infinita mancanza, 
allora egli conoscerà un più vero se stesso in un mondo non più di cose, ma di soggetti, di realtà 
spirituali. 

Certo perché si realizzi questo atto spirituale che trasforma noi e con il mondo, bisogna 
saper guardare la natura con l’occhio del dolore e dell’amore, animare il nostro conoscere di 
quella sete d’infinito che urge inestinguibile nel cuore dell’uomo disilluso della vanità dei valori 
che il suo egoismo riponeva nelle cose. Bisogna «non andare, ma permanere», ammoniva Carlo 
Michelstaedter, trovare qui ed ora tutta la nostra vita: non limitarsi a guardarla allo specchio, 
ma viverla davvero, senza compromessi. Ed ecco succedere logicamente al momento della filo-
sofia il momento religioso. 

La filosofia chiede, la religione dona: dona quella Vita reale, autosufficiente, in cui è pre-
sente il Valore universale che invano la volontà egoistica cercava di carpire alle cose. Un nuovo 
sentimento «sui generis» dà all’uomo l’intuizione del valore relativo della sua conoscenza con-
cettuale, unitamente all’esperienza del Valore assoluto che trascende questa inadeguata cono-
scenza. 

Al tempo stesso che la filosofia nega la falsa sufficienza della prassi volontario-intellettiva, 
la religione afferma l’autosufficienza dell’atto stesso negante, che dischiude all’occhio disilluso 
una nuova, più vera vita, in cui è vivo e presente l’assoluto Valore. Questo Valore il filosofo lo 
conosce come chi vive nelle tenebre conosce la luce, come l’insonne conosce il sonno: esso non è 
una realtà di fatto, ché sarebbe bestemmia limitare Dio a cosa del mondo intellettivo, ma una 
realtà di diritto, un libero dover essere che trasfigura la nostra vita in una vita «consapevole». 
Trascendente come ideale e immanente al tempo stesso come il più vero noi stessi, questa realtà 
vive della nostra medesima vita; inoggettivabile, non potremmo conoscerla concettualmente 
senza negarla: di essa parleremo attraverso la preghiera, l’opera d’arte, nello slancio del sacrifi-
cio che santifica, ma ogni formula intellettiva sarà inadeguata ad esprimerla: significherà solo la 
nostra mancanza, sarà la filosofia come esigenza e fondata speranza. 

Correlato nella nostra nuova vita disillusa è pur sempre la natura, ma non più quella dalla 
quale mendicavamo la soddisfazione dei nostri desideri, bensì una natura accettata con serena 
calma e coraggiosa sincerità, senza nulla chiedere per tutto dare. Solo così la verità del filosofo 
si converte nella realtà del religioso, in quel suo Iddio che placa l’angoscia esistenziale. Ma non 
si arriva a tanto se prima non si svaluta la natura, non si negano i valori riposti nelle cose dalla 
nostra vita che, sul piano della natura, natura essa stessa, cercava sé in un altro da sé. Finché 
durava questa corsa incessante nel tempo, la vita, anticipando il futuro nel desiderio, poneva se 
stessa come possibile, e ogni puntuale realizzazione di questa possibilità non la esauriva mai, 
anzi più acuta si faceva la sofferenza che ingigantiva il desiderio. Cosa chiedere? Come empire di 
un contenuto che soddisfi una volta per sempre questo abisso di desideri? 

La vita chiedeva la vita, ma la cercava fra i cadaveri, fra le «cose» della natura: cercava il 
soggetto nell’oggetto, mentre era solo in sé che poteva trovare il vero Soggetto, nell’atto che 
rinunciava ad ogni appoggio esteriore nelle cose. Questo atto di distacco, in quanto avviene per 
la consapevolezza raggiunta dal filosofo della vanità dei valori della vita empirica in rapporto 



356 SERGIO BENVENUTI 
 

ISSN 2385-216X 

all’assoluto Valore della sua nuova vita, è atto essenzialmente razionale. Ciò non vuol dire che la 
logica concettuale possa essere normativa ai fini della vita spirituale: non ci sono regole per agire 
sul piano della moralità, l’atto morale è in sé irripetibile. Ciò che è servito a me non è via all’altro; 
bisogna che l’altro stesso se la costruisca questa «via della salute» con la coraggiosa rinuncia, 
perché è una via di sacrificio continuo quella che ci conduce ad essere davvero e finalmente noi 
stessi: quel reale noi stessi che la vita di natura aveva profanato nelle cose. 

Chi è giunto a possedere la vita, anche se di fatto vive cotidianamente immerso nella prassi 
collettiva e la sua è un’umile esistenza di duro lavoro, esercita sugli altri che ancora non cono-
scono la via dello Spirito un’attrazione irresistibile. Da ogni suo atto e parola traluce l’animo 
diverso con cui egli vive quella sua materiale esistenza. Vero educatore, con l’esempio anima e 
riscalda della sua forza e del suo calore quanti lo avvicinano. Egli è aperto a tutti gli interessi 
umani, e il dolore degli altri è il suo dolore: anzi il suo è il dolore di tutti quelli che soffrono, 
perché tutti sono in lui ed egli è in tutti. Questa è la vera «societas spiritualis», la Chiesa «in 
interiore homine». 

Il problema filosofico nasce in chi ha sperimentato il dolore universale come esigenza di 
salute: la problematica intellettiva in cui si articola la sua ricerca è la forma sempre varia e nuova 
che esprime questa sua infinita mancanza. A rigor di termini si dovrebbe parlare solo di una 
problematica filosofica, e non anche di una religiosa, in quanto il momento della religione è 
quello dell’assoluta consapevolezza, della Realtà raggiunta, e in esso non vi è più posto per l’ana-
lisi intellettiva. L’intelletto non fa che cristallizzare l’atto della vita spirituale in una dogmatica 
che, prescindendo dal suo valore di «precettistica», non ci può dare l’esperienza originale di que-
sto stesso atto. 

Chi giunga, se davvero vi giunge, all’esperienza religiosa, ha superato ogni finitezza del 
mondo intellettivo: non ricerca più, non dubita, non spera, perché quello a cui tendeva è tutto 
qua, presente e vivo nel suo atto. 

Piuttosto che di problema religioso sarebbe più esatto parlare di problema filosofico della 
religione, cioè dell’analisi intellettiva delle condizioni che preparano l’avvento dello Spirito; ma 
parlare in termini filosofici di questo «Avvento» è solo esprimere la nostra fede in esso, ché nulla, 
all’infuori dell’intima coscienza, è testimone della sua realizzazione in noi. L’attualità dell’inat-
tuale, la presenza di quello che sul piano dell’intelletto era trascendente come ideale, ed ora è 
immanente come infinita realtà, è dunque pura esperienza. 

Che questa Realtà esista come esistono le cose del mondo intellettivo lo negheremo, perché 
essa è fuori dello spazio e del tempo, e negheremo pure che sia soltanto un ideale, perché l’ideale 
assoluto è per noi infinito dolore finché tale rimane. 

La tentazione di definire la Realtà è sempre stata il «peccato originale» dei filosofi: e per-
ché? Perché definire è possibile sul piano dell’intelletto, è conoscere senza essere. Ma non si co-
nosce veramente se non si è, (se in noi non c’è l’essere), come d’altronde non si è realmente se 
non si conosce l’essere. 

Definire significa anche limitare, e l’oggetto definito è appunto l’oggetto uscito dall’inde-
terminatezza dell’esistere in generale e posto in rapporto alle nostre percezioni particolari. Spie-
gandoci con un esempio, noi per avere il concetto di rosa, dobbiamo rapportare la nostra idea 
dell’esistere in generale ad una serie di esperienze singole (colore, forma del fiore, ecc.) e di ri-
cordi di altre conoscenze simili; ma l’esistere, predicato della sintesi delle nostre percezioni, che 
in sé è «pura possibilità» d’infinite determinazioni (può essere il predicato della rosa come di 



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI 357 
 

ISSN 2385-216X 

qualunque altro ente ideale o reale), non è solo possibilità di concetti, ma nella sua essenza co-
stituisce anche la possibilità dell’essere: è «essere possibile». 

Per cogliere nella sua vera natura questa idea dell’esistere che fonda tutto il nostro mondo 
intellettivo, dovremo conoscerla come esigenza infinita di essere (idea dell’essere) che infinita-
mente supera ogni affermazione dell’esistere. 

La rosa esiste, il mio concetto di rosa esiste, io esisto: indeterminate altre affermazioni esi-
stenziali io posso fare, ma la mia idea di esistenza non trova un contenuto adeguato, perché la 
sua possibilità si estende all’infinito. Unico oggetto che adegua questa infinità è la totalità 
dell’esperienza possibile, la vita qui, ora, tutta presente: una vita che non chiede più nulla dal 
futuro né si rimpiange in alcun passato, in sé assolutamente sufficiente. Cercare nelle cose la vita 
è tradire la nostra esigenza di infinito: è porre l’essere nell’esistere limitandolo. «Ma viene l’ora, 
ed è questa, in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in ispirito e verità; ché tali sono appunto 
gli adoratori che il Padre domanda. Iddio è spirito, e quelli che lo adorano lo devono adorare in 
ispirito e verità».8 

Per giungere a possedere la vera Vita io devo riconoscere l’infinita esigenza come la mia 
stessa persona, inoggettivarmi in essa per farla carne della mia carne e sangue del mio sangue: 
l’assoluta mancanza diventa allora infinito amore di Dio. 

La Grazia divina è scesa nel mio cuore, ha redento il mio io e in me vive come la vita stessa 
dello Spirito. Finché sono io, segno è che non c’è ancora Dio, ma quando Dio sarà (e Dio «deve 
essere»), io non sarò più io, ma Dio sarà in me «ut omnes unum sint, sicut tu, Pater, in me et ego 
in Te; ut et ipsi in nobis unum sint. Ego in eis et Tu in me: ut sint consummati in Unum».9 

La mistica è questa comunione immediata con Dio, ad essa si oppone la teosofia; il dissidio 
insanabile fra le due esperienze, la spirituale e l’intellettiva, ce lo ha mostrato efficacemente Ni-
cola Berdiaev nella sua opera Spirito e libertà: «La teosofia anatomizza l’uomo e l’universo, sezio-
nando tutto ciò che possiede perfetta unità organica e contempla il mondo allo stato cadaverico. 
Non è una contemplazione o una conoscenza viva. La vita si estingue al contatto dei teosofi e 
degli occultisti che pretendono di conoscere il mistero ultimo».10 

Ma certo la tentazione di conoscere Dio per sforzo di teoria, di conoscere senza essere, è 
l’illusione più tenacemente radicata nello spirito umano. Al divieto di Dio ad Adamo di non man-
giare del frutto dell’albero della «scienza» del bene e del male, contrasta la tentazione del ser-
pente: «Sarete come dei, “sapendo” il bene ed il male». E così nel corso dei secoli i filosofi spesso 
si sforzarono di oscurare con la teoria astratta, presuntuosi di un sapere in sé sufficiente, quella 
semplice e profonda verità che di tanto in tanto una voce chiara si levava ad affermare: «Bonum 
quod non amatur, nemo potest perfecte habere vel nosse».11 Ma tali parole rimasero e rimangono 
tutt’ora inascoltate. 

Se la teoria del filosofo non si converte nella sincera voce del suo dolore, ed il suo problema 

 
8 GIOVANNI , 4, 23-24. 

9 GIOVANNI , 17, 21-23. 

10 N. BERDIAEV , Spirito e l ibertà , ed. Comunità, Milano 1947, p. 409.  

11 AGOSTINO , L. de diversis.  Qq. LXXXIII. Q. XXXV.  



358 SERGIO BENVENUTI 
 

ISSN 2385-216X 

da intellettivo non si fa spirituale, invano si costruiranno i bei sistemi del sapere, sepolcri im-
biancati per mascherare l’insopprimibile deficienza dell’uomo. Non basta parlare del dolore, del 
suo problema, se questo dolore non si viva fino in fondo per risolverlo in un atto di vita: ricor-
diamoci che finché ci travagliamo nel problema filosofico, non facciamo che arricchire di sempre 
nuove negazioni la nostra vita intellettiva: eppure senza quei no non nasce l’affermazione su-
prema che risolve ogni problema. 

Non ci sono altre vie di soluzione: bisogna passare attraverso la consapevolezza della nostra 
miseria, l’accettazione senza compromessi del dolore, spogliarci di tutto perché, anime nude, 
giungiamo davvero a conoscere, amare ed essere nel mondo dello Spirito. 


