Rivista di filosofia e storia della cultura

open access

8 (2021)

ISSN 2385-216X




RasminiStudies

ISSN 2385-216X
Direzione: FABRIZIO MEROI

Comitato scientifico:

KURT APPEL (UNIVERSITAT WIEN) — SIMONETTA BASSI (UNIVERSITA DI PISA) — EUGENIO BIAGINI (UNIVERSITY
OF CAMBRIDGE) — ANGELO BIANCHI (UNIVERSITA CATTOLICA DEL SACRO CUORE, MILANO) — ALBERTO BONDOLFI
(UNIVERSITE DE GENEVE) — BRIAN P. COPENHAVER (UNIVERSITY OF CALIFORNIA, LOS ANGELES) — EMANUELE
CURZEL (UNIVERSITA DI TRENTO) — FULVIO DE GIORGI (UNIVERSITA DI MODENA E REGGIO EMILIA) — MASSIMO
DONA (UNIVERSITA VITA-SALUTE SAN RAFFAELE, MILANO) — EMMANUEL FALQUE (INSTITUT CATHOLIQUE DE
PARIS) — CARLO FANTAPPIE (UNIVERSITA DI ROMA TRE) — EMMA FATTORINI (SAPIENZA UNIVERSITA DI ROMA) —
MARTA FERRONATO (UNIVERSITA DI PADOVA) — HANNA-BARBARA GERL-FALKOVITZ (KATHOLISCHE
UNIVERSITAT EICHSTATT-INGOLSTADT) — FRANCESCO GHIA (UNIVERSITA DI TRENTO) — GUIDO GHIA (UNIVERSITA
DI GENOVA) — CARLOS HOEVEL (PONTIFICIA UNIVERSIDAD CATOLICA ARGENTINA, BUENOS AIRES) — VITTORIO
HOSLE (UNIVERSITY OF NOTRE-DAME, INDIANA) — MARKUS KRIENKE (FACOLTA DI TEOLOGIA, LUGANO) —
CHRISTIANE LIERMANN (CENTRO ITALO-TEDESCO VILLA VIGONI, MENAGGIO) — LUCIANO MALUSA (UNIVERSITA DI
GENOVA) — PAOLO MARANGON (UNIVERSITA DI TRENTO) — MILENA MARIANI (ISSR — FACOLTA TEOLOGICA DEL
TRIVENETO, TRENTO) — MICHELE NICOLETTI (UNIVERSITA DI TRENTO) — MAURO NOBILE (UNIVERSITA DI
TRENTO) — PAOLO PAGANI (UNIVERSITA DI VENEZIA) — ALESSANDRO PALAZZO (UNIVERSITA DI TRENTO) —
LUCIANO PAZZAGLIA (UNIVERSITA CATTOLICA DEL SACRO CUORE, MILANO) — ENRICO PEROLI (UNIVERSITA DI
CHIETI-PESCARA) — BRUNO PINCHARD (UNIVERSITE LYON 3) — NicoLA Riccl (ISSR — FACOLTA TEOLOGICA
DELL’EMILIA ROMAGNA, BOLOGNA) — LUCIA RODLER (UNIVERSITA DI TRENTO) — SILVIA SCATENA (UNIVERSITA DI
MODENA E REGGIO EMILIA) — KURT SEELMANN (UNIVERSITAT BASEL) — SAMUELE FRANCESCO TADINI (CENTRO
INTERNAZIONALE DI STUDI ROSMINIANI, STRESA) — ANNIBALE ZAMBARBIERI (UNIVERSITA DI PAVIA)

Comitato editoriale:

STEFANIA ACHELLA (UNIVERSITA DI CHIETI-PESCARA) — PAOLO BONAFEDE (UNIVERSITA DI TRENTO) — CARLO
BRENTARI (UNIVERSITA DI TRENTO) — OMAR BRINO (UNIVERSITA DI CHIETI-PESCARA) — CARLA CANULLO
(UNIVERSITA DI MACERATA) — CARLA DANANI (UNIVERSITA DI MACERATA) — MARCO MOSCHINI (UNIVERSITA DI
PERUGIA) — CLAUDIO TUGNOLI (ACCADEMIA ROVERETANA DEGLI AGIATI — SEGRETARIO) — SILVANO ZUCAL
(UNIVERSITA DI TRENTO — RESPONSABILE A NORMA DI LEGGE)

Progettazione grafica ed editing: SAMUELE MOSER

Contatti: redazione@centrostudirosmini.it
[ testi inviati alla rivista sono sottoposti a double blind peer review.

Per I'invio dei testi si invitano gli Autori a seguire le indicazioni presenti nel sito
http://rosministudies.centrostudirosmini.it

@@@@ La rivista «Rosmini Studies» e tutti gli articoli contenuti sono distribuiti con
SETMITE ]icenza Creative Commons Attribuzione - Non commerciale - Non opere derivate
4.0 Internazionale; ogni articolo della rivista pud essere scaricato, stampato, fotocopiato e

distribuito, purché si attribuisca in maniera corretta la paternita dell’opera, non la si utilizzi per
fini commerciali e non la si modifichi o trasformi.

Registrazione presso il Tribunale di Trento 15/2014 dd. 23.12.2014


http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://rosministudies.centrostudirosmini.it/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EDITORIALE

Prospettive di filosofia della religione

Perspectives of the Philosophy of Religion

Religionsphilosophische Perspektiven
Perspectives de philosophie de la religion

Perspectivas de filosofia de la religion

LECTIO MAGISTRALIS
Introduzione

LETTERIO MAURO, Quando un filosofo si da alla politica: Rosmini nel

biennio 1848-1849

ROSMINIANA

Introduzione

FILIPPO BERGONZONI, L'artista dell’essere. Arte e bellezza nel pensiero di

Antonio Rosmini

PAOLO SANTORI, “Un pitt segreto legame che non si creda”. Genovesi come
fonte delle riflessioni economiche rosminiane
FEDERICO CROCI, La problematica del concreto. Rosmini e la filosofia

classica tedesca

Pag.

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

11

21

33

43

53

55

69

71

77

89



MARTINA GALVANIL, L’anima e il sentimento di sé secondo Antonio Rosmini
e Edith Stein

FRANCESCA FIDELIBUS, La traduzione gentiliana di Rosmini

MARTINO B0ozzA, Tina Manferdini e 'interpretazione ascetica del pensiero

di Rosmini

FOCUS

Introduzione
ROBERTO CELADA BALLANTI, Nello specchio dei dialoghi interreligiosi
immaginari. Dal De pace fidei di Niccolo Cusano al Colloquium

heptaplomeres di Jean Bodin

GIANFRANCO BONOLA, Raggiro, immanentismo e nichilismo. Temi della
polemica antibuddhista di parte cristiana nel Giappone feudale: il

«documento Anesaki»

GUIDO GHIA, La religione dei moderni in G.E. Lessing. La fondazione di una

tolleranza attiva
ADRIANO FABRIS, Esperienza religiosa e dialogo fra le religioni
MARIO MICHELETTI, John Hick e I'epistemologia del pluralismo religioso

ANDREA AcUT], Il dialogo interreligioso e la questione della verita

FRANCESCO GHIA, Quale vantaggio puo trarre una filosofia del dialogo

interreligioso dalla rilettura di Rosmini?

HORS DE LA PAGE

Introduzione
ROBERTO CELADA BALLANTI-MASSIMO CACCIARI, Concordia discors. Il
dialogo interreligioso nello spazio della filosofia. Conversazione tra

Roberto Celada Ballanti e Massimo Cacciari

Pag.

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

103
119

133

143

145

157

177

195

207

219

233

247

249



SPAZIO APERTO

Introduzione

GLORIA DELL’EVA, Metafora e parabola: Paul Ricoeur interprete virtuale

della prassi estetica kierkegaardiana

TiziANA FAITINI, Identita, lavoro e supporti sociali dell’individualita.

Rileggendo Robert Castel

EXCURSUS

Introduzione

CORRADO GIARRATANA, Lodovico Antonio Muratori: un esempio di filosofia

civile nell’Europa settecentesca

PIERRE GIRARD, «Dove non si conosce il viver civile». Nature et histoire

dans les Lettere accademiche d’Antonio Genovesi

ANDREA LAMBERTI, Oltre Genovesi: la filosofia civile da programma

politico a scienza positiva

PANORAMI

Introduzione

LuciA RODLER, Paolo Perez e una lettura rosminiana della Commedia

dantesca

OVERTIME

Introduzione

SERGIO BENVENUTI, I Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini di

Sergio Benvenuti

Pag.

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

261

263

275

287

289

303

319

331

333

347

349



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 1-10 J

Sras peltive di filosalia
ol vl

«Non preoccupatevi, non perderete la religione dei vostri padri. La pura ragione non
mina la religione, quanto piuttosto le sue distorsioni. Perderete i pregiudizi e conserverete la
religione. Quanto pitt l'accosterete alla luce della ragione, tanto piu avra un fondamento dure-
vole e saldo nel futuro. Poiché l'intelletto ¢ compatibile con la religione, essa diverra santa e un
bisogno del genere umano. Se pero vi metterete in conflitto con essa, pitt saggiamente la poste-
rita - grazie ai suoi graduali progressi, che con tutto il vostro potere usurpatorio non potete
ostacolare - un giorno guardera ai vostri nomi con il disprezzo con cui essa bolla oggi i nomi
dei Torquemada, degli Embser e di tutti i pretacci [Pfaffen] che un tempo esercitarono il vostro

ruoloy».’

E il 1788, all'indomani del famigerato «Editto di religione» del Kultusminister prus-
siano Johann Christoph von Wéllner - che, come ¢é noto, era destinato a mettere in ambasce un
non esattamente intrepido Immanuel Kant -, quando Andreas Riem pubblica lo scritterello
polemico ‘Uber Aufklidrung’, ora disponibile in italiano in una pregevole edizione a cura di
Hagar Spano. In esso, Riem - che I'anno prima, a sei anni dalla morte di Gotthold Ephraim

Lessing, aveva dato alle stampe, con lo pseudonimo di Christoph August Schmidt, una rasse-

L A. RieM, Sull’illuminismo. Se sia, o possa divenire, pericoloso per lo Stato, per la re-
ligione o in generale. Una parola per governanti, uomini politici e preti, di cui far tesoro, a

cura di H. SpaNo, prefazione di D. KEMPER, Rubbettino, Soveria Mannelli 2020, p. 44.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2| EDITORIALE

gna, dal ‘Nachlaf3’ del filosofo e drammaturgo sassone, di frammenti ancora inediti di Her-
mann Samuel Reimarus -* offre, nella forma peculiare di uno ‘Streitschrift’, di uno scritto po-
lemico d’occasione, una sorta di ‘Plddoyer’, di arringa difensiva in favore delle prerogative
dell’illuminismo contro tutti i proditori attacchi orditi ai suoi danni. Si tratta, dunque, in tutto
e per tutto, di un capitolo di quello che, con riferimento in particolare all’orientalista ed esegeta
storico-critico Johann Gottfried Eichhorn, ¢ stato efficacemente definito U'«Illuminismo dimen-
ticato»; una meta-riflessione dell’Illuminismo su stesso (‘Aufklirung tiber Aufkldrung’), sui
valori e i limiti di una temperie storica che ambisce, nel contempo, a presentarsi anche come

categoria dello spirito.

Da qui, la sottolineatura vibrante e 'appello appassionato per una ‘Religion nach der
Aufkldrung’, una ‘religione secondo U'llluminismo’, al cui centro collocare, per dirla con Dil-
they, un «idealismo della liberta» fondato sulla celebre distinzione ermeneutica, portata a
onore da Lessing, ma a ben vedere presente anche nel ‘Catechismo dell'ortolano’ di Voltaire,
tra la ‘religione di Cristo’, ossia quella religione che Gesu Cristo, in quanto uomo, riconobbe e
professo, e che ogni donna e ogni uomo puo, in linea generale, avere in comune con lui, e la
‘religione cristiana’, ossia quella religione che accoglie come verita dogmatica che Gesu sia
stato piu che uomo, appunto il Cristo, e dunque ne fa, alla luce di questa irrinunciabile pre-

messa, oggetto della propria venerazione.

Una distinzione ermeneutica la cui portata metodologica puo invero essere estesa an-

che al di fuori dei confini del cristianesimo e applicata a ogni fondatore di religione.*

2 Cfr. C.A. scumint (ed.), Ubrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbiittischen Frag-
mentisten. Ein Nachlaf von Gotthold Ephraim Lessing, reprint Ausgabe 1787, Wentworth
Press, Marrickville NSW 2018, su cui si veda ’introduzione di Fausto Parente a H.S.
REIMARUS, I frammenti dell’Anonimo di Wolfenbiittel pubblicati da G.E. Lessing, a cura di F.

PARENTE, Bibliopolis, Napoli 1977, p. 59.

3 Cfr. G. D’ALESSANDRO, L’illuminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752-

1827) e il suo tempo, Liguori, Napoli 2000.

4 Cfr. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo I'Illuminismo, Le Lettere, Fi-

renze 2020.

ISSN 2385-216X



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE | 3

1l rapporto della religione con I'llluminismo (inteso dunque come categoria dello spi-
rito) non puo che presentarsi come un problema essenzialmente aperto. Da un lato, si tratta,
ovviamente, di fare storiograficamente i conti con la diffidenza dell'Tlluminismo nei confronti
della religione dogmaticamente statuita e istituzionalizzata, vista spesso come una delle prin-
cipali artefici del permanere dell’'uomo nel suo colpevole ‘stato di minorita’;’ dall’altro lato, si
tratta pero di fare storiograficamente i conti anche con la diffidenza della religione dogmati-
camente statuita e istituzionalizzata nei confronti di una temperie di pensiero che sembra, non

senza ‘pelagiana’ tracotanza, voler confidare unicamente sulle forze umane.

In realtq, si tratta (come appare evidente) di una reciproca diffidenza che ha cono-
sciuto - e conosce - molteplici tentativi di avvicinamento; tra tutti, 'esempio forse piu para-
digmatico permane quello del rapporto, a distanza, tra Friedrich Schleiermacher e Wilhelm
von Humboldt.” E infatti al secondo che il primo, con tutta probabilita, pensa come prototipo
dei «Gebildeten unter den Verdchtern der Religion» a cui, come ¢ noto, sono indirizzati i suoi
celebri ‘Discorsi’ del 1799; un von Humboldt, tuttavia, che se pure, in un proprio sonetto del
1815, confessava, non senza un certo compiacimento per la propria «gewdhlte Einsamkeit»
(«solitudine eletta»), di essere «ein armer heidnischer Mann / Der die Kirchen nicht leiden
kann» («Un pover'uomo pagano che non pud soffrir le Chiese»), doveva comunque riconoscere
la presenza in se stesso della «nostalgia per qualche cosa di irraggiungibile», Uattrazione verso
un «Infinito che mai puo essere posseduto e afferrato»,’ con cio aderendo a quella concezione
della ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconcepibilita, ovvero inafferrabilita, di Dio) che ¢, come noto,
uno dei ‘topoi’ filosofico-religiosi della ‘Goethezeit’. Ancor pit, la per molti aspetti insospettata

vicinanza tra Schleiermacher e Humboldt si da pero a vedere quando quest ultimo, nel cuore

5Cfr. V. MATHIEU, L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini, in P. PELLEGRINO
(ed.), Rosmini e U'Illuminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas-Spes,

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.

® Cfr. E. TROELTSCH, Il significato della storicita di Gest per la fede, in ID., Religione
Storia Metafisica, a cura di S. SORRENTINO, Libreria Dante & Descartes, Napoli 1997, pp.

347-385.

" Cfr. G. MORETTO, Umanita e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt,

in ID., Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155-193.

8 W. v. HUMBOLDT, Briefe an Johanna Motherby, Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.

ISSN 2385-216X



4 | EDITORIALE

di una trattazione sul rapporto tra religione e poesia, perviene ad affermare che «tutte le
grandi tragedie dell’antichita e dell’eta moderna si fondano sulla concezione della dipendenza
dell'uomo finito da una potenza infinita»,’ echeggiando in tal maniera la nozione della ‘schle-
chhtinnige Abhdingigkeit’ (‘dipendenza assoluta’) resa dallo Schleiermacher della ‘Glau-

benslehre’ motivo originario della nascita della religione. "

kKK

Ora, come si sa, la nozione schleiermacheriana di ‘dipendenza assoluta’ era destinata
a incontrare l'ironia tanto facile quanto banale (con l'ausilio del celebre ‘argumentum e cane’)
dello Hegel della ‘Vorrede’ alla Filosofia della religione di Hinrichs, tutta incentrata sull’anti-
tesi tra l'attingimento ‘animale’ del divino, tipico dell’«<uomo naturale», e 'attingimento ‘pneu-
matico’ della rivelazione, tipico invece dell’«uomo spirituale».” Una tale distinzione, per la sua
universalita idealtipica, era evidentemente orientata ad affermarsi anche come una chiave
ermeneutica per intendere I'impostazione generale di volta in volta data al problema di una
filosofia della religione: deve cio¢ la filosofia della religione esaminare le possibilita di una co-
noscibilita oggettivabile del divino, ossia produrre un sapere, precedendo (come nel caso di un
Tommaso d’Aquino) o superando (come nel caso di uno Hegel) la teologia? Oppure, sequendo
le seduzioni della teologia negativa, deve muovere dall’assunto della inconoscibilita e ‘inaffer-
rabilita’ dell’idea di Dio e disporsi a seguire la germinativita dell'intuizione e del senso religioso
nel piu profondo dell’animo individuale (questo ¢ per esempio il caso dell’apriori religioso e del

‘pensiero religioso liberale’ dei vari Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher e

®Ip., Uber das Verhiltnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung, in
Gesammelte Schriften, hrsg. v. C. BRANDES, Ausgabe der PreuRischer Akademie der Wis-

senschaften, Berlin 1841-52, Bd. VII, p. 658.

W Cfr. G. ScHOLTZ, Religione come dipendenza. La genesi di un concetto fondamentale
della filosofia della religione, in D. VENTURELLI, R. CELADA BALLANTI, G. CUNIcO (eds.), Etica,
Religione e Storia. Studi in memoria di Giovanni Moretto, 1l melangolo, Genova 2007, pp. 93-

114.

Y cfr. G.W.F. HEGEL, Prefazione alla Filosofia della religione di Hinrichs, a cura di S.

SORRENTINO, Morano, Napoli 1975, pp. 42-43.

ISSN 2385-216X



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE | 5

Troeltsch)?* Oppure, ancora, deve riconoscere, come decretato da un Karl Barth, la tracotanza
antropomorfica insita nella volonta filosofica di riflettere sulla religione che sostituirebbe, alla
realta divina presentataci dalla rivelazione, un’immagine (‘Bild’) di Dio costruita a nostro uso
e consumo, cosi che, in luogo del ‘Gottesdienst’ (‘servizio divino’) a cui si é introdotti dalla fede,

la religione introdurrebbe piuttosto a un ‘Gétzendienst’ (‘servizio idolatrico’)?"

Antonio Rosmini, che, pur a fronte della multiformita eclettica della sua produzione,
non si puo certo affermare abbia fornito un contributo esplicito alla fondazione di una filosofia
della religione (essendo la sua, piuttosto, una filosofia cristiana innervata da un pregnante
sintesismo ontologico-trinitario), rappresenta comunque un caso sintomatico di come le tre
succitate tendenze possano - ancorché non senza incontrare aporetiche problematicita - paci-
ficamente convivere all'interno di una prospettiva unitaria. Alla conoscibilita oggettivabile del
divino in grado di produrre un sapere, Rosmini ha atteso, principalmente, con il grande pro-
getto della ‘Teosofia’ - progetto incompiuto, e quindi, come tale, vero e proprio ‘Lebenswerk’ -
; in quel saggio singolarissimo che ¢ ‘Del divino nella natura’ il Roveretano si é accostato all'idea
di un ‘apriori religioso’, ossia all’universale riconoscimento, nell’essere ideale, di qualche cosa
di immediatamente divino, quale che sia il nome (Dio, JHWH, Allah ecc.) con cui un tale pre-
sentimento del divino si sia poi, storicamente, oggettivato; nella ‘Teodicea’, infine, Rosmini non
ha mancato di enfatizzare, in cio buon anticipatore di un Barth, l'infinita distanza qualitativa
tra 'uomo e Dio, una distanza, tuttavia, destinata non a tradursi in quietistico fatalismo, ma

a reclamare, a parte hominis, una concentrazione inesausta degli sforzi etici intramondani.

kkk

In generale, nella citata antitesi tra l'intuizione apriorica dell'uomo ‘naturale’ e la co-

. . . b ¢ . . b . \ . .
noscenza, mediata dalla rivelazione, dell'uomo ‘spirituale’, si puo cogliere, sotto traccia, la pre-
senza anche di un’altra, ben piu radicale antitesi: quella cioé tra un’impostazione volta a ve-
dere nell’intuizione del religioso un ‘prius’, sia nell’accezione temporale sia in quella sostan-
ziale, rispetto alle storicizzazioni delle dogmatiche e delle forme rivelate, e un’impostazione che

pone invece nella canonizzazione scritturistica e dogmatica della rivelazione e della fede il

2 Cfr. R. CELADA BALLANTI, Pensiero religioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive,

Morcelliana, Brescia 2009.

13 cfr. K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik, 1/2, TVZ, Ziirich 1938, p. 329.

ISSN 2385-216X



6 | EDITORIALE

punto di partenza di ogni riflessione sul divino. Si tratta dell’antitesi sintetizzata da Karl Ja-
spers, nel celebre dibattito con Bultmann sulla demitizzazione, con la coppia concettuale ‘Li-
beralitit/Orthodoxie’: «L’elemento di divisione per eccellenza tra ‘Liberalitdt’ e ortodossia con-
cerne la posizione circa l'idea di rivelazione. Che Dio sia localizzato nello spazio e nel tempo,
una sola volta o in una sequenza di atti, che si sia manifestato qui e ora direttamente, rappre-
senta una fede che fissa Dio in una oggettivita nel mondo. [...] La ‘Liberalitdt’ non crede a una

simile rivelazione»."

Quale che sia la posizione che si voglia assumere in questa antitesi, resta incontrover-
tibile che, per la molteplicita di problematiche, prospettive, principi risolutivi e metodi che la
caratterizza, molto difficilmente si potrebbe intendere, oggi, la filosofia della religione come un
campo univoco, presentandosi essa, piuttosto, come una ‘disciplina in frammenti’, terreno di

incontri (e talora anche scontri) dialettici - e, proprio e anche per questo, produttiva.”

Si pud tuttavia tentare, seguendo una feconda indicazione di Walter Jaeschke,” di enu-
cleare, ‘via negationis’, almeno quattro ambiti in cui la filosofia della religione, ‘iuxta naturam
suam’, non si esaurisce, evidenziando cosi l'inesauribilita, potenzialmente infinita, di questa

disciplina.
Vediamo brevemente, nel dettaglio, questi quattro ambiti.

1) Innanzitutto, la filosofia della religione non si esaurisce in una filosofia religiosa,
dato che non si basa su convinzioni confessionali (quindi non ¢ filosofia ‘cristiana’,
‘ebraica’, ‘islamica’, ecc.), ma é piuttosto quella forma di interrogazione filosofica il

cui oggetto ¢, appunto, la religione come dimensione universale.

2) Insecondo luogo, la filosofia della religione non si esaurisce in una teologia filosofica,

perché il suo oggetto non & ‘Dio’, foss’anche il ‘Dio dei filosofi’, ma, se mai, lo ‘spazio’

14 K. JAsPERS, R. BULTMANN, Il problema della demitizzazione, a cura di R. CELADA BAL-

LANTI, Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.

5 Cfr. R. SCHAEFFLER, Fenomenologia della religione, tr. it. di A. LoFFi, Morcelliana,

Brescia 2020.

16 cfr. W. JAESCHKE, a.v. «Religionsphilosophie», in J. RITTER, K. GRUNDER (eds.), Hi-

storisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.

ISSN 2385-216X



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE | 7

da quella figura di Dio (eventualmente) abitato, ovvero ‘la religione in sé’: «certo, a
determinate condizioni sistematiche», come sottolinea Walter Jaeschke, «filosofia
della religione e teologia filosofica possono reciprocamente avvicinarsi fino al punto
che la stessa filosofia della religione diventa un ambito particolare della teologia fi-
losofica - come, per esempio, nel sistema di Hegel. Si tratta, pero, di un caso limite
che non puo cancellare la differenza di principio che c’é tra una forma di interroga-
zione filosofica orientata all'idea di Dio e una orientata alla religione. Questi due
oggetti sono differenti e da essi conseguono anche problemi metodologici assoluta-
mente diversi per le due discipline a loro dedicate. Cosi, per esempio, il problema
dell’'accesso al rispettivo oggetto si presenta, per la teologia filosofica, in modo total-
mente diverso da come si presenta per la filosofia della religione - con tutte le con-
seguenze che ne derivano».” Ora, in un’epoca in cui, soprattutto nella temperie filo-
sofico-analitica, 'investigazione sulla plausibilita razionale del teismo, magari de-
purato - sotto le forme di una rinnovata teologia razionale o di un altrettanto rin-
novato teismo speculativo - da qualsivoglia riferimento confessionale, sembra in-
contrare una congiuntura particolarmente favorevole e foriera di sviluppi filosofi-
camente rilevanti e promettenti,” non c’é¢ dubbio che un’affermazione come questa
di Jaeschke potrebbe suscitare piu di un’obiezione o di una perplessita. Nondimeno,
ci pare che quanto in essa contenuto come monito per una concentrazione della fi-
losofia della religione sul suo oggetto, sulla sua ‘res’, ossia sul ‘religioso’ in quanto

tale, possa utilmente essere preso in considerazione come ‘idea regolativa’.

'W. JAESCHKE, Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti, in F. GHIA, G.
GHIA (eds.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive, «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp.
859-875: p. 860. Naturalmente, I’allusione di Jaeschke alla filosofia della religione he-
geliana come «teologia filosofica» si legittima per il far culminare da parte del filosofo
di Stoccarda ’evoluzione delle singole religioni storiche nel concetto del Dio cristiano
che, nella circuminsessione ipostatica della «trinita immanente», rappresenta al
sommo grado cio che per lui & la religione in sé, ossia «autocoscienza dello spirito»

(Selbstbewuftsein des Geistes).

8 Cfr. A. AGUTI, Morale e religione. Per una visione teistica, Morcelliana, Brescia
2021. Dello stesso, si veda anche Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, La Scuola,

Brescia 2014.

ISSN 2385-216X



8 | EDITORIALE

3) In terzo luogo, la filosofia della religione non é una teologia, né si esaurisce in essa,
nella misura in cui quest’ultima non si percepisca come una forma peculiare di in-
terrogazione filosofica, ma piuttosto come esplicazione ed esposizione scientifica dei
testi, del concetto dottrinale, della storia, delle forme istituzionali e della prassi cul-

tuale di una religione particolare e storica, codificata in dogmi, riti e liturgie.

4) Infine, la filosofia della religione non si esaurisce in una scienza empirica delle reli-
gioni, né intesa come fenomenologia della religione, né come storia delle religioni, in
quanto da esse si differenzia in maniera sostanziale per il metodo: diversamente
dalla fenomenologia della religione, la filosofia della religione, infatti, non mira a
una presentazione complessiva e adeguata del quadro fenomenologico del religioso
e, diversamente dalla storia delle religioni, non mira alla descrizione, storiografica-
mente conforme, di una religione o, tendenzialmente, della totalita delle religioni. La
filosofia della religione ha certamente l'onere di prendere estremamente sul serio la
conoscenza dacquisita per queste vie, tuttavia, in quanto filosofia, ha nel contempo
anche il dovere di far sempre emergere, come elemento previo rispetto alla ricerca

empirica, che cosa la religione ¢, ovvero quale ne sia l'essenza.

kkk

Dal quadro fin qui delineato, emerge - ci pare - con chiarezza che, pur a fronte della
multivocita prospettica della sua conformazione, la filosofia della religione reclama con forza
una sua autonomia, specificita e peculiarita rispetto alle varie ‘filosofie speciali’; una autono-
mia che non pud non tradursi nel fecondo, e per essa irrinunciabile, intreccio tra teoresi e sto-
ria, ovvero nella gia evocata tensione irriducibile tra la dimensione regolativa (e non mai co-
stitutiva) implicita in una delineazione sull’essenza della religione e la dimensione storico-pra-
tica che non puo non muovere, per la determinazione dell’essenza, dall’analisi e dal confronto
con le forme di manifestazione del religioso fattualmente esistenti e attive. Da cio, l'importanza
non solo sociologicamente rilevante, ma anche e soprattutto filosoficamente decisiva, della evi-
denziazione del nesso tra filosofia della religione e dialogo interreligioso, alla cui localizzazione
storico-concettuale ¢ dedicato il ‘Focus’ di questo numero di «Rosmini Studies», raccogliendo,
opportunamente rielaborati e integrati, alcuni dei contributi presentati al convegno della As-

sociazione Italiana di Filosofia della Religione tenutosi a Genova nel 2019.

ISSN 2385-216X



PROSPETTIVE DI FILOSOFIA DELLA RELIGIONE | 9

Occorre notare che il panorama filosofico italiano ha rappresentato, in modo partico-
lare nel XX secolo, uno scenario particolarmente favorevole per la sistematizzazione della filo-
sofia della religione in quanto disciplina autonoma,” come si pud cogliere, anche ‘ad oculos’,
passando velocemente in rassegna, e senza pretesa alcuna di completezza, alcune tra le diverse
vie tracciate dalle varie ‘scuole’: dalla scuola ‘genovese’ (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto),
caratterizzata da un marcato impianto trascendentale volto a delineare, attraverso la figura
di un ‘apriori religioso’, i tratti di un ‘pensiero religioso liberale’, alla scuola ‘urbinate’ (Italo
Mancini), che oppone alla pretesa di esaustivita della filosofia religiosa la fondazione di una
epistemologia teologica basata sulla nozione di ‘apriori divino’; dalla scuola ‘bolognese’ (Teo-
dorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), che, con accentuata ispirazione ‘neo-bonaventu-
riana’, enfatizza il campo di tensione dialetticamente fecondo tra la religione come fenomeno
universalmente umano e la fede cristiana ontologicamente interpretata, alla scuola ‘pisana’
(Antonio Carlini, Vittorio Sainati) che, muovendo da una reinterpretazione dei motivi ispira-
tori della metafisica classica, elabora, ermeneuticamente, una ‘critica della ragione teologica’;
dalla scuola ‘torinese’ (Luigi Pareyson), che prospetta un’ermeneutica del religioso come onto-
logia della liberta al cospetto della scandalo del male e della sofferenza, alla scuola ‘romana’
(Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), che, a partire da un’analisi esistenzialistica e fenome-
nologica, si sforza di delineare la valenza incoercibilmente storica della filosofia della religione

come disciplina a sé stante.

In conclusione, non si pud non notare come la valenza pluriprospettivistica dei vari e
singoli accostamenti filosofici alla problematica del religioso vada dunque di pari passo con il
pluriprospettivismo valoriale e culturale che connota sempre piu, e in maniera eminente, la
contemporanea ‘societa del disincanto’.” Infatti, come ha opportunamente rilevato Gunter
Scholtz, «le moderne scienze dello spirito non sono in alcun modo disgiungibili da una cultura
pluralistica e dalla consapevolezza della multiformita delle culture, anzi esse hanno in cio il
loro fondamento ed esigono un tale pluralismo. E questo non ¢ una loro macchia, ma un loro

pregio: esse lavorano contro lottusita di chi ritiene che non si possa o non si debba valicare i

¥ Cfr. 0. BRINO, Autocoscienza e invocazione. Confronti filosofico-religiosi nell’Italia

del Novecento, Universita degli Studi di Trento, Trento 2020.

2 Ccfr. F.W. GRAF, Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der modernen Kultur, Beck,
Miinchen 20072.

ISSN 2385-216X



10 | EDITORIALE

confini delle proprie modalita concettuali. Il confronto e la contrapposizione con cid che é
estraneo non implicano in prima battuta la relativizzazione delle norme vigenti, ma seguono
anche loro una norma etica. E nel riconoscimento del pluralismo sono implicite delle norme. In

alcun modo il pluralismo significa “anything goes”».”

(f.g.)

2L G. ScHOLTZ, Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbediirfnis. Zu
Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11-
12.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 11-20 J
7 Z the
Sewspectives

plitesepliy of FReligior

“Don’t worry, you will not lose the religion of your fathers. Pure reason does not un-
dermine religion, but rather its distortions. You will lose your prejudices and keep religion.
The more you approach it in the light of reason, the more it will have a lasting and solid foun-
dation in the future. Since intellect is compatible with religion, it will become holy and a need
of mankind. But if you go into conflict with it, posterity more wisely - thanks to its gradual
progress, which with all your usurpatory power you are unable to hinder - will one day look
at your names with the same contempt with which today it dubs the names of the Torquemada,

]

the Embser and all the ‘Pfaffen’ who, once upon a time, exercised your role.

It is 1788, in the aftermath of the infamous ‘Edict of Religion’ of the Prussian Minister
of Culture, Johann Christoph von Wéllner - which, as is well known, was destined to put a not
exactly intrepid Immanuel Kant in ambush - when Andreas Riem publishes his polemical little
writing ‘Uber Aufklirung,” now available in a valuable Italian version, edited by Hagar Spano.’
In it, Riem - who the year before, six years after the death of Gotthold Ephraim Lessing, had
published, under the pseudonym Christoph August Schmidt, a review, from the ‘Nachlaf$’ of

the Saxon philosopher and playwright of as yet unpublished fragments of Hermann Samuel

U A. RiEM, Uber Aufkldrung. Ob sie dem Staate - der Religion - oder iiberhaupt gefihr-
lich sey, oder seyn kénne? Ein Wort zur Beherzigung fiir Regenten, Staatsminner und Prie-

ster, Berlin 1788, 19-20.

2Ip., Sull’illuminismo. Se sia, o possa divenire, pericoloso per lo Stato, per la religione
o0 in generale. Una parola per governanti, uomini politici e preti, di cui far tesoro, edited by

H. SpaNo, Preface by D. KEMPER, Rubbettino, Soveria Mannelli 2020

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12| EDITORIAL

Reimarus -° offers, in the peculiar form of a ‘Streitschrift,” a one-off polemic writing, a sort of
‘Pliddoyer,” a defensive speech in favour of the prerogatives of the Enlightenment against all
the treacherous attacks against it. It is therefore, in all respects, a chapter of that which, with
particular reference to the orientalist and historical-critical exegete Johann Gottfried Eich-

”* a meta-reflection of the

horn, has been effectively defined as the “Forgotten Enlightenment,
Enlightenment on itself (‘Aufklirung tiber Aufklidrung’), on the values and limits of a historical

climate, which, at the same time, aspires to present itself as a category of the spirit.

Hence the vibrant emphasis and the passionate appeal for a ‘Religion nach der Aufkld-
rung,’ a ‘religion according to the Enlightenment,’ at the centre of which to place, in the words
of Dilthey, an ‘idealism of freedom’ based on the famous hermeneutic distinction, brought to
honour by Lessing, but, on closer inspection, also present in Voltaire’s ‘Catechism of the Gar-
dener,” within the ‘religion of Christ.” In other words, the religion that Jesus Christ, as a man,
recognised and professed, and that every woman and every man can, generally speaking, have
in common with Him, and the ‘Christian religion,’ that is, the religion that accepts, as dogmatic
truth, that Jesus was more than just a man. Indeed, he was Christ, which therefore makes Him,

in the light of this inalienable premise, the object of His own veneration.

The methodological scope of this hermeneutic distinction can indeed be extended be-

yond the confines of Christianity and applied to every founder of religion.’

kkk

The relationship of religion with the Enlightenment (intended, therefore, as a category

of the spirit) has no choice but to present itself as an essentially open problem. On the one

3 Cfr. C.A. ScuMminT (ed.), Ubrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbiittischen Frag-
mentisten. Ein Nachlaf von Gotthold Ephraim Lessing, reprint Ausgabe 1787, Wentworth
Press, Marrickville NSW 2018, in which we see the introduction by Fausto Parente to
H.S. REIMARUS, I frammenti dell’Anonimo di Wolfenbiittel pubblicati da G.E. Lessing, edited

by F. PARENTE, Bibliopolis, Naples 1977, p. 59.

*Cfr. G. D’ALESSANDRO, L’illuminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752-

1827) e il suo tempo, Liguori, Naples 2000.

5 Cfr. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo I'Illuminismo, Le Lettere, Flo-

rence 2020.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION | 13

hand, it is obviously a question of dealing historiographically with the distrust of the Enlight-
enment towards dogmatically established and institutionalised religion, often seen as one of
the main architects of man’s persistence in his guilty ‘state of minority.” On the other hand,
however, it is a question of dealing historiographically with the mistrust of the dogmatically
established and institutionalised religion towards a climate of thought that seems, not without

‘Pelagian’ arrogance, to want to rely solely on human strength.”

In reality, it is a question, (as is evident), of a mutual distrust that has seen - and still
sees — many attempts to get closer; among them all, perhaps the most paradigmatic example
remains that of the relationship, albeit at a distance, between Friedrich Schleiermacher and
Wilhelm von Humboldt.’ It is in fact to the latter that, in all probability, the former thinks of
the prototype of the “Gebildeten unter den Verdchtern der Religion” to which, as we know, his
famous ‘Discourses’ of 1799 are addressed; a certain von Humboldt, however, who - even if, in
his own sonnet of 1815, confessed, - and not without a degree of satisfaction, with his own
“gewdhlte Einsamkeit” (“chosen solitude”), that he was “ein armer heidnischer Mann Der die
Kirchen nicht leiden kann” (“A poor pagan man who cannot suffer the Churches”) - still had
to recognise the presence in himself of the “nostalgia for something unattainable,” the attrac-
tion towards an “Infinity that can never be possessed and grasped.” He was thereby adhering
to that conception of the ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconceivability, or elusiveness, of God)
which is, as is well known, one of the philosophical-religious ‘topoi’ of the ‘Goethezeit.” Even
more so, however, the unsuspected closeness between Schleiermacher and Humboldt in many
respects is revealed when the latter, in the heart of a discussion on the relationship between

religion and poetry, affirms that “all the great tragedies of antiquity and modern age are based

¢ Cfr. V. MATHIEU, L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini, in P. PELLEGRINO (ed.),
Rosmini e I'llluminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas-Spes,

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.

7 Cfr. E. TROELTSCH, Il significato della storicita di Gesu per la fede, in ID., Religione
Storia Metafisica, edited by S. SORRENTINO, Libreria Dante & Descartes, Naples 1997, pp.
347-385.

8 Cfr. G. MORETTO, Umanita e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt,

in Ip., Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155-193.

°W. v. HUMBOLDT, Briefe an Johanna Motherby, Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.

ISSN 2385-216X



14 | EDITORIAL

on the conception of the dependence of the finite man on an infinite power.”" He is thus echo-
ing the notion of the ‘schlechhtinnige Abhdngigkeit’ (‘absolute dependence’) rendered by the

Schleiermacher of the ‘Glaubenslehre,’ the original reason for the birth of religion. ™

Fofok

Now, as we know, the Schleiermacherian notion of ‘absolute dependence’ was destined
to be met with both simple and banal irony, (with the help of the famous ‘argumentum e cane’)
of Hegel's ‘Vorrede’ to Hinrichs’ Philosophy of Religion, all centred on the antithesis between
the ‘animal’ tapping of the divine, typical of the “natural man,” and the ‘pneumatic’ tapping
of revelation, typical instead of the “spiritual man.”” Such a distinction, due to its ideal-typi-
cal universality, was also evidently aimed at affirming itself as a hermeneutic key to under-
standing the general approach given each time to the problem of a philosophy of religion: in
other words, must the philosophy of religion examine the possibilities of an objective knowa-
bility of the divine, that is, to produce knowledge, preceding (as in the case of Thomas Aquinas)
or surpassing (as in the case of Hegel) theology? Or, by following the seductions of negative
theology, must it start from the assumption of the unknowability and ‘elusiveness’ of the idea
of God and be ready to follow the germination of intuition and the religious sense in the depths

of the individual soul (this, for example, is the case of those who are religious a priori and the

W p., Uber das Verhdltnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung, in
Gesammelte Schriften, hrsg. v. C. BRANDES, Ausgabe der Preuischer Akademie der Wis-

senschaften, Berlin 1841-52, Bd. VII, p. 658.

" Cfr. G. SCHOLTZ, Religione come dipendenza. La genesi di un concetto fondamentale
della filosofia della religione, in D. VENTURELLI, R. CELADA BALLANTI, G. CuNico (eds.), Etica,
Religione e Storia. Studi in memoria di Giovanni Moretto, Il melangolo, Genoa 2007, pp. 93-

114.

2 Cfr. G.W.F. HEGEL, Preface to Hinrichs’ “Religion in Its Internal Relationship to Sys-
tematic Knowledge”, in Hegel, Hinrichs, and Schleiermacher on Feeling and Reason in Religion.
The Texts of their 1821-22 debate, edited by E. voN DER LUFT, Mellen Press, Lewiston-New
York-Lampeter 1984, p. 122-124.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION | 15

‘liberal religious thought’ of those such as Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleierma-
cher and Troeltsch)?"” Or, indeed, must we recognise, as decreed by Karl Barth, the anthropo-
morphic arrogance inherent in the philosophical will to reflect on religion which would re-
place, for the divine reality presented to us by revelation, an image (‘Bild’) of God, constructed
for our use and consumption, so that instead of the ‘Gottesdienst’ (‘divine service’) to which
one is introduced by faith, religion would rather introduce a ‘Gétzendienst’ (‘idolatrous ser-

vice’) "

Antonio Rosmini, despite the eclectic multiformity of his production, certainly cannot
be said to have made an explicit contribution to the foundation of a philosophy of religion, (his
being, rather, a Christian philosophy innervated by a pregnant ontological-Trinitarian syn-
thesis). He does, however, represent a symptomatic case of how the three aforementioned
tendencies can - although not without encountering aporetic problems - peacefully coexist
within a unitary perspective. Rosmini expected the objective knowability of the divine to be
capable of producing knowledge, mainly with his great project of “Theosophy’ - an unfinished
project, and therefore, as such, a real ‘Lebenswerk’ -; in that very singular essay entitled ‘Of
the divine in nature,” the Roveretan approached the idea of ‘religious a priori,” in other words,
the universal recognition, in the ideal being, of something immediately divine, whatever the
name (God, JHWH, Allah etc.) with whom such a presentiment of the divine was then, histori-
cally, objectified; and finally, in the ‘Theodicy,” Rosmini did not fail to emphasise, in this fore-
runner to Barth, the infinite qualitative distance between man and God, a distance, however,
destined not to translate into quietistic fatalism, but to reclaim a parte hominis, an inexhaust-

ible concentration of worldly ethical efforts.

kKK

In general, in the aforementioned antithesis between the a priori intuition of the ‘nat-
ural’ man and the knowledge, mediated by revelation, of the ‘spiritual’ man, one can grasp,
and trace, the presence of another, much more radical antithesis: that is, between an approach

aimed at seeing in the intuition of the religious a ‘prius,” both in the temporal and substantial

3 Cfr. R. CELADA BALLANTI, Pensiero religioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive,

Morcelliana, Brescia 2009.

1 Cfr. K. BARTH, Church Dogmatics, 1.2, T. & T. Clark, Edinburgh/Scotland 1963.

ISSN 2385-216X



16 | EDITORIAL

sense, with respect to the historicisations of dogmatics and revealed forms, and an approach
that instead places the starting point for any reflection on the divine in the scriptural canoni-
sation and dogmatic of revelation and faith. This is the antithesis synthesised by Karl Jaspers
in the famous debate with Bultmann on demythisation, with the conceptual couple ‘Liberali-
tdt/Orthodoxie’: “The dividing element par excellence between ‘Liberalitit’ and orthodoxy
concerns one’s position on the idea of revelation. Whether God is localised in space and time,
just once or in a sequence of acts, manifested here and now directly, represents a faith that

fixes God in an objectivity in the world. [...] ‘Liberalitdt’ does not believe in such a revelation.””

Whatever position one wants to assume in this antithesis, it remains incontrovertible
that, due to the multiplicity of problems, perspectives, resolutive principles and methods that
characterise it, it is very difficult to understand, today, the philosophy of religion as a univocal
field. Rather, it presents itself as a ‘discipline in fragments,’ a terrain of dialectical encounters

(and sometimes even clashes) - and, precisely and for this reason, productive.’

One can, however, try, by following a fruitful indication by Walter Jaeschke," to focus,
‘via negationis’, on at least four areas in which the philosophy of religion, 'iuxta naturam
suam', does not end, thus highlighting the potentially infinite inexhaustibility of this disci-

pline.
Let us look briefly, at the details of these four areas:

1 First of all, the philosophy of religion is not simply a religious philosophy, since it is
not based on confessional convictions (therefore it is not ‘Christian,” ‘Jewish,” ‘Is-
lamic’ philosophy, etc.), but rather it is that form of questioning philosophy, the ob-

Jject of which is, in fact, religion as a universal dimension.

15 K. JASPERS, R. BULTMANN, Il problema della demitizzazione, edited by R. CELADA BAL-

LANTI, Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.

16 Cfr. R. SCHAEFFLER, Phdnomenologie der Religion. Grundziige ihrer Fragestellungen,

Alber Freiburg/Miinchen 2017.

7 Cfr. W. JAESCHKE, a.v. «Religionsphilosophie», in J. RITTER, K. GRUNDER (eds.), Hi-

storisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION | 17

2 Secondly, the philosophy of religion is not only about a philosophical theology, be-
cause its object is not ‘God,” even if it were the ‘God of the philosophers.’ But, if any-
thing, the ‘space’ from that figure of a (possibly) inhabited God, or indeed, ‘religion
initself’: “certainly, under certain systematic conditions,” as Walter Jaeschke points
out, “the philosophy of religion and philosophical theology can come together to the
point that the philosophy of religion itself becomes a particular field of philosophical
theology - as, for example, in Hegel’s system. This, however, is an extreme case that
cannot erase the difference in principle that exists between a form of philosophical
questioning oriented to the idea of God and one oriented to religion. These two ob-
jects are different and from them completely different methodological problems also
derive for the two disciplines dedicated to them. Thus, for example, the problem of
access to the respective object presents itself, for philosophical theology, in a totally
different way from the way in which it presents itself for the philosophy of religion
- with all the ensuing consequences.”” Now, in an era in which, especially in the
philosophical-analytical climate, the investigation into the rational plausibility of
theism, possibly somewhat purified - under the forms of a renewed rational theology
or an equally renewed speculative theism - of any confessional reference, seems to
encounter a particularly favourable conjuncture and to herald philosophically rele-
vant and promising developments.” There is no doubt that a statement such as this
by Jaeschke might arouse more than one objection or perplexity. Nonetheless, it

seems to us that what it contains as a warning for a concentration of the philosophy

8 W. JAESCHKE, Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti, in F. GHIA, G.
GHIA (eds.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive, «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp.
859-875: p. 860. Naturally, Jaeschke’s allusion to the Hegelian philosophy of religion as
“philosophical theology” is legitimised by the culmination of the evolution of the in-
dividual historical religions by the philosopher of Stuttgart in the concept of the Chris-
tian God who, in the hypostatic circuminsession of the “immanent trinity,” represents
to the highest degree what religion in itself is for him, that is, “self-awareness of the

spirit” (SelbstbewuRtsein des Geistes).

¥ Cfr. A. AGUTI, Morale e religione. Per una visione teistica, Morcelliana, Brescia
2021. From the same, see also Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, La Scuola,

Brescia 2014.

ISSN 2385-216X



18 | EDITORIAL

of religion on its object, on its ‘res’, that is, on the ‘religious’ as such, might usefully

be taken into consideration as a ‘regulatory idea.’

3 Thirdly, the philosophy of religion is not a theology, nor is it exhausted in it, insofar
as the latter is not perceived as a peculiar form of philosophical questioning, but
rather as a scientific explanation and exposition of the texts, of the doctrinal con-
cept, of the history, of the institutional forms and of the cultic practice of a particu-

lar and historical religion, codified in dogmas, rites and liturgies.

4  Finally, the philosophy of religion is not merely an empirical science of religions,
neither is it intended as a phenomenology of religion, nor as a history of religions,
as it differs substantially from them by the very nature of its method: unlike the
phenomenology of religion, the philosophy of religion, does not in fact aim at an
overall and adequate presentation of the phenomenological framework of the reli-
gious. And, unlike the history of religions, neither does it aim at the historiograph-
ically consistent description of a religion or, basically, of the totality of religions. The
philosophy of religion certainly has the onerous task of taking the knowledge ac-
quired in these ways extremely seriously. However, as a philosophy, it also has the
duty to always simultaneously bring out, as an element prior to empirical research,

what religion it is, or what its essence is.

kkk

From the picture outlined so far, it appears - we think - with clarity that, even in the
face of the perspective multi-vocality of its conformation, the philosophy of religion strongly
claims its autonomy, specificity and peculiarity with respect to the various ‘special philoso-
phies:” an autonomy that cannot fail to translate into the fruitful. And, indispensable for this
autonomy is the intertwining between theory and history, or in the already mentioned irre-
ducible tension between the regulatory (and never constitutive) dimension implicit in a delin-
eation on the essence of religion and the historical dimension - a practice that cannot fail to
move, for the determination of its essence, from the analysis and comparison with the actual
and active forms of manifestation of the religious. Hence, the importance not only sociologi-
cally relevant, but also and above all philosophically decisive, of highlighting the connection
between philosophy of religion and interreligious dialogue, to whose historical-conceptual lo-

calisation the ‘Focus’ of this issue of “Rosmini Studies” is dedicated, collecting, appropriately

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES OF THE PHILOSOPHY OF RELIGION | 19

reworked and integrated, some of the contributions presented at the conference of the Italian

Association of Philosophy of Religion held in Genoa in 2019.

It should be noted that the Italian philosophical panorama represented, especially in
the twentieth century, a particularly favourable scenario for the systematisation of the phi-
losophy of religion as an autonomous discipline,” as can be seen, even ‘ad oculos,” by quickly
reviewing, and without any pretence of completeness, some of the different paths traced by
the various ‘schools’: from the ‘Genoese’ school (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto), char-
acterised by a marked transcendental structure aimed at delineating, through the figure of a
‘religious a priori,” the traits of a ‘liberal religious thought,” to the ‘Urbino’ school (Italo
Mancini), which opposes the claim of the exhaustiveness of religious philosophy with the foun-
dation of a theological epistemology based on the notion of ‘divine a priori.” Then there is the
‘Bolognese’ school (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), which, with accentuated
‘neo-Bonaventurian’ inspiration, emphasises the dialectically fertile field of tension between
religion as a universally human phenomenon and the ontologically interpreted Christian faith,
while in the Pisan school (Antonio Carlini, Vittorio Sainati) which, starting from a reinterpre-
tation of the inspiring motifs of classical metaphysics, hermeneutically elaborates a ‘critique
of theological reason.” And finally, the ‘Turin’ school (Luigi Pareyson), which proposes a her-
meneutic of the religious as an ontology of freedom in the face of the scandal of evil and suf-
fering, to the ‘Roman’ school (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), which, starting from an
existentialistic and phenomenological analysis, endeavours to delineate the incoercible histor-

ical value of the philosophy of religion as a discipline in its own right.

In conclusion, one cannot fail to notice how the multi-perspective value of the various
and individual philosophical approaches to the problem of the religious therefore goes hand in
hand with the multi-perspectivism of values and culture that increasingly, and eminently con-
notes, the contemporary ‘society of disenchantment.”” In fact, as Gunter Scholtz rightly
pointed out, “the modern sciences of the spirit are in no way separable from a pluralistic cul-

ture and from the awareness of the multiformity of cultures. On the contrary, they have their

2 cfr. 0. BRINO, Autocoscienza e invocazione. Confronti filosofico-religiosi nell’Italia

del Novecento, Trento University, Trento 2020.

2 Cfr. F.W. GRAF, Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der modernen Kultur, Beck,
Munich 20072.

ISSN 2385-216X



20 | EDITORIAL

foundation in this and require such pluralism. And this is not to their detriment, but indeed,
to their merit: they work against the obtuseness of those who believe that one cannot or should
not cross the boundaries of their own conceptual modalities. The comparison and contrast with
what is extraneous does not imply in the first instance the relativisation of the current norms,
but also follows an ethical norm. And norms are implicit in the recognition of pluralism. In no

way does pluralism mean ‘anything goes’.””

(f.g.)

2 G. ScHOLTz, Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbediirfnis. Zu
Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11-
12.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 21-31 J

Religiorns plidtasapliisclie
Tevspefetivern

»Die Religion eurer Viter werdet ihr nicht verliehren; darum seyd unbesorgt. Die reine
Vernunft untergrdbt nicht die Religion, sondern ihre Auswiichse. Ihr werdet Vorurtheile ver-
liehren, und die Religion behalten. Sie wird, je mehr ihr sie dem Lichte der Vernunft nihert, so
viel dauerhafter und fester fiir die Zukunft gegriindet. Sie wird, da der Verstand ihr beypflich-
tet, keine Anflle von ihm befiirchten diirfen, und wenn er ihre Stiitze ist, dem Menschenge-
schlechte Bediirfnif3, und heilig werden. Setzet ihr euch aber derselben entgegen; so wird die
kliigere Nachwelt, durch die allmdhlige Fortschritte derselben, die ihr mit aller eurer usurpir-
ten Macht nicht hindern konnet, auf eure Namen einstens mit der Verachtung herabsehen,
womit sie die Namen der Torquemadas, der Embser, und aller Pfaffen brandmarkt, die einstens

eure Rolle spielten.!

1788: Am Vorabend des bertichtigten Religionsedikts des preufSischen Kultusministers
Johann Christoph von Wéllner - das bekanntlich einen nicht wirklich furchtlosen Immanuel
Kant in einige Bedrdngnis bringen sollte -, publiziert Andreas Riem die polemische kleine
Schrift Uber Aufklirung (die jetzt auch auf Italienisch zur Verfiigung steht in einer wertvollen,
von Hagar Spano herausgegebenen Edition).” In ihr bietet Riem - der im Jahr zuvor, sechs
Jahre nach dem Tod von Gotthold Ephraim Lessing, unter dem Pseudonym Christoph August

Schmidt aus dem Nachlass des sdchsischen Philosophen und Dramaturgen eine Sammlung von

U A. RIEM, Uber Aufkldrung. Ob sie dem Staate - der Religion - oder iiberhaupt gefihr-
lich sey, oder seyn kdnne? Ein Wort zur Beherzigung fiir Regenten, Staatsmdnner und Priester,

Berlin 1788, 19-20.

2 DERS., Sull’illuminismo. Se sia, o possa divenire, pericoloso per lo Stato, per la reli-
gione o in generale. Una parola per governanti, uomini politici e preti, di cui far tesoro, hrsg.

von H. SPANO, Vorwort von D. KEMPER, Soveria Mannelli: Rubbettino 2020

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22| EDITORIAL

noch unverdffentlichten Fragmenten von Hermann Samuel Reimarus zum Druck gegeben
hatte’ - in der charakteristischen Form einer ,,Streitschrift” eine Art Plddoyer zugunsten des
hoheren Rechts der Aufklirung gegentiber all den hinterhdltigen Angriffen, die gegen sie ins
Werk gesetzt wurden. Es handelt sich also, aufs Ganze gesehen, um ein Kapitel dessen, was
man - mit Bezugnahme insbesondere auf den Orientalisten und historisch-kritischen Exegeten
Johann Gottfried Eichhorn - wirkungsvoll als die ,,vergessene Aufklarung* bezeichnet hat:
eine Meta-Reflexion der Aufkldrung iiber sich selbst (,, Aufkldrung iiber Aufklirung®), iiber die
Vorziige und die Grenzen einer historischen Grof3wetterlage, die sich gleichzeitig auch als Ka-

tegorie des Geistes zu prdsentieren strebt.

Von daher also die energische Betonung und der leidenschaftliche Ruf nach einer ,,Re-
ligion gemdf3 bzw. nach der Aufklidrung®, in deren Mittelpunkt, um es mit Dilthey zu sagen,
ein ,Idealismus der Freiheit* stehen soll, der sich wiederum griindet auf die - von Lessing zu
Ehren gebrachte, aber bei Licht besehen auch in Voltaires ,, Katechismus des Gdrtners* zu fin-
dende - beriihmte hermeneutische Unterscheidung zwischen der ,,Religion Christi®, also der-
jenigen Religion, die Jesus Christus als Mensch sich zu eigen gemacht und bekannt hat und die
jeder Mensch in ihren wesentlichen Ziigen mit ihm gemeinsam haben kann, und der ,,christli-
chen Religion®, also derjenigen Religion, die als dogmatische Wahrheit annimmt, dass Jesus
mehr gewesen sei als ein Mensch, namlich der Christus, und die ihn deshalb im Lichte dieser

unverzichtbaren Voraussetzung zum Gegenstand ihrer Verehrung macht.

Diese hermeneutische Unterscheidung kann jedoch in ihrer methodologischen Trag-
weite auch iiber die Grenzen des Christentums hinaus erweitert und auf jeglichen Religions-

griinder angewandt werden.’

*Vgl. C.A. ScuMIDT (Hrsg.), Ubrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbiittischen
Fragmentisten. Ein Nachlaf$ von Gotthold Ephraim Lessing, Nachdruck der Ausgabe von
1787, Marrickville (New South Wales): Wentworth Press 2018; vgl. dazu die Einfiithrung
von Fausto Parente zu H.S. REIMARUS, I frammenti dell’Anonimo di Wolfenbiittel pubblicati

da G. E. Lessing, hrsg. von F. PARENTE, Napoli: Bibliopolis 1977, 59.

1Vgl. G. D’ALESSANDRO, L’illuminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752-

1827) e il suo tempo, Napoli: Liguori 2000.

*Vgl. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo I'Illuminismo, Firenze: Le Let-

tere 2020.

ISSN 2385-216X



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN | 23

Fofok

Das Verhidltnis der Religion zur Aufklidrung (hier also verstanden als Kategorie des
Geistes) kann sich nur als ein wesenhaft offenes Problem darstellen. Auf der einen Seite geht
es natiirlich darum, sich mit dem Misstrauen der Aufklirung gegeniiber der dogmatisch ver-
fassten und institutionalisierten Religion, die oft als einer der hauptsdchlichen Faktoren dafiir
angesehen wird, dass der Mensch in seinem schuldhaften ,,Zustand der Unmiindigkeit* bleibt,
historiografisch auseinanderzusetzen;® auf der anderen Seite geht es jedoch auch darum, sich
historiografisch mit dem Misstrauen der dogmatisch verfassten und institutionalisierten Re-
ligion gegeniiber einer denkerischen Atmosphdre auseinanderzusetzen, die ihr Vertrauen,
nicht ohne ,,pelagianische“ Uberheblichkeit, einzig und allein auf die Krdfte des Menschen zu

setzen scheint.’

Eigentlich handelt es sich dabei (wie es offensichtlich zu sein scheint) um ein gegen-
seitiges Misstrauen, das zahlreiche Ausgleichsversuche erfahren hat (und erfdhrt). Unter all
diesen bleibt das vielleicht am meisten paradigmatische Beispiel das des Verhltnisses im Ab-
stand zwischen Friedrich Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt.® Ersterer denkt ndmlich
aller Wahrscheinlichkeit nach an den Letzteren als den Prototypen der ,,Gebildeten unter den
Verdchtern der Religion®, an die bekanntlich seine beriihmten Reden von 1799 gerichtet sind:
allerdings an einen von Humboldt, der, auch wenn er in einem Sonett von 1815, nicht ohne ein
gewisses Behagen an seiner ,,gewdhlten Einsamkeit”, bekannte, er sei ,,ein armer heidnischer
Mann / Der die Kirchen nicht leiden kann*, dennoch anerkennen musste, dass es in ihm eine
»Sehnsucht nach etwas Unerreichbarem® gab, das Angezogenwerden durch ein ,,Unendli-

ches®, ,,das nie besessen und nie gefafst werden kann*,” und der damit auch jener Auffassung

®Vgl. V. MATHIEU, L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini, in P. PELLEGRINO
(Hrsg.), Rosmini e U'Illuminismo. Atti del XXI Corso della “Cattedra Rosmini”, Stresa/Milazzo:

Sodalitas-Spes 1988, 81-92.

7Vgl. E. TROELTSCH, Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu fiir den Glauben, Tiibin-
gen: Mohr 1911.

8Vgl. G. MORETTO, Umanita e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt,

in: DERS., Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Brescia: Morcelliana 1997, 155-193.

°W. v. HUMBOLDT, Briefe an Johanna Motherby, Leipzig: Brockhaus 1893, 54.

ISSN 2385-216X



24 | EDITORIAL

der ,,Unbegreiflichkeit Gottes“ anhing, die bekanntlich zu den philosophisch-religidsen ,,To-
poi* der Goethezeit gehdrt. Und noch mehr kommt die in vielerlei Hinsicht unvermutete Nihe
zwischen Schleiermacher und Humboldt zum Vorschein, wenn dieser im Kern einer Abhand-
lung tiber den Zusammenhang von Religion und Dichtung zu der Feststellung gelangt: ,,Alle
grossen Trauerspiele des Alterthums und der neueren Zeit beruhen auf der Vorstellung der
Abhdngigkeit des endlichen Menschen von einer unendlichen Macht“" und so dem Begriff der
»Schlechthinnigen Abhdngigkeit”, der fiir den Schleiermacher der Glaubenslehre das ur-

spriingliche Motiv fiir die Entstehung der Religion ist, ein Echo verschafft."

Fofok

Nun war, wie man weif3, der Schleiermacher’sche Begriff der ,,schlechthinnigen Ab-
hingigkeit” dazu bestimmt, auf die ebenso wohlfeile wie banale Ironie Hegels (mithilfe des
beriihmten ,,argumentum e cane”) in der Vorrede zur Religionsphilosophie von Hinrichs zu
treffen, in deren Zentrum die Antithese steht zwischen dem ,,animalischen Zugang zum Gott-
lichen, wie es fiir den ,,natiirlichen Menschen* typisch ist, und dem ,, pneumatischen Zugang
der Offenbarung, die ihrerseits fiir den ,,geistlichen Menschen* typisch ist.” Eine solche Un-
terscheidung hatte durch ihre idealtypische Universalitit natiirlich die Tendenz, sich auch als
hermeneutischer Schliissel durchzusetzen fiir das Verstdndnis des allgemeinen Ansatzes, der
fiir das Problem einer Philosophie der Religion jeweils gewdhlt wurde: Soll die Philosophie der
Religion also die Mdglichkeiten einer objektivierbaren Erkennbarkeit priifen, mit anderen

Worten: ein Wissen hervorbringen, das der Theologie vorausgeht (wie etwa bei Thomas von

Y DERS., Uber das Verhdltnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung, in:
Gesammelte Schriften, hrsg. von C. BRANDES, Ausgabe der Preuflischen Akademie der Wissen-

schaften, Berlin 1841-52, Bd. 7, 656-660, hier 658.

' vgl. G. SCHOLTZ, Religione come dipendenza. La genesi di un concetto fondamentale
della filosofia della religione, in: D. VENTURELLI / R. CELADA BALLANTI / G. CUNIcO (Hrsg.),
Etica, Religione e Storia. Studi in memoria di Giovanni Moretto, Genova: Il melangolo 2007,

93-114.

2vgl. G. W. F. HEGEL, Vorrede zu Hinrichs’ Religionsphilosophie, in: DERS., Werke in
zwanzig Banden (Red. E. MOLDENHAUER und K. M. MicHEL), Bd. 11: Berliner Schriften 1818-
1831, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1970, 42-67, hier 57-58.

ISSN 2385-216X



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN | 25

Aquin) oder dariiber hinausgeht (wie etwa bei Hegel)? Oder soll sie, den Verlockungen der ne-
gativen Theologie folgend, von der Annahme der Unerkennbarkeit und ,,Unbegreiflichkeit“ der
Idee Gottes ausgehen und dem keimhaften Charakter der Intuition und des Sinnes fiir das Re-
ligiose im tiefsten Inneren des individuellen Geistes nachgehen (wie beispielsweise im Falle des
religiosen Apriori und des ,,liberalen religiosen Denkens® bei Autoren wie Nikolaus von Kues,
Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher und Troeltsch)?” Oder soll sie, noch einmal an-
ders, wie es Karl Barth dekretiert, die anthropomorphe Uberheblichkeit erkennen, die im phi-
losophischen Willen zum Nachdenken iiber die Religion liegt, eine Uberheblichkeit, welche die
gottliche Wirklichkeit, die uns durch die Offenbarung vor Augen gestellt wird, durch ein ,,Bild*
von Gott ersetze, das gemdfS unseren Zwecken und Bediirfnissen konstruiert sei, sodass die
Religion anstelle des ,,Gottesdienstes”, zu dem der Glaube angeleitet habe, vielmehr zu einem

,,Gotzendienst” anleite?"

Antonio Rosmini, von dem man, auch angesichts der eklektischen Vielgestaltigkeit sei-
nes literarischen Werkes, sicher nicht sagen kann, dass er einen ausdriicklichen Beitrag zur
Grundlegung einer Religionsphilosophie geleistet hdtte (denn seine Philosophie ist ja eher eine
christliche, die durch eine prdagnante Tendenz zu einer Synthese zwischen dem Ontologischen
und dem Trinitarischen geprdgt ist), ist dennoch ein symptomatisches Beispiel dafiir, wie die
drei angefiihrten Tendenzen - wenn auch nicht ohne in aporetische Problemkonstellationen
zu geraten - innerhalb einer einheitlichen Perspektive friedlich koexistieren kénnen. Um die
objektivierbare Erkennbarkeit des Gottlichen, die ein Wissen ermdglicht, hat sich Rosmini vor
allem in dem grofSen Projekt der Teosofia [Theosophie] bemiiht - einem unvollendeten Projekt,
das also als solches im strengen Sinne ein ,,Lebenswerk* ist; in dem ganz einzigartigen Essay
Del divino nella natura [Vom Géttlichen in der Natur] hat der Roveretaner sich der Idee eines
Jreligiésen Apriori“ angendhert, mit anderen Worten dem universalen Erkennen von etwas
unmittelbar Gottlichem im idealen Sein, wie auch immer der Name (Gott, JHWH, Allah usw.)
lauten mag, durch den eine solche Ahnung sich dann geschichtlich objektiviert hat; in der

Teodicea [Theodizee] schlieflich hat Rosmini es nicht versdumt - insofern ein echter Vorliufer

3 Vgl. R. CELADA BALLANTI, Pensiero religioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive,

Brescia: Morcelliana 2009.

4 vgl. K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1/2, Zollikon/Ziirich: Evangelischer
Verlag 1938, 329.

ISSN 2385-216X



26 | EDITORIAL

Barths -, die unendliche qualitative Distanz zwischen dem Menschen und Gott zu betonen, eine
Distanz allerdings, die nicht dazu bestimmt ist, in einen quietistischen Fatalismus zu miinden,
sondern dazu, a parte hominis zu einer unabldssigen Konzentration auf das ethische Bemiihen

in der Welt aufzurufen.

kKK

Ganz im Allgemeinen kann man in der zitierten Antithese zwischen der apriorischen
Einsicht des ,natiirlichen* Menschen und der durch die Offenbarung vermittelten Erkenntnis
des ,,geistlichen Menschen gewissermaf3en zwischen den Zeilen noch eine weitere und noch
viel radikalere Antithese erkennen: nimlich die zwischen einem Ansatz, der dazu tendiert, in
der Intuition des ReligiGsen ein ,,Prius” - sei es im zeitlichen, sei es substanziellen Sinne - zu
sehen gegeniiber den Vergeschichtlichungen der Dogmatiken und der offenbarten Gestalten,
und einem Ansatz, der stattdessen in der Kanonisierung der Offenbarung in heiligen Schriften
und dogmatischen Festlegungen den Ausgangspunkt fiir jedwedes Nachdenken tiber das Gott-
liche sieht. Es handelt sich dabei um die Antithese, die Karl Jaspers in der beriihmten Debatte
mit Bultmann tiber die Entmythologisierung mit dem Begriffspaar ,,Liberalitdt - Orthodoxie*
auf den Punkt gebracht hat: ,,Das schlechthin Trennende zwischen Liberalitdt und Orthodoxie
ist die Stellung zum Offenbarungsgedanken. DafS Gott sich lokalisiert an Ort und Zeit, einmalig
oder in einer Folge von Akten, sich hier und nur hier direkt offenbart habe, ist ein Glaube, der
in der Welt Gott zu einem Objektiven befestigt. [...] Diese Offenbarung wird in der Liberalitdt

«l5

nicht geglaubt.

Welche auch immer die Position sei, die man in dieser Antithese beziehen will - es
bleibt unbestreitbar, dass man wegen der Vielfalt an Problematiken, Perspektiven, Losungs-
prinzipien und Methoden, durch die sie geprdgt wird, grofSe Schwierigkeiten hdtte, die heutige

Religionsphilosophie als ein einheitliches Feld aufzufassen; denn sie stellt sich vielmehr als eine

5 K. JASPERS, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Entmythologisierung, in: K. JA-
SPERS / R. BULTMANN, Die Frage der Entmythologisierung, Miinchen: Piper 1954, 5-55, hier
41.

ISSN 2385-216X



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN | 27

,»Disziplin in Fragmenten® dar, als ein Raum fiir dialektische Begegnungen (und bisweilen

auch Auseinandersetzungen) - und gerade auch deswegen als eine produktive Disziplin."*

Man kann dennoch, einer fruchtbaren Anregung von Walter Jaeschke folgend,"” via
negationis mindestens vier Bereiche namhaft machen, in die die Religionsphilosophie sich
iuxta naturam suam nicht auflosen ldsst - dadurch zugleich die potenziell unendliche ,,Uner-

schopflichkeit* dieser Disziplin unter Beweis stellend.
Werfen wir kurz im Detail einen Blick auf diese vier Bereiche.

1. Zuallererst ldsst sich die Religionsphilosophie nicht auflosen in eine religiose Philo-
sophie, da sie sich nicht auf konfessionelle Uberzeugungen griindet (also keine
~christliche”, jiidische”, , islamische* usw. Philosophie ist), sondern vielmehr die-
jenige Form philosophischen Fragens ist, deren Gegenstand eben die Religion als
universale Dimension ist.

2. Zweitens ldsst sich die Religionsphilosophie nicht auflésen in eine philosophische
Theologie, weil ihr Gegenstand nicht ,,Gott“ ist (und sei es ,,der Gott der Philoso-
phen®), sondern, wenn iiberhaupt, der von dieser Gestalt Gottes (moglicherweise)
bewohnte ,,Raum®, mit anderen Worten: ,,die Religion an sich®. ,,Sicherlich kénnen
sich”, wie Walter Jaeschke betont, ,,Religionsphilosophie und philosophische Theo-
logie einander unter bestimmten systematischen Bedingungen so weit anndhern,
dass die Religionsphilosophie selbst zu einem Spezialgebiet der philosophischen
Theologie wird - so wie beispielsweise im System Hegels. Es handelt sich dabei je-
doch um einen Grenzfall, der die prinzipielle Differenz zwischen einem philosophi-
schen Fragen, das auf die Idee Gottes gerichtet ist, und einem, das auf die Religion
gerichtet ist, nicht aufzuheben vermag. Diese beiden Gegenstinde sind verschieden,
und aus ihnen ergeben sich auch vollkommen unterschiedliche methodologische
Probleme fiir die beiden ihnen gewidmeten Disziplinen. So stellt sich beispielsweise

das Problem des Zugangs zu dem jeweiligen Gegenstand fiir die philosophische

16 R. SCHAEFFLER, Phdnomenologie der Religion. Grundziige ihrer Fragestellungen, Frei-

burg/Miinchen: Alber 2017.

7 vgl. W. JAESCHKE, Art. Religionsphilosophie, in: J. RITTER / K. GRUNDER (Hrsg.), Hi-
storisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Basel: Schwabe 1992, Sp. 748-763.

ISSN 2385-216X



28 |

EDITORIAL

Theologie véllig anders dar als fiir die Philosophie der Religion - mit allen Konse-
quenzen, die sich daraus ergeben.”’® In einer Epoche, in der, besonders in der gei-
stigen Atmosphire der analytischen Philosophie, die forschende Priifung der Plau-
siblitdt des Theismus - vielleicht eines solchen, der (in der Gestalt einer erneuerten
rationalen Theologie oder der eines ebenfalls erneuerten spekulativen Theismus)
von jeglichem konfessionellen Bezug gereinigt ist - eine ausgesprochen giinstige
Konjunktur vorzufinden scheint, die eine Vorahnung vermittelt von philosophisch
bedeutsamen und vielversprechenden Entwicklungen' - in einer solchen Epoche
herrscht kein Zweifel, dass eine Behauptung wie die eben zitierte Jaeschkes man-
cherlei Einwdnde oder auch mancherlei Ratlosigkeiten hervorrufen wird. Nichtsde-
stoweniger scheint uns, dass das, was sie an Mahnung zu einer Konzentration der
Religionsphilosophie auf ihren Gegenstand, ihre ,,res”, namlich das ,,Religiése” als
solches, beinhaltet, auf eine durchaus niitzliche Weise als ,,regulative Idee” in Be-
tracht gezogen werden kann.

Drittens ist die Religionsphilosophie keine Theologie, noch l6st sie sich in diese auf,
insofern die Letztere sich nicht als eine spezielle Form philosophischen Fragens auf-
fasst, sondern vielmehr als eine Erlduterung und wissenschaftliche Darlegung der
Texte, des Lehrgebdudes, der Geschichte, der institutionellen Formen und der kul-
tischen Praxis einer partikuldren und geschichtlichen Religion, die in Dogmen, Ri-
ten und Liturgien kodifiziert ist.

Schlieflich l6st sich die Religionsphilosophie auch nicht auf in eine empirische Wis-
senschaft von den Religionen, weder in eine als Phdanomenologie der Religion noch

in eine als Geschichte der Religionen verstandene, insofern sie sich von diesen durch

8 W. JAESCHKE, Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti, in: F. GHIA / G.

GHIA (Hrsg.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive (= Humanitas 61 [2006], H. 5-

6), 859-875, hier 860. - Natiirlich findet die Anspielung Jaeschkes auf die Hegel’sche

Philosophie der Religion als ,,philosophische Theologie” ihre Rechtfertigung darin,

dass der Stuttgarter Philosoph die Entwicklung der einzelnen geschichtlichen Religio-

nen kulminieren ldsst im Begriff des christlichen Gottes, der in der hypostatischen Zir-

kuminzession der ,immanenten Trinitdt“ im hochsten Grade dasjenige reprisentiert,

was fiir ihn die Religion an sich ist, ndmlich das ,,Selbstbewusstsein des Geistes*“.

¥ A. AGUTI, Morale e religione. Per una visione teistica, Brescia: Morcelliana 2021;

vgl. auch: DERs., Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, Brescia: La Scuola 2014.

ISSN 2385-216X



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN | 29

ihre Methode in substanzieller Weise unterscheidet: Anders als die Phanomenologie
der Religion zielt die Religionsphilosophie namlich nicht auf eine umfassende und
addquate Darstellung des phdnomenologischen Rahmens des Religisen, und an-
ders als die Geschichte der Religionen zielt sie nicht auf die historiografisch ange-
messene Beschreibung einer Religion oder (in der Tendenz) der Gesamtheit der Re-
ligionen. Die Religionsphilosophie hat sicherlich die Aufgabe, das auf diesen Wegen
erworbene Wissen dufSerst ernst zu nehmen; und trotzdem hat sie - als Philosophie
- gleichzeitig auch die Pflicht, stets deutlich zu machen - als ein Element, das der
empirischen Forschung vorausgehen muss -, was die Religion ist, worin deren We-

sen besteht.

kKK

Aus dem bisher skizzierten Rahmen geht - so scheint uns - deutlich hervor, dass die
Religionsphilosophie - ungeachtet der perspektivischen Vielstimmigkeit ihres Erscheinungs-
bildes - im Verhdltnis zu den verschiedenen ,,Spezialphilosophien® energisch einen autono-
men, spezifischen und besonderen Charakter fiir sich in Anspruch nimmt. Und diese Autono-
mie muss in der fruchtbaren und deshalb unverzichtbaren Verschrdnkung zwischen Theorie-
bildung und Geschichte ebenso zum Ausdruck kommen wie in der schon genannten irreduzib-
len Spannung zwischen der regulativen (und niemals konstitutiven) Dimension, die in einer
Skizze zum Wesen der Religion impliziert ist, und der historisch-praktischen Dimension, die
zur Bestimmung des Wesens ausgehen muss von der Analyse der und der Auseinandersetzung
mit den faktisch existierenden und tdtigen Erscheinungsformen des Religiésen. Daher die nicht
nur soziologisch relevante, sondern auch und vor allem philosophisch entscheidende Bedeu-
tung der Herausarbeitung des Nexus zwischen der Religionsphilosophie und dem interreligio-
sen Dialog, dessen geschichtlich-begrifflicher Verortung der ,,Focus® dieser Ausgabe der Ros-
mini Studies gewidmet ist, der (in einer den Umstdnden entsprechend bearbeiteten und inte-
grierten Gestalt) einige der Beitrdge zusammenfiihrt, die auf der Tagung der Associazione Ita-

liana di Filosofia della Religione 2019 in Genua vorgetragen worden sind.

ISSN 2385-216X



30 | EDITORIAL

Es muss noch angemerkt werden, dass das philosophische Panorama in Italien, insbe-
sondere im 20. Jahrhundert, eine fiir die Systematisierung der Religionsphilosophie als auto-
nomer Disziplin ausgesprochen giinstige Szenerie gewesen ist,”” wie man, auch ad oculos, er-
kennen kann, wenn man im Uberblick (und ohne irgendeinen Anspruch auf Vollstindigkeit)
einige der von den verschiedenen Schulen gebahnten Wege durchgeht: von der ,,Genueser”
Schule (Alberto Caracciolo, Giovanni Moretto), die geprdgt ist durch einen dezidiert transzen-
dentalen Ansatz, dem es darum zu tun ist, mittels der Figur eines ,religiésen Apriori* die
Grundziige eines ,liberalen religiosen Denkens® zu umreifSen, bis zur ,,Schule von Urbino*
(Italo Mancini), die dem Alleinvertretungsanspruch der religiésen Philosophie die Grundle-
gung einer theologischen Epistemologie entgegensetzt, die auf den Begriff eines ,,gottlichen
Apriori* gegriindet ist; von der ,,Bologneser” Schule (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Man-
ferdini), die, deutlich erkennbar ,,neobonaventuranisch® inspiriert, den Akzent legt auf das
dialektisch fruchtbare Spannungsfeld zwischen der Religion als einem universell menschli-
chen Phdnomen und dem ontologisch interpretierten christlichen Glauben, bis zur ,,Pisaner*
Schule (Antonio Carlini, Vittorio Sainati), die im Ausgang von einer Neuinterpretation der die
klassische Metaphysik inspirierenden Motive auf hermeneutischem Wege eine ,Kritik der
theologischen Vernunft“ entwickelt; von der ,, Turiner* Schule (Luigi Pareyson), die eine Her-
meneutik des Religidsen als Ontologie der Freiheit im Angesicht des Argernisses des Bésen und
des Leidens vorlegt, bis zur ,,romischen“ Schule (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti), die sich
von einer existenzialistischen und phdnomenologischen Analyse her darum bemiiht, die un-
abdingbar geschichtliche Valenz der Religionsphilosophie als einer in sich stehenden Disziplin

zu umreifSen.

Zum Abschluss muss noch angemerkt werden, dass die pluriperspektivische Valenz
der verschiedenen und einzelnen philosophischen Anniherungen an die Problematik des Reli-
giosen also sozusagen Schritt hdlt mit dem Pluriperspektivismus in Bezug auf die Werte und

die Kultur, der die durch ,Entzauberung” geprdgte Gesellschaft der Gegenwart immer mehr

2 Vgl. 0. BRINO, Autocoscienza e invocazione. Confronti filosofico-religiosi nell’Italia

del Novecento, Trento: Universita degli Studi di Trento 2020.

ISSN 2385-216X



RELIGIONSPHILOSOPHISCHE PERSPEKTIVEN | 31

und in eminenter Weise kennzeichnet.”" Es ist ndmlich so, wie Gunter Scholtz treffend heraus-
gestellt hat: ,,Die modernen Geisteswissenschaften sind von einer pluralistischen Kultur und
dem BewufStsein der Vielfalt der Kulturen gar nicht zu trennen, sie griinden darin und befor-
dern solchen Pluralismus. Und das ist kein Makel, sondern ihr Vorzug: Sie arbeiten der Bor-
nierung entgegen, die tiber die Grenzen der eigenen Denkweisen nicht meint hinwegsehen zu
konnen oder zu sollen. Die Konfrontation und Auseinandersetzung mit dem Fremden bedeuten
nicht zuerst die Relativierung der geltenden Normen, sondern folgen selbst einer ethischen
Norm. Und in der Anerkennung des Pluralismus sind Normen impliziert. Keineswegs bedeutet

Pluralismus ,anything goes".“”

(fg.)

2 Vgl. F. W. GRAF, Die Wiederkehr der Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miin-
chen: C. H. Beck 22007.

2 G. ScHOLTz, Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbediirfnis. Zu
Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1991, 11-

12.

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 33-42 J

Tevspectivas de flosafia
de la veligicrn

«No o0s preocupéis, no perderéis la religion de vuestros padres. La razén pura no socava
la religién, sino sus distorsiones. Perderéis vuestros prejuicios y conservaréis la religién.
Cuanto mds la acerquéis a la luz de la razon, mds tendrd una base sélida y duradera en el
futuro. Dado que el intelecto es compatible con la religion, ella se volverd santay una necesidad
del. Género humano. Pero si entrdis en conflicto con ella, la posteridad, sabiamente -gracias a
su progresivo avance, que con todo vuestro poder usurpador no podéis obstaculizar-, un dia
contemplard vuestros nombres con el desprecio con el que hoy apoda los nombres de la
Torquemada, de los Embsers y de todos los curdnganos [Pfaffen] que alguna vez ejercieron

vuestro papel».'

Era 1788 cuando, después del infame «Edicto de Religién» del Kultusminister prusiano
Johann Christoph von Wéllner -quien, como es bien sabido, estaba destinado a poner en
dificultad a un Immanuel Kant no precisamente intrépido-, Andreas Riem publicé el polémico
escrito ‘Uber Aufklidrung’, ahora disponible en italiano en una valiosa edicién editada por
Hagar Spano.” En él, Riem, quien el afio anterior, seis afios después de la muerte de Gotthold
Ephraim Lessing, habia publicado bajo el seudénimo de Christoph August Schmidt una resefia

del ‘Nachlaf’ del fildsofo y dramaturgo sajén, de fragmentos inéditos inéditos de Herrmann

U A. RiEM, Uber Aufkldrung. Ob sie dem Staate - der Religion - oder iiberhaupt gefihr-
lich sey, oder seyn kdnne? Ein Wort zur Beherzigung fiir Regenten, Staatsmdnner und Priester,

Berlin 1788, 19-20.

2Ip., Sull’illuminismo. Se sia, o possa divenire, pericoloso per lo Stato, per la religione
o0 in generale. Una parola per governanti, uomini politici e preti, di cui far tesoro, a cura di H.

SPANO, Prefazione di D. KEMPER, Rubbettino, Soveria Mannelli 2020.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | EDITORIAL

Samuel Reimarus -* ofrece, en la forma peculiar de un ‘Streitschrift’, un escrito polémico
ocasional, una especie de ‘Plidoyer’, una arenga defensiva a favor de las prerrogativas de la
Hustracion contra todos los ataques traidores tramados contra el mismo. Se trata ast, en todos
los aspectos, de un capitulo de lo que con especial referencia al exégeta orientalista e histdrico-
critico Johann Gottfried Eichhorn, ha sido efectivamente definido como la «Ilustracion

olvidada»; *

una meta-reflexion de la Ilustracién sobre si misma (‘Aufklirung iiber
Aufkldrung’), sobre los valores y limites de un clima histdrico que al mismo tiempo aspira a

presentarse como categoria del espiritu.

De ahi el énfasis vibrante y la apelacién apasionada por una ‘Religién nach der
Aufkldrung', una ‘religion segun la Ilustracién', en el centro de la cual colocar, en palabras de
Dilthey, un ‘idealismo de la libertad’ basado en la famosa distincion hermenéutica honrada por
Lessing- Una distincién también presente en el ‘Catecismo del jardinero’ de Voltaire, entre la
‘religién de Cristo', es decir, la religién que Jesucristo, como hombre, reconocid y profesd, y que
toda mujer y todo hombre puede en general tener en comun con él, y la ‘religion cristiana’, es
decir, esa religién que acepta como verdad dogmdtica que Jests era mds que un hombre,
precisamente Cristo, y lo convierte por tanto, a la luz de esta premisa indispensable, en objeto

de la veneracidn.

Una distincion hermenéutica cuyo alcance metodoldgico puede extenderse mds alld de

los confines del cristianismo y aplicarse a todo fundador de religién.’

kkk

3 Cfr. C.A. ScuMminT (ed.), Ubrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbiittischen Frag-
mentisten. Ein Nachlaf von Gotthold Ephraim Lessing, reprint Ausgabe 1787, Wentworth
Press, Marrickville NSW 2018, sobre el cual se vea la introduccién de Fausto Parente a
H.S. REIMARUS, I frammenti dell’Anonimo di Wolfenbiittel pubblicati da G.E. Lessing, ed. de F.

PARENTE, Bibliopolis, Napoli 1977, p. 59.

*Cfr. G. D’ALESSANDRO, L’illuminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752-

1827) e il suo tempo, Liguori, Napoli 2000.

5 Cfr. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo I'Illuminismo, Le Lettere, Firenze

2020.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVAS DE FILOSOFIA DE LA RELIGION | 35

La relacién de la religién con la Ilustracion (entendida, por tanto, como una categoria
del espiritu) puede presentarse solo como un problema esencialmente abierto. Por un lado, se
trata evidentemente de tratar historiogrdficamente la desconfianza de la Ilustracién hacia la
religion dogmdticamente establecida e institucionalizada, a menudo vista como uno de los
principales arquitectos de la persistencia del hombre en su culpable ‘estado de minoria’.° Por
otro lado, sin embargo, se trata de tratar historiogrdficamente la desconfianza de la religion
dogmdticamente establecida e institucionalizada hacia un clima de pensamiento que parece,

no sin arrogancia ‘pelagiana’, querer apoyarse tinicamente en la fuerza humana.’

En realidad, se trata (como es evidente) de una desconfianza mutua que ha conocido -
y conoce - muchos intentos de acercamiento. De entre todos, quizds el ejemplo mds
paradigmdtico sigue siendo el de la relacion a distancia, entre Friedrich Schleiermacher y
Wilhelm von Humboldt.®? De hecho, es este ultimo a quien el primero considera, con toda
probabilidad, como un prototipo de la «Gebildeten unter den Verdchtern der Religion» a quien,
como es bien sabido, se dirigen sus famosos “Discursos” de 1799. Un von Humboldt, sin
embargo, que aunque en un propio soneto de 1815 confiesa ser, no sin cierta satisfaccion con
su propia “gewdhlte Einsamkeit” («soledad elegida»), «ein armer heidnischer Mann / Der die
Kirchen nicht leiden kann» («Un pobre pagano que no puede soportar las Iglesias»), reconocia
sin embargo la presencia en si mismo de la «nostalgia de algo inalcanzable», la atraccién hacia
un «Infinito que nunca se puede poseer y captar»,’ adhiriendo en este modo a esa concepcion
del ‘Unbegreiflichkeit Gottes’ (inconcebibilidad o inalcanzabilidad de Dios) que es, como es
sabido, uno de los ‘topoi’ filoséfico-religiosos del ‘Goethezeit’. Mds atin, la que es en muchos

aspectos una insospechada cercania entre Schleiermacher y Humboldt se revela cuando este

¢ Cfr. V. MATHIEU, L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini, in P. PELLEGRINO (ed.),
Rosmini e I'Illuminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas-Spes,

Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.

7 Cfr. E. TROELTSCH, Il significato della storicita di Gesu per la fede, en ID., Religione
Storia Metafisica, ed. de S. SORRENTINO, Libreria Dante & Descartes, Napoli 1997, pp. 347-
385.

8 Cfr. G. MORETTO, Umanita e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt,

en ID., Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155-193.

°W. v. HUMBOLDT, Briefe an Johanna Motherby, Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.

ISSN 2385-216X



36 | EDITORIAL

ultimo, en el corazén de una discusién sobre la relacion entre religion y poesia, llega a afirmar
que «todas las grandes tragedias de la antigiiedad y la edad moderna se basan en la concepcion
de la dependencia del hombre finito de una potencia infinita»," haciéndose eco asi de la nocién
de la ‘schlechhtinnige Abhdingigkeit’ (‘dependencia absoluta’) acufiada por el Schleiermacher

de la ‘Glaubenslehre’ la razén originaria del nacimiento de religion. "

kKK

Sin embargo, como sabemos, la nocion schleiermacheriana de ‘dependencia absoluta’
estaba destinada a enfrentarse a la ironia, tan fdcil como banal (con la ayuda del famoso
‘argumentum e cane’), del ‘Vorrede’ de Hegel a la filosofia de la religién de Hinrichs,
enteramente centrada en la antitesis entre el dibujo ‘animal’ de lo divino, tipico del «<hombre
naturaly, y el dibujo ‘pneumdtico’ de la revelacion, tipico del «hombre espiritual».” Tal
distincion, debido a su universalidad ideal-tipica, estaba evidentemente dirigida a afirmarse
al mismo tiempo como clave hermenéutica para comprender el enfoque general dado al
problema de una filosofia de la religion: ;debe la filosofia de la religion examinar las
posibilidades de una cognoscibilidad objetivable de lo divino, es decir, producir un
conocimiento que preceda (como en el caso de Tomds de Aquino) o supere (como en el caso de
Hegel) a la teologia? ;O debe, siguiendo las seducciones de la teologia negativa, partir de la
asuncion de la incognoscibilidad y ‘elusividad’ de la idea de Dios y prepararse para sequir el
germen de la intuicién y del sentido religioso en las profundidades del alma individual este es,

por ejemplo, el caso del a priori religioso y del ‘pensamiento religioso liberal’ de Cusano,

0 Ip., Uber das Verhdltnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung, en
Gesammelte Schriften, hrsg. v. C. BRANDES, Ausgabe der Preuflischer Akademie der Wissen-

schaften, Berlin 1841-52, Bd. VII, p. 658.

" Cfr. G. SCHOLTZ, Religione come dipendenza. La genesi di un concetto fondamentale
della filosofia della religione, en D. VENTURELLI, R. CELADA BALLANTI, G. CUNIcoO (eds.), Etica,
Religione e Storia. Studi in memoria di Giovanni Moretto, 11 melangolo, Genova 2007, pp. 93-

114.

2 Cfr. G.W.F. HEGEL, Prefazione alla Filosofia della religione di Hinrichs, ed. de S.

SORRENTINO, Morano, Napoli 1975, pp. 42-43.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVAS DE FILOSOFIA DE LA RELIGION | 37

Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleiermacher y Troeltsch)?” 0, de nuevo, ;debe reconocer,
como lo decretd Karl Barth, la arrogancia antropomdrfica inherente a la voluntad filosdfica de
reflexionar sobre la religién que reemplazaria la realidad divina que nos presenta la revelacion
por una imagen (‘Bild’) de Dios construida para nuestro uso y consumo, de modo que en lugar
del ‘Gottesdienst’ (‘servicio divino’) al que se encamina por la fe, la religién introduciria mds

bien un ‘Gétzendienst’ (‘servicio idélatra’)?

Antonio Rosmini, de quien a pesar de la ecléctica variedad de su produccion no se
puede decir que haya dado una contribucion explicita a la fundacién de una filosofia de la
religion (la suya, es, mds bien, una filosofia cristiana inervada por un sintetismo ontoldgico-
trinitario), representa sin embargo un caso sintomdtico de cémo las tres tendencias
mencionadas pueden, no sin problemas aporéticos, coexistir pacificamente dentro de una
perspectiva unitaria. Rosmini aspiraba a la cognoscibilidad objetivable de lo divino capaz de
producir conocimiento, sobre todo, con el gran proyecto de la ‘Teosofia’ - proyecto inacabado
y, por tanto, como tal, un verdadero “Lebenswerk” -; en ese ensayo tan singular que es ‘De lo
divino en la naturaleza’, el Rovereto abordd la idea de un ‘a priori religioso’, es decir, al
reconocimiento universal, en el ser ideal, de algo inmediatamente divino, cualquiera que sea
el nombre (Dios, JHWH, Allah, etc.) que como presentimiento de lo divino es histéricamente,
objetivado; en la ‘Teodicea’, finalmente, Rosmini no deja de enfatizar, como buen precursor de
un Barth, la infinita distancia cualitativa entre el hombre y Dios, una distancia, sin embargo,
destinada no a traducirse en un fatalismo quietista, sino a reclamar, a parte hominis, una

concentracién inagotable de esfuerzos éticos mundanos.

kkk

En general, en la mencionada antitesis entre la intuicién a priori del hombre ‘natural’
y el conocimiento, mediado por la revelacion, del hombre ‘espiritual’, se puede entrever la
presencia de otra antitesis mucho mds radical: aquella entre un enfoque dirigido a ver en la
intuicion de lo religioso un ‘prius’, tanto en el sentido temporal como en el sustantivo, con

respecto a las historizaciones de la dogmdtica y las formas reveladas, y aquel enfoque que, en

3 Cfr. R. CELADA BALLANTI, Pensiero religioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive,

Morcelliana, Brescia 2009.

4 Cfr. K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik, 1/2, TVZ, Ziirich 1938, p. 329.

ISSN 2385-216X



38 | EDITORIAL

cambio, sitia en la canonizacion escritural y dogmdtica de la revelacion y la fe el punto de
partida de cualquier reflexién sobre lo divino. Esta es la antitesis sintetizada por Karl Jaspers,
en el famoso debate con Bultmann sobre la desmitficacion, con la pareja conceptual ‘Liberalitit
/ Orthodoxie’: «El elemento de divisién por excelencia entre ‘Liberalidad’ y ortodoxia se refiere
a la posicién sobre la idea de revelacién. Si Dios estd localizado en el espacio y el tiempo, una
vez 0 en una secuencia de actos, que se haya manifestado aqui y ahora directamente,
representa una fe que fija a Dios en una objetividad en el mundo. [...] La ‘Liberalidad’ no cree

en tal revelacién».”

Cualquiera que sea la posicién que se quiera asumir en esta antitesis, resulta
incontrovertible que, debido a la multiplicidad de problemas, perspectivas, principios
resolutivos y métodos que la caracterizan, es muy dificil comprender, hoy, la filosofia de la
religion como campo univoco. Mds bien, esta se presenta como una ‘disciplina en fragmentos’,
un terreno de encuentros dialécticos (y a veces incluso de choques) y, precisamente y por eso,

productivo. ™

Sin embargo, siguiendo una fructifera indicacion de Walter Jaeschke, ” podemos
intentar identificar, ‘via negaciénis’, al menos cuatro dreas en las que la filosofia de la religion,
(%3 ’ re . ] . . " .
iuxta naturam suam’, no se agota, destacando asi la inagotabilidad potencialmente infinita

de esta disciplina.
Veamos brevemente, en detalle, estas cuatro dreas:

1) Enprimer lugar, la filosofia de la religién no se limita a ser una filosofia religiosa, ya

que no se basa en convicciones confesionales (por lo que no es filosofia ‘cristiana’,

15 K. JASPERS, R. BULTMANN, Il problema della demitizzazione, ed. de R. CELADA BAL-

LANTI, Morcelliana, Brescia 1995, p. 112.

16 Cfr. R. SCHAEFFLER, Fenomenologia della religione, tr. it. de A. LoFF1, Morcelliana,

Brescia 2020.

7 Cfr. W. JAESCHKE, a.v. «Religionsphilosophie», in J. RITTER, K. GRUNDER (eds.), Hi-

storisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVAS DE FILOSOFIA DE LA RELIGION | 39

‘judia’, ‘isldmica’, etc.), sino que es esa forma de cuestionamiento filosdfico cuyo

objeto es, precisamente, la religién como dimension universal.

2) Ensegundo lugar, la filosofia de la religién no se limita a la teologia filosdfica, porque
su objeto no es ‘Dios’, ni siquiera el ‘Dios de los filésofos’, sino en todo caso el ‘espacio
habitado eventualmente por esa figura de Dios, es decir ‘la religion en si’: «por
supuesto, bajo ciertas condiciones sistemdticas», como sefiala Walter Jaeschke, «la
filosofia de la religion y la teologia filosdfica pueden acercarse hasta el punto de que
la misma filosofia de la religion se convierte en un campo particular de la teologia
filoséfica, como, por ejemplo, en el sistema de Hegel. Sin embargo, este es un caso
extremo que no puede eliminar la diferencia de principio que existe entre una forma
de cuestionamiento filoséfico orientado a la idea de Dios y otro orientado a la
religion. Estos dos objetos son diferentes y de ellos también derivan problemas
metodoldgicos absolutamente diferentes para las dos disciplinas dedicadas a ellos.
Ast, por ejemplo, el problema del acceso al objeto respectivo se presenta, para la
teologta filoséfica, de una manera totalmente diferente a cémo se presenta para la
filosofia de la religién, con todas las consecuencias que se derivan».”” En una época
en la que, especialmente en el clima filosdfico-analitico, la investigacién sobre la
plausibilidad racional del teismo, quizds depurada -bajo las formas de una teologia
racional renovada o un teismo especulativo igualmente renovado - de cualquier
referencia confesional, parece encontrar una coyuntura particularmente favorable

y un heraldo de desarrollos filoséficamente relevantes y prometedores,” no hay

8 W. JAESCHKE, Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti, in F. GHIA, G.
GHIA (eds.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive, «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp.
859-875: p. 860. Naturalmente, la alusién de Jaeschke a la filosofia de la religién
hegeliana como «teologia filoséfica» legitima que el fildsofo de Stuttgart culmine la
evolucién de las religiones histéricas individuales en el concepto del Dios cristiano que,
en la circunscripcién hipostédtica de la «trinidad inmanente», representa al més alto
grado lo que la religién en si misma es para él, es decir, «la autoconciencia del espiritu»

(Selbstbewuftsein des Geistes).

¥ Cfr. A. AGUTI, Morale e religione. Per una visione teistica, Morcelliana, Brescia
2021. Del mismo, se vea también Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, La Scuola,

Brescia 2014.

ISSN 2385-216X



40 |

EDITORIAL

4)

duda de que una declaracién como esta de Jaeschke podria suscitar mds de una
objecion o perplejidad. Sin embargo, nos parece que lo que ella contiene como
advertencia para una concentracién de la filosofia de la religién en su objeto, en su
‘res’, es decir, en lo ‘religioso’ como tal, pueda ser considerada como una ‘idea

regulativa’.

En tercer lugar, la filosofia de la religién no es una teologia, ni se agota en ella, en la
medida en que esta ultima no se percibe como una forma peculiar de
cuestionamiento filosdfico, sino mds bien como una explicacién y exposicién
cientifica de los textos, del concepto doctrinal, de la historia, de las formas
institucionales y la prdctica cultual de una religion particular e histérica, codificada

en dogmas, ritos y liturgias.

Finalmente, la filosofia de la religién no se agota en una ciencia empirica de las
religiones, ni se entiende como fenomenologia de la religién, ni como historia de las
religiones, ya que difiere sustancialmente de ellas en el método: a diferencia de la
fenomenologia de la religion, la filosofia de la religion no punta a una presentacién
global y adecuada del marco fenomenoldgico de lo religioso y, a diferencia de la
historia de las religiones, no persigue la descripcién historiogrdficamente coherente
de una religién o, potencialmente, de la totalidad de las religiones. La filosofia de la
religion ciertamente tiene la tarea de tomar extremadamente en serio los
conocimientos adquiridos por estas vias; sin embargo, como filosofia, tiene al mismo
tiempo el deber hacer emerger siempre, como elemento previo a la investigacién

empirica, lo que la religién sea, o cudl sea su esencia.

kKK

Del cuadro esbozado hasta ahora surge con claridad que, a pesar de la perspectiva

multivocal de su conformacion, la filosofia de la religién reivindica con fuerza su autonomia,

especificidad y peculiaridad con respecto a las diversas ‘filosofias especiales’; una autonomia

que no puede sino traducirse en el entrelazamiento fecundo, para ella indispensable, entre

teoria e historia, es decir, en la ya mencionada tensién irreductible entre la dimensién

reguladora (y nunca constitutiva) implicita en una delimitacién de la esencia de la religién y

la dimension histdrico-prdctica que no puede ser eliminada, para la determinacion de la

esencia, del andlisis y de la comparacién con las formas de manifestacion de lo religioso

factualmente existentes y activas. De ahi la importancia no solo socioldgicamente relevante,

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVAS DE FILOSOFIA DE LA RELIGION | 41

sino también y sobre todo filosdficamente decisiva, de resaltar la conexién entre la filosofia de
la religién y el didlogo interreligioso, a cuya localizacién histérico-conceptual estd dedicado el
‘Focus’ de este numero de «Rosmini Studies», recogiendo, después de debidamente
reelaboradas e integradas, algunas de las contribuciones presentadas en la conferencia de la

Asociacién Italiana de Filosofia de la Religién celebrada en Génova en 2019.

Cabe sefialar que el panorama filosdfico italiano ha representado, especialmente en el
siglo XX, un escenario particularmente favorable para la sistematizacién de la filosofia de la
religion como disciplina auténoma,” como puede percibirse, incluso ‘ad oculos’, mediante una
rdpida mirada, sin ninguna pretension de completitud, a algunas de las diferentes vias
trazadas por las distintas ‘escuelas’: de la escuela ‘genovesa’ (Alberto Caracciolo, Giovanni
Moretto), caracterizada por una marcada estructura trascendental que pretende delimitar, a
través de la figura de un ‘religioso’ apriori, los rasgos de un ‘ pensamiento religioso liberal , a
la escuela ‘Urbino’ (Italo Mancini), que opone a la pretension de exhaustividad de la filosofia
religiosa el fundamento de una epistemologia teoldgica basada en la nocién de ‘a priori divino’;
de la escuela ‘bolofiesa’ (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manferdini), que, con acentuada
inspiracion ‘neobonaventuriana’, enfatiza el campo de tension dialécticamente fértil entre la
religion como fendmeno universalmente humano y la fe cristiana interpretada
ontoldgicamente, en la escuela ‘pisana’ ‘(Antonio Carlini, Vittorio Sainati) que, partiendo de
una reinterpretacion de los motivos inspiradores de la metafisica cldsica, elabora
hermenéuticamente una ‘critica de la razén teoldgica’; desde la escuela ‘Turin’ (Luigi
Pareyson), que propone una hermenéutica de lo religioso como ontologia de la libertad ante el
escdndalo del maly el sufrimiento, a la escuela ‘romana’ (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti),
que, partiendo de un andlisis existencialista y fenomenoldgico, se esfuerza por delinear el

incoerciblemente histdrico valor de la filosofia de la religion como disciplina de derecho propio.

En conclusion, no se puede ignorar cémo el valor pluriperspectivista de los diversos e
individuales enfoques filoséficos del problema de lo religioso vaya de la mano con el valor y el

pluriperspectivismo cultural que caracteriza cada vez mds, y en modo eminente, a la

2 Cfr. 0. BRINO, Autocoscienza e invocazione. Confronti filosofico-religiosi nell’Italia

del Novecento, Universita degli Studi di Trento, Trento 2020.

ISSN 2385-216X



42 | EDITORIAL

contempordnea ‘sociedad del desencanto’.”’ De hecho, como bien sefialé Gunter Scholtz, «las
ciencias modernas del espiritu no son en modo alguno separables de una cultura pluralista y
de la conciencia de la multiformidad de las culturas; al contrario, ellas tienen su fundamento
en esto y requieren de tal pluralismo. Y este no es su defecto, sino su mérito: actuan contra la
torpeza de quienes creen que no se pueden o no se deben traspasar los limites de sus propios
modos conceptuales. La comparacion y contraste con lo ajeno no implica en primera instancia
la relativizacién de las normas vigentes, sino que siguen también ellas una norma ética. Y las
normas estdn implicitas en el reconocimiento del pluralismo. De ningiin modo el pluralismo

7y %2

significa “anything goes

(f.9.)

2 Cfr. F.W. GRAF, Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der modernen Kultur, Beck,

Miinchen 20072.

2 G. ScHOLTz, Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbediirfnis. Zu
Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11-
12.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 43-52 J
Jevspectives de pliilasapliie

« Ne vous inquiétez pas, vous ne perdrez pas la religion de vos péres. La religion pure
ne sape pas la religion, mais ses distorsions. Vous perdrez les préjugés et vous conserverez la
religion. Plus vous la rapprocherez de la lumiére de la raison, plus elle aura un fondement
durable et solide dans le futur. Puisque Uesprit est compatible avec la religion, elle deviendra
sainte et un besoin du genre humain. Si toutefois vous entrerez en conflit avec elle, plus judi-
cieusement la postérité - grdce a sa progressive évolution, qu’avec tout votre pouvoir usurpa-
toire vous ne pouvez pas entraver - un jour regardera a vos noms avec le méme mépris avec
lequel aujourd’hui elle étiquéte les noms des Torquemada, des Embser et de tous les mauvais

prétres [Pfaffen] que jadis exercérent votre role ».'

On est le 1788, le lendemain du tristement célébre « Edit religieux » du Kultursminister
prussien Johann Christoph von Woéllner - qui était destiné, comme il est connu, a mettre sous
pression le peu intrépide Immanuel Kant - : Andreas Riem publie le petit livret polémique
“Uber Aufklirung”, maintenant disponible en italien dans une prestigieuse édition sous la di-
rection de Hagar Spano.” Dans ce livret, Riem - qui 'année précédente, six ans aprés la mort

de Gotthold Ephraim Lessing, avait fait publier un recueil d’extraits encore inédits de Hermann

U A. RieM, Uber Aufkldrung. Ob sie dem Staate - der Religion - oder iiberhaupt gefihr-
lich sey, oder seyn kdnne? Ein Wort zur Beherzigung fiir Regenten, Staatsmdnner und Priester,

Berlin 1788, p. 19-20.

2Ip., Sull’illuminismo. Se sia, o possa divenire, pericoloso per lo Stato, per la religione
o in generale. Una parola per governanti, uomini politici e preti, di cui far tesoro, sous la

direction de H. SPANO, Preface de D. KEMPER, Rubbettino, Soveria Mannelli 2020.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | EDITORIAL

Samuel Reimarus® a partir du “Nachlaf3” du philosophe et dramaturge saxon - offre sous la
forme particuliére d'un “Streitschrift”, un écrit polémique d’occasion, une sorte de “Plddoyer”,
d’une plaidoirie défensive en faveur des prérogatives des Lumiéres contre toutes les attaques
perfides tramées contre elles. Il s’agit donc, en tous points, d'un chapitre de celles qui ont été
efficacement définies les « Lumiéres oubliées »,* en se référant particuliérement a Uorientaliste
et exégete historique et critique Johann Gottfried Eichhorn. C’est-a-dire, une métaréflexion des
Lumiéres sur elles-mémes (“Aufkldrung tiber Aufklirung”), sur les valeurs et les limites d’un

climat historique qui aspire, a la fois, a se présenter également comme catégorie de Uesprit.

De la viennent I'emphase et U'appel passionné pour une “Religion nach der Auf-
kldrung”, une religion selon les Lumiéres, au centre de laquelle placer, selon les mots de Dil-
they, un « idéalisme de la liberté » fondé sur la célébre distinction herméneutique, portée a
I’honneur par Lessing mais présente aussi dans le « Catéchisme de ’honnéte homme » de Vol-
taire, entre la “religion de Christ”, c’est-a-dire cette religion que Jésus Christ en tant
qu’homme, reconnut et professa, et que chaque femme et chaque homme peuvent de maniére
générale avoir en commun avec lui, et la “religion chrétienne”, c’est-a-dire cette religion qui
accueille comme vérité dogmatique que Jésus a été plus qu'un homme, justement le Christ, et

qui en fait donc, a la lumiére de cette prémisse indispensable, 'objet de sa propre vénération.

Y

Une distinction herméneutique dont la portée méthodologique peut étre étendue, a
vrai dire, également en dehors des frontiéres du christianisme et qui peut étre appliquée a

chaque fondateur de religion.’

3Cfr. C.A. ScuMmipT (ed.), Ubrige noch ungedruckte Werke des Wolfenbiittischen Frag-
mentisten. Ein Nachlaf$ von Gotthold Ephraim Lessing, reprint Ausgabe 1787, Wentworth
Press, Marrickville NSW 2018, sur lequel voir I'introduction de Fausto Parente a H.S.
REIMARUS, I frammenti dell’Anonimo di Wolfenbiittel pubblicati da G.E. Lessing, sous la direc-

tion de F. PARENTE, Bibliopolis, Napoli 1977, p. 59.

*Cfr. G. D’ALESSANDRO, L’illuminismo dimenticato. Johann Gottfried Eichhorn (1752-

1827) e il suo tempo, Liguori, Napoli 2000.

5 Cfr. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo I'Illuminismo, Le Lettere, Firenze

2020.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION | 45

Fofok

La relation entre religion et Lumiéres (entendues comme catégorie de U'esprit) ne peut
que se présenter comme un probléme fondamentalement ouvert. D’'une part, il s’agit, évidem-
ment, de faire les comptes, du point de vue historiographique, avec la méfiance des Lumiéres
envers la religion dogmatiquement établie et institutionnalisée, souvent vue comme une des
causes principales de la permanence de 'homme dans son coupable « état de mino-
rité »;° d’autre part, il s’agit en revanche de faire également les comptes, du point de vue his-
toriographique, avec la méfiance de la religion dogmatiquement établie et institutionnalisée
envers un climat d’idées qui, non sans une « pélagienne » arrogance, semblent vouloir se fier

uniquement aux forces humaines.”

A vrai dire il s’agit (comme il est évident) d'une mutuelle méfiance qui a connu - et
connait - plusieurs tentatives de rapprochement ; parmi tous, l'exemple sans doute le plus
pragmatique reste celui de la relation, a distance, entre Friedrich Schleiermacher et Wilhelm
von Humboldt.’? En effet, c’est a celui-ci qu’avec toute probabilité Schleiermacher pense comme
prototype des « Gebildeten unter den Verdchtern des Religion » a qui sont adressés, comme
vous le savez, ses célébres « Discours » de 1799 ; un von Humboldt qui certes avouait dans un
de ses sonnets de 1815, avec une certaine complaisance pour sa propre « gewidlte Einsamkeit »
(solitude élue), d’étre «ein armer heidnischer Mann / Der die Kirchen nicht leiden kann» (« un
pauvre homme paien qui ne peut pas supporter les Eglises »), mais qui toutefois devait quand
méme reconnaitre la présence en lui de la « nostalgie pour quelque chose d’injoignable », l'at-
traction vers un « Infini qui ne peut jamais étre possédé ni saisi »,” adhérant ainsi a cette con-
ception de la “Unbegreiflichkeit Gottes” (inconcevabilité, soit insaisissabilité, de Dieu) qui est,

comme nous le savons, un des “topoi” philosophique-religieux de la “Goethezeit”. Encore plus,

¢ Cfr. V. MATHIEU, L’idea dell’Illuminismo in Kant e in Rosmini, dans P. PELLEGRINO
(ed.), Rosmini e I'Illuminismo. Atti del XXI Corso della «Cattedra Rosmini», Sodalitas-

Spes, Stresa-Milazzo 1988, pp. 81-92.

7 Cfr. E. TROELTSCH, Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu fiir den Glauben, Mohr,
Tiibingen 1911.

8 Cfr. G. MORETTO, Umanita e religione tra Schleiermacher e Wilhelm von Humboldt,

dans Ip., Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Morcelliana, Brescia 1997, pp. 155-193.

°W. v. HUMBOLDT, Briefe an Johanna Motherby, Brockhaus, Leipzig 1893, p. 54.

ISSN 2385-216X



46 | EDITORIAL

la proximité a maints égards inattendue entre Shleiermacher et Humboldt se manifeste néan-
moins lorsque ce dernier, dans le plein d’une tractation sur la relation entre religion et poésie,
en arrive a affirmer que « toutes les grandes tragédies de l'antiquité et de I'dge moderne se
fondent sur la conception de la dépendance de ’homme fini d’'une puissance infinie »," en fai-
sant ainsi écho a la notion de la “schlechhtinnige Abhdngigkeit” (“dépendance absolue”) ren-
due, par le Schleieirmacher de la “Glaubenslehre”, la raison originaire de la naissance de la

religion.”

Fofok

Or, comme il est connu, la notion schleiermachienne de “dépendance absolue” était
destinée arencontrer l'ironie tant facile que banale (complice le célébre “argumentum e cane”)
du Hegel de la “Vorrede” a la Philosophie de la religion de Hinrichs, toute centrée sur l‘anti-
thése entre l'atteinte “animale” du divin, typique de '« homme naturel », et U'atteinte “pneu-
matique” de la révélation, typique de '« homme spirituel ».” Une distinction pareille, pour son
universalité idéale-typique, était évidemment orientée a s’affirmer également comme une clé
herméneutique pour entendre la structure générale donnée au fur et a mesure au probléme
d’une philosophie de la religion : doit la philosophie de la religion examiner les possibilités
d’une connaissabilité objectivable du divin, c’est-a-dire doit-elle produire un savoir, en précé-
dant (comme dans le cas de Thomas d’Aquin) ou en dépassant (comme dans le cas de Hegel) la
théologie ? Ou bien, en suivant les séductions de la théologie négative, doit-elle mouvoir du
postulat de l'inconnaissabilité et de I“insaisissabilité” de I'idée de Dieu et se disposer a suivre
la capacité germinative de l'intuition et du sens religieux dans la profondeur de Uesprit indi-

viduel (cela correspond par exemple a Uapriori religieux et de la “pensée religieuse libérale”

W Ip., Uber das Verhiltnis der Religion und der Poesie zu der sittlichen Bildung, dans
Gesammelte Schriften, hrsg. v. C. BRANDES, Ausgabe der Preuflischer Akademie der Wissen-

schaften, Berlin 1841-52, Bd. VII, p. 658.

" Cfr. G. SCHOLTZ, Religione come dipendenza. La genesi di un concetto fondamentale
della filosofia della religione, dans D. VENTURELLI, R. CELADA BALLANTI, G. CUNIcO (eds.), Etica,
Religione e Storia. Studi in memoria di Giovanni Moretto, 11 melangolo, Genova 2007, pp. 93-

114.

2 Cfr. G.W.F. HEGEL, Preface a la philosophie de la religion de Hinrichs, traduit et

présenté par F. GUIDAL et G. PETITDEMANGE, Vrin, Paris 2001.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION | 47

des différents Cusano, Spinoza, Lessing, Kant, Fichte, Schleieirmacher et Troeltsch) 7 Ou, en-
core, doit-elle reconnaitre, comme Karl Barth l'a décrété, Uarrogance anthropomorphique
propre de la volonté philosophique de réfléchir sur la religion qui remplacerait la réalité divine
qui nous est présentée dans la révélation avec une image (“Bild”) de Dieu construite a notre
profit, de telle maniére que, au lieu du “Gottesdienst” (“service divin”) auquel on est introduits

par la foi, la religion nous introduirait plutt a un “Gotzendienst” (“service idolatrique”) 7

Antonio Rosmini, malgré la multiformité éclectique de sa production, n’a pas vraiment
fourni une contribution explicite a la fondation d’une philosophie de la religion (la sienne étant
plutét une philosophie chrétienne corroborée par un synthétisme ontologique-trinitaire pré-
gnant), mais représente tout de méme un cas symptomatique de comment les trois tendances
mentionnées ci-dessus - non sans rencontrer des difficultés aporétiques - puissent coexister
pacifiquement dans une perspective unitaire. Rosmini s’est dédié a la connaissabilité objecti-
vable du divin capable de produire un savoir, en particulier avec le grand projet de la “Théo-
sophie” - projet inachevé et en tant que tel, donc, véritable “Lebenswerk”. Dans un essai si
caractéristique tel que le « Del divino nella natura », le philosophe de Rovereto s’est rapproché
de l'idée d’un “apriori religieux”, c’est-a-dire de la reconnaissance universelle, dans I'étre
idéal, de quelque chose de subitement divin, sous n’importe quel nom (Dieu, YHWH, Allah, etc)
telle intuition du divin se soit ensuite, historiquement, objectivée ; finalement, dans la “Teodi-
cea” Rosmini n’a pas manqué d’emphatiser, en bon précurseur de Barth, la distance qualitative
infinie entre ’homme et Dieu, une distance toutefois destinée non pas a se concrétiser en un
fatalisme quiétiste, mais a réclamer, a parte hominis, une concentration inépuisable des efforts

éthiques intramondains.

kekk
En général, dans 'antithése, que nous avons citée, entre l'intuition apriori de ’homme

“naturel” et la connaissance, transmise par la révélation, de ’homme “spirituel”, nous pou-

vons saisir entre les lignes la présence aussi d’une autre antithése bien plus radicale : celle

3 Cfr. R. CELADA BALLANTI, Pensiero religioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive,

Morcelliana, Brescia 2009.

1 Cfr. K. BARTH, Dogmatique, tome I, 2, Labor et Fides, Genéve 2019.

ISSN 2385-216X



48 | EDITORIAL

entre une disposition qui tend a voir dans lintuition du religieux un “prius”, dans son accep-
tion tant temporelle que substantielle, par rapport aux historisations des dogmatiques et des
formes révélées, et une disposition qui fait de la canonisation des écritures et des dogmes de la
révélation et de la foi le point de départ de toute réflexion sur le divin. Il s’agit de I'antithése
synthétisée par Karl Jaspers, dans la célébre controverse avec Bultmann sur la démythisation,

avec le bindme conceptuel “Liberalitit/Orthodoxie” :

« L’élément de division par excellence entre “Liberalitit” et orthodoxie concerne la po-
sition sur l'idée de révélation. Que Dieu soit localisé dans U'espace et dans le temps, une seule
fois ou dans une séquence d’actes, qu’il se soit manifesté ici et maintenant directement, repré-
sente une foi qui fixe Dieu dans une objectivité dans le monde. [...] La “Liberalitdt” ne croit pas

a une révélation de telle sorte » .*°

Quelque soit la position qu’on veut assumer dans cette antithése, il est incontestable
que, pour la multiplicité des problématiques, des perspectives, des principes résolutifs et des
méthodes qui la caractérisent, la philosophie de la religion pourrait étre entendue, au-
jourd’hui, comme un domaine univoque car elle se présente, plutot, comme une “discipline en
fragments”, terrain de rencontres (et parfois aussi de controverses) dialectiques - et justement

pour cela aussi, productive.”

Nous pouvons cependant suivre une indication féconde de Walter Jaeschke" et essayer
d’énucléer “via negationis” au moins quatre domaines dans lesquels la philosophie de la reli-
gion, “iuxta naturam suam”, ne s'épuise pas, en mettant ainsi en lumieére le caractére inépui-

sable et potentiellement infini de cette discipline.

Voyons briévement dans le détail ces quatre domaines.

5 K. JASPERS, R. BULTMANN, K. JASPERS, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Ent-
mythologisierung, in K. JASPERS / R. BULTMANN, Die Frage der Entmythologisierung, Piper,

Miinchen 1954, pp. 5-55.

16 Cfr. R. SCHAEFFLER, Phdnomenologie der Religion. Grundziige ihrer Fragestellungen,

Alber, Freiburg/Miinchen 2017.

7 Cfr. W. JAESCHKE, a.v. «Religionsphilosophie», dans J. RITTER, K. GRUNDER (eds.),

Historisches Warterbuch der Philosophie, Bd. 8, Schwabe, Basel 1992, coll. 748-763.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION | 49

1) Tout d’abord, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une philosophie reli-
gieuse, puisqu’elle ne se fonde pas sur des convictions confessionnelles (elle n’est
donc pas une philosophie “chrétienne”, “juive”, “islamique”, etc), mais il s’agit plu-
tot d’'une forme d’interrogation philosophique dont l'objet est justement la religion

comme dimension universelle.

2) Endeuxiéme lieu, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une théologie phi-
losophique, car son sujet n’est pas “Dieu”, le “Dieu des philosophes” non plus, mais
plutdt I'“espace” (éventuellement) habité par cette image de Dieu, c’est-a-dire “la
religion en soi” : « Certes, dans certaines conditions bien déterminées, philosophie
de la religion et théologie philosophique peuvent mutuellement se rapprocher
Jjusqu’au point que la méme philosophie de la religion devient un domaine particu-
lier de la théologie philosophique - comme, par exemple, dans le systéme de Hegel.
1l s’agit, néanmoins, d’un cas limite qui ne peut pas effacer la différence de principe
qu’il y a entre une forme d’interrogation philosophique orientée a l'idée de Dieu et
une forme orientée a la religion. Ces deux objets sont différents et a partir d’eux
découlent des probléemes méthodologiques absolument différents pour les deux dis-
ciplines qui leur sont dédiées. Ainsi, par exemple, le probléme de l'accés a l'objet
respectif se présente, pour la théologie philosophique, de maniére complétement
différente par rapport a la maniére dont il se présente pour la philosophie de la
religion - avec toutes les conséquences qui en découlent ».”* Or, a une époque ou,
surtout dans le contexte philosophique-analytique, l'investigation sur la plausibi-
lité rationnelle du théisme, bien que épuré - sous forme d’une théologie rationnelle
rénovée ou d’un également rénové théisme spéculatif - d’une référence confession-

nelle quelconque, semble rencontrer, une jonction particuliérement favorable et

8 W. JAESCHKE, Filosofia della religione. Una disciplina in frammenti, dans F. GHia, G.
GHIA (eds.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive, «Humanitas» 61 (5-6/2006), pp.
859-875: p. 860. Evidemment, I’allusion de Jaeschke a la philosophie de Hegel comme
« théologie philosophique » se légitime car le philosophe de Stuttgart fait culminer
I’évolution de chaque religion historique dans le concept du Dieu chrétien qui, dans la
circuminsession hypostatique de la « trinité immanente », représente au plus haut de-
gré ce que pour lui est la religion, c’est-a-dire « auto conscience de I'esprit » (Selbst-

bewufltsein des Geistes).

ISSN 2385-216X



50 | EDITORIAL

porteuse de développements philosophiquement remarquables et prometteurs,”

sans aucun doute une affirmation comme celle de Jaeschke pourrait susciter plus
d’une objection ou d’'une perplexité. Néanmoins, il nous parait que l'avertissement
qu’elle contient pour une concentration de la philosophie de la religion sur son ob-
jet, sur sa “res”, c’est-a-dire sur le “religieux” en tant que tel, pourrait utilement

étre pris en considération comme “idée régulative”.

3) Entroisiéme lieu, la philosophie de la religion n’est pas une théologie, ni elle s’épuise
en celle-ci, dans la mesure ot la théologie ne se percoit comme une forme caracté-
ristique d’interrogation philosophique, mais plutét comme une explication et expo-
sition scientifique des textes, du concept doctrinal, de U'histoire, des formes institu-
tionnelles et de la pratique culturelle d’'une religion particuliére et historique, codi-

fiée en dogmes, rites et liturgies.

4)  Pour finir, la philosophie de la religion ne s’épuise pas en une science empirique des
religions, entendue ni comme phénoménologie de la religion, ni comme histoire des
religions, puisqu’elle se différencie de celles-ci substantiellement pour la méthode :
contrairement a la phénoménologie de la religion, la philosophie de la religion, en
effet, ne vise pas a une présentation globale et adéquate du cadre phénoménolo-
gique du religieux et, différemment de Uhistoire des religions, ne vise pas a la des-
cription, conforme du point de vue historiographique, d’une religion ou, générale-
ment, de la totalité des religions. La philosophie de la religion a certainement la
charge de prendre extrémement au sérieux la connaissance acquise par ces voies,
cependant, en tant que philosophie, a au méme temps le devoir de faire toujours
émerger, comme élément prioritaire par rapport a la recherche empirique, ce qu’est

la religion, c’est-a-dire quelle est son essence.

kkk

Dans le cadre dessiné jusqu’ici, il nous semble émerger clairement que la philosophie

de la religion réclame avec force son autonomie, sa spécificité et sa particularité par rapport

¥ Cfr. A. AGUTI, Morale e religione. Per una visione teistica, Morcelliana, Brescia
2021. Voire également, du méme auteur, Filosofia della religione. Storia, temi, problemi, La

Scuola, Brescia 2014.

ISSN 2385-216X



PERSPECTIVES DE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION | 51

aux différentes “philosophies spéciales” ; une autonomie qui ne peut pas se traduire dans l'en-
chevétrement fécond, et indispensable pour elle, entre philosophie théorique et histoire, c’est-
a-dire dans la tension déja évoquée et irréductible entre la dimension régulative (et jamais
constitutive) implicite dans une schématisation sur I'essence de la religion et la dimension his-
torique-pratique qui ne peut pas s'éloigner, pour la détermination de l'essence, de U'analyse et
de la comparaison avec les formes de manifestation du religieux effectivement existantes et
actives. D’ott 'importance non seulement historiquement remarquable, mais aussi et surtout
philosophiquement décisive, de 'accentuation de la relation entre philosophie de la religion et
dialogue interreligieux. A sa localisation historique-conceptuelle est dédié le “Focus” de ce nu-
méro de « Rosmini Studies » qui recueille certaines contributions, dument réélaborées et inté-
grées, présentées au congres de I’Associazione Italiana di Filosofia della Religione qui a eu lieu

a Génes en 2019.

Il est nécessaire de remarquer que le panorama philosophique italien a représenté,
particuliérement au XX° siécle, un scénario particuliérement favorable pour la systémisation
de la philosophie de la religion en tant que discipline autonome,” comme on peut le com-
prendre, méme “ad oculos”, en parcourant rapidement et sans prétention d’exhaustivité, cer-
taines des plusieurs voies tracées par les différentes “écoles” : de I'école “génoise” (Alberto Ca-
racciolo, Giovanni Moretto), caractérisée par une structure transcendantale qui vise a dessi-
ner, a travers la figure d’'un “apriori religieux”, les traits d’'une pensée religieuse libérale, a
Iécole “urbinate” (Italo Mancini) qui oppose a la prétention d’exhaustivité de la philosophie
religieuse la fondation d’une épistémologie théologique basée sur la notion d*“apriori divin” ;
de I’école “bolognaise” (Teodorico Moretti Costanzi, Tina Manfredini) qui, avec une inspiration
“néo-bonaventurienne” prononcée, emphatise le champ de tension dialectiquement fécond
entre la religion comme phénoméne universellement humain et la foi chrétienne ontologique-
ment interprétée, a I'école “pisane” (Antonio Carlini, Vitorio Sainati) qui, partant d’une réin-
terprétation des raisons inspiratrices de la métaphysique classique, élabore, herméneutique-
ment, une “critique de la raison théologique” ; de I'école “turinoise” (Luigi Pareyson), qui pros-
pecte une herméneutique du religieux comme ontologie de la liberté devant le scandale du mal

et de la souffrance, a l'école “romaine” (Enrico Castelli, Marco Maria Olivetti) qui, a partir

2 Cfr. 0. BRINO, Autocoscienza e invocazione. Confronti filosofico-religiosi nell’Italia

del Novecento, Universita degli Studi di Trento, Trento 2020.

ISSN 2385-216X



52 | EDITORIAL

d’une analyse existentialiste et phénoménologique, se force a dessiner la valence historique de

la philosophie de la religion comme discipline indépendante.

Pour conclure, il est inévitable de remarquer combien la valence de multi-perspectives
des différentes et singuliéres approches philosophiques a la problématique du religieux aille
de pair avec le multi-perspectivisme des valeurs et de la culture qui définit de plus en plus, et
de maniére éminente, la contemporaine “société de la désillusion”.”" En effet, comme Gunter
Scholtz 'a dument relevé, « les sciences de I'esprit modernes ne sont en aucune maniére sépa-
rables d’une culture plurielle et de la conscience de la multiformité des cultures, au contraire,
elles trouvent en cela leur fondement et exigent tel pluralisme. Ceci n’est pas un défaut, mais
une qualité : elles travaillent contre les obtus qui pensent qu’il ne soit pas possible ou qu’il ne
faille pas franchir les limites de nos propres modalités conceptuelles. Le dialogue et la contra-
position avec ce qui est étranger n’impliquent pas, dans un premier temps, la relativisation des
normes en vigueur, mdis suivent eux aussi leur norme éthique. Et dans la reconnaissance du
pluralisme, des normes sont implicites. En aucune maniére, le pluralisme signifie “anything

goes” ».”

(f.g.)

2 Cfr. F.W. GRAF, Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der modernen Kultur, Beck,
Miinchen 20072.

2 G. ScHOLTz, Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbediirfnis. Zu
Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1991, pp. 11-
12.

ISSN 2385-216X



Lunedi 23 marzo 2020, nella Sala degli Specchi di Casa Rosmini a Rovereto (TN), si
sarebbe dovuta tenere la Lectio rosminiana di Letterio Mauro, dal titolo Quando un
filosofo si da alla politica: Rosmini nel biennio 1848-1849. Come ogni anno, la lectio
avrebbe dovuto inaugurare i Rosmini Days, una settimana di eventi scientifici e culturali
dedicati al filosofo roveretano. La pandemia da SARS-CoV-2 ha portato gli organizzatori a
decidere di sospendere ledizione 2020 dell'iniziativa, assumendosi pero contestualmente
'impegno di cercare di diffondere il pitt possibile i testi e i contributi gia predisposti per i
singoli eventi. Grazie al loro impegno e alla collaborazione dell’autore, possiamo quindi
mettere a disposizione dei lettori di «Rosmini Studies» il testo integrale della lectio. In essa,
lo storico della filosofia Letterio Mauro (Genova 1948) si confronta con un tema ricorrente, se
non addirittura fondativo, della storia del pensiero occidentale: il rapporto che, nella
concreta esistenza di un filosofo, puo e deve instaurarsi tra la riflessione teorica in ambito
morale e assiologico e l'attivita politica diretta. Nel caso di Antonio Rosmini, questa tematica
assume una rilevanza centrale quando il filosofo viene chiamato a svolgere il ruolo di

mediatore tra il governo piemontese e il papato, in quel cruciale biennio 1848-49 che tanta

importanza avra per le vicende storiche europee.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 55-68 J

LETTERIO MAURO

QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA:
ROSMINI NEL BIENNIO 1848-1849

WHEN A PHILOSOPHER GIVES HIMSELF TO POLITICS:
ROSMINI IN THE TWO-YEAR PERIOD 1848-1849.

Which consequences did Rosmini’s mission to Rome in 1848, described in the first part of his
La missione a Roma, produce on the important events concerning him in 1848-49, as related
in the second part of this work? Actually, he mentions only his appointment as cardinal,
without specifying further consequences. This paper aims at illustrating that a careful read-
ing of La missione a Roma can decisively help to highlight this subject.

1. Rimasto inedito durante la vita di Rosmini, il testo della Missione a Roma® costituisce, an-
che grazie all’ampia e preziosa documentazione che lo correda, lo strumento imprescindibile per
comprendere adeguatamente la sua partecipazione alle vicende del cruciale biennio 1848-1849,
in cui egli (al pari di Gioberti) fece seguire all'impegno teorico quello della effettiva militanza

!L’opera & stata pubblicata per la prima volta, a cura probabilmente di Francesco Paoli, nel
1881 (A. RosMINI, Della missione a Roma di Antonio Rosmini-Serbati negli anni 1848-49. Commentario,
Paravia, Torino 1881) priva perd di una parte cospicua del materiale documentario predisposto da
Rosmini in vista della pubblicazione del testo. Sui motivi che indussero Rosmini a accantonare il
progetto di pubblicare 'opera si veda L. MALUSA, Antonio Rosmini per I’Unita d’Italia. Tra aspirazione

nazionale e fede cristiana, FrancoAngeli, Milano 2011, pp. 87-92.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | LETTERIO MAURO

politica e diplomatica.” La recente edizione critica della Missione a Roma,’ che prende il posto di
quella pubblicata nel 1998 in occasione delle celebrazioni bicentenarie della nascita di Rosmini,*
integrandola con nuovi documenti, costituisce percio I'occasione propizia per tornare a riflet-
tere, oltre che sugli eventi narrati nelle due parti dell’opera, sui legami che il filosofo ha indivi-
duato tra essi, che & appunto la questione, sinora poco considerata dalla critica, che qui intendo
affrontare.

Mi riferisco con cio alla lettura ‘continuista’ che nella Missione a Roma Rosmini ha dato di
una serie di vicende vissute in prima persona durante i quindici mesi trascorsi (tra Roma, Napoli
e Gaeta) lontano da Stresa (dove era da ultimo rientrato il 2 novembre 1849), e che solo in parte
erano stati dedicati alla vera e propria missione presso il papa a cui era stato chiamato del go-
verno piemontese guidato da Gabrio Casati. Poco pil di quattro mesi dopo il suo ritorno, il 27
febbraio 1850, si era accinto alla stesura dell’opera in forma di ‘commentario’, decidendo di in-
cludervi anche la narrazione degli eventi in cui era stato coinvolto una volta terminata la sua
missione ufficiale. Pur breve, il tempo trascorso tra il suo rientro a Stresa e I'inizio della compo-
sizione dell’opera dovette nondimeno consentirgli di ritornare con sufficiente distacco (sottoli-
neato dalla scelta di esprimersi in terza persona) su quanto gli era occorso, cosi da fornirne un
resoconto «intieramente conforme alla verita»’ dal punto di vista storiografico e al tempo stesso
occasione per lui di ripensamento del proprio operato. E se & vero che, essendo mancata una
revisione complessiva del testo (portato a termine il 23 aprile 1850), in esso «parecchie sono le
sviste; la sintassi, in taluni casi, lascia a desiderare; taluni nomi sono citati approssimativa-
mente»,® & altrettanto vero che lo stesso non puo dirsi per quanto concerne i contenuti
dell’opera. Senza nascondere errori o criticita nell’'operato del filosofo, essa analizza infatti con
equilibrio e lucidita situazioni ed eventi, cercando di ricostruirne la complessa trama, e di colle-
gare un fatto all’altro, mettendone in luce il concatenamento; non si limita, in altre parole, a fare

2Sull’operato di Rosmini a Roma nel biennio 1848-1849 e sul suo contesto rinvio in partico-
lare a L. MALUSA - P. DE Lucia (eds.), Rosmini e Roma, Simposio internazionale di studi filosofici e
storici in onore di Antonio Rosmini (Roma, 26-29 novembre 1998), Edizioni Rosminiane Sodalitas,

Stresa 2000, I (soprattutto Parte seconda: Rosmini a Roma. 1848-49, pPp. 253-467).

* A. RosMINI, Della missione a Roma di Antonio Rosmini-Serbati negli anni 1848-49. Commentario,
L. MALUSA - S. ZANARDI (eds.), Istituto di Studi Filosofici - Centro Internazionale di Studi Rosminiani
- Cittad Nuova Editrice, Roma-Stresa-Roma 2020, ENC 1/A. Le citazioni saranno sempre tratte da
questa edizione per quanto riguarda sia il Commentario (d’ora innanzi Com.) sia i documenti a esso

allegati (d’ora innanzi Docc.).

* A. RosMINI, Della missione a Roma di Antonio Rosmini-Serbati negli anni 1848-49. Commentario,
L. MaLUsA (ed.), con saggi introduttivi di G. Bergamaschi, E. Botto, L. Malusa, L. Mauro, D. Preda, I.

Semino, D. Veneruso, Edizioni Rosminiane, Stresa 1998.
5Com. p. 234 (151v).

® MALUSA, Antonio Rosmini per I’Unita d’Italia, cit., p. 88.

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 57

la semplice cronaca delle vicende occorse a Rosmini, ma ne ricerca e ne propone una interpreta-
zione, contribuendo a una migliore comprensione dell’ascesa e del declino del suo programma
riformistico a favore della questione nazionale e di un’armonica convivenza tra liberta costitu-
zionali e indipendenza della Chiesa.

2. Come gia ricordato, il testo della Missione a Roma si compone di due parti. Nella prima
viene narrata la vera e propria missione romana di Rosmini, avviatasi con la lettera del 29 luglio
1848 con cui il governo piemontese (ma ¢ significativo che le istruzioni le avesse ricevute dal solo
Gioberti, ministro senza portafoglio, I'unico, forse, che in esso potesse concordare con la sua vi-
sione di tipo federale) lo incaricava di «una missione presso il Santo Padre importantissima alla
salvezza dello Stato»:’ trattare col papa un’alleanza militare in chiave antiaustriaca. Il seguito
della vicenda & noto.? Consapevole degli equivoci e delle ambiguita alla base di questo mandato,’
Rosmini si impegno nondimeno in un generoso tentativo di mediazione per ‘conciliare’ le richie-
ste dei suoi mandatari e le esigenze, per lui prioritarie, di attuare un concordato tra S. Sede e
Piemonte avente per base la liberta della Chiesa da ogni residua forma di «feudalesimo»,'* e una
confederazione tra gli Stati italiani del Centro-nord posta sotto la guida spirituale del papa e
avente in Roma, in una Dieta formata dai delegati designati dai popoli e dai principi dei singoli
Stati, il centro direttivo degli affari diplomatici, militari, finanziari. Preso infine atto delle tergi-
versazioni e ambiguita del governo Alfieri-Perrone (subentrato il 19 agosto di quell’anno a quello

7 Com., p. 79 (3r).

8 Per una puntuale e aggiornata ricostruzione delle fasi essenziali di questa vicenda si veda

L. MALUSA, Introduzione I, in ROoSMINI, Della missione a Roma, cit., pp. 14-30.
° Cfr. Com. pp. 79-84 (3r-8r).

°Oltre che come epoca storica, esso & inteso da Rosmini nelle Cinque piaghe come pil gene-
rale categoria ermeneutica: «Quando un’idea, una forma s’imprime altamente nella intelligenza e
nella imaginazione degli uomini, e vi prevale, allora ella diventa norma, e modello, a cui si confor-
mano tutte ’altre cogitazioni e tutte le maniere di operare che possono in sé ricevere quella forma,
e quelle che non possono, altresi vi si subordinano, e vi si aggruppano intorno siccome ancelle da
quella padroneggiate. Ora ne’ primi tempi della Chiesa I'idea grande scolpita in tutte le menti
cristiane era quella dell’unita: e pero tutto ne’ pensieri e nelle parole de’ fedeli, e del Clero, nelle
disposizioni ecclesiastiche, nelle scambievoli operazioni, nelle amministrazioni e nei beni che si
possedevano, luceva e dominava 'unita di Cristo. Il feudalesimo fondavasi sopra una idea tutt’op-
posta, cioé sull’idea della divisione, che procede da quella della signoria: e un tal sistema prevalso
negli ordini temporali, scolpi bel bello anche nelle menti degli ecclesiastici quell’idea appunto che
gli serviva di fondamento, indi i guai della Chiesa». (A. RosMINI, Delle Cinque Piaghe della Santa Chiesa,
n. 147, N. GALANTINO (ed.), San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 1997, p. 334). Cfr. ivi, n. 130, pp.
323-324.

ISSN 2385-216X



58 | LETTERIO MAURO

Casati) riguardo al progetto di confederazione italiana, '11 ottobre dello stesso anno egli rasse-
gno le dimissioni dall’incarico ricevuto.

Nella seconda, e piu lunga, parte dell’opera sono invece esposte le vicende occorse a Ro-
smini a Roma, Napoli e Gaeta, dopo il fallimento della sua missione ufficiale sino appunto al suo
definitivo rientro a Stresa. Anche in questo caso la vicenda & ben conosciuta." Rimasto a Roma,
egli si impegnod convintamente nel continuare a perorare, in un contesto a lui sempre meno fa-
vorevole, la causa del costituzionalismo' presso Pio IX, della cui concessione di una moderata
forma di costituzione si era gia occupato ai primi di marzo 1848, diversi mesi prima della sua
venuta a Roma."” L’opposizione della parte pit intransigente della curia, a cui il papa aveva finito
per allinearsi, in un contesto avvelenato dalle gravi ambiguita di quest’ultimo e dalle ‘manovre’
curiali per screditarlo definitivamente come pensatore di riferimento del ‘cattolicesimo liberale’,
culmino da ultimo nella condanna da parte della Congregazione dell'Indice delle sue due operette
Le Cinque piaghe della Santa Chiesa e La Costituzione secondo la giustizia sociale (30 maggio 1849), a cui
egli si sottomise «puramente, semplicemente, e in ogni miglior modo possibile».*

E Rosmini stesso a dare ragione della presenza nel suo testo di questa seconda parte, in
apparenza “estranea” agli eventi legati alla vera e propria missione a Roma. Egli scrive infatti
espressamente al termine della prima parte dell’opera:

qui potrebbe aver fine questo commentario col fine della infelice missione per ragion della quale
era venuto il Rosmini a Roma [...]. Ma perciocché questa missione trasse dietro di sé altre conseguenze,
fra le altre quella d’essere stato il Rosmini obbligato ad accettare il Cardinalato, onde non si poté partire
di Roma, ed ebbe a sofferire, dimorandovi, varie vicissitudini in conseguenza de’ politici movimenti ivi
accaduti, per cio continueremo la narrazione fino a ricondurre il Rosmini alla sua abitazione di Stresa.’

L’affermazione che «questa missione trasse dietro di sé altre conseguenze» evidenzia senza
ombra di dubbio come Rosmini abbia individuato una continuita, o almeno un legame, tra la sua
missione politico-diplomatica a Roma descritta nella prima parte del suo testo e altri avveni-
menti, in apparenza di differente natura, esposti nella seconda, giustificando su questa base la

' Una informata ricostruzione di questa seconda fase della missione rosminiana presso il

papa si trova in S. ZANARDI, Introduzione II, a ROSMINI, Della missione a Roma, cit., pp. 31-70.

2 Sull’interesse di Rosmini per un ordinamento costituzionale del potere politico cfr. M.
NICOLETTI, Il governo senza orgoglio. Le categorie del politico secondo Rosmini, il Mulino, Bologna 2019,

pp. 143-181.

3 Si veda il documento contenente le proposte rosminiane al riguardo col titolo Progetto di
Costituzione per lo Stato Romano, in A. ROSMINI, Progetti di Costituzione, L.M. GADALETA (ed.), Istituto di
Studi Filosofici - Centro Internazionale di Studi Rosminiani - Cittd Nuova Editrice, Roma-Stresa

2017, ENC 36, pp. 61-137.
Y Com. p. 228 (146v).

5 1vi, p. 141 (70r).

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 59

sua decisione di includerli nella sua narrazione. Tra queste conseguenze egli menziona peraltro
soltanto «quella d’essere stato [...] obbligato ad accettare il Cardinalato, onde non si poté partire
di Romay. In effetti, benché la nomina a cardinale fosse del tutto indipendente dalla sua missione
diplomatica, era stata proprio quest’ultima a fornire I'occasione sino ad allora mancata perché
di tale nomina egli fosse informato ufficiosamente il 21 agosto 1848 dal cardinale Castracane e
ufficialmente quattro giorni dopo dallo stesso Pio IX." Alla necessita della sua presenza a Roma,
piu volte sollecitata dal papa e alla quale Rosmini si era invece sempre sottratto — 'ultima volta
solo un mese prima dell’inizio della missione romana perché, aveva scritto al Segretario di Stato
Soglia Ceroni il 24 giugno di quell’anno, «mi sgomenta I’anarchia che vedo in Roma»," il papa
aveva fatto del resto chiaramente riferimento durante la prima udienza a lui concessa il 17 ago-
sto, due giorni dopo il suo arrivo in citta: «Ella non volea venire in Roma, non volea stare vicino
al Papa, e ora Iddio ve I'ha mandato: ebbene noi ora lo metteremo in prigione e non lo lasceremo
pit andare»."®

D’altra parte, nella Missione a Roma la nomina cardinalizia, alla quale cercd convintamente
di sottrarsi,"” & da Rosmini posta in relazione a pil riprese con gli eventi a lui occorsi nei mesi
successivi, in particolare con la dolorosa vicenda della condanna da parte dell'Indice. E significa-
tivo, ad esempio, che alla menzione dell’annuncio ufficiale della sua nomina a cardinale egli fac-
cia subito seguire questa osservazione, apparentemente estranea al contesto:

il Rosmini avea gia stampato avanti qualche tempo il trattato Delle Cinque Piaghe della Chiesa e questo
era stato veduto dal Santo Padre, che avea pur veduto, assai probabilmente, anche I’altro opuscolo uscito
quasi contemporaneamente, e intitolato: La Costituzione secondo la giustizia sociale, le quali due operette
erano diffuse per Roma.”

Con questo accostamento egli sembra voler suggerire, da un lato, di avere compreso da
subito che proprio da questi due scritti, e in particolare da quello sulle Cinque piaghe, potevano
venirgli delle difficolta in ordine alla sua nomina cardinalizia; dall’altro, di essersi sentito non-
dimeno rassicurato dalla tacita approvazione che a suo riguardo era a suo tempo venuta dal papa.
Proprio questo scritto infatti - tenuto nel cassetto per ben sedici anni, non giudicando egli pro-
pizi i tempi per rendere noto il suo disegno riformistico, e pubblicato solo alla fine del 1847 con

¢ Sulle modalita e i tempi di questa chiamata cfr. Com., pp. 85-87 (9r-10r).
7 Docc. VII/8, p. 256.

8 Com., p. 86 (9r).

¥ Docc. VIII, pp. 263-268.

2 Com., p. 87 (10r).

2l Rosmini si decise a pubblicare lo scritto sulle Cinque Piaghe dopo che, come scrive espres-
samente, «il Capo invisibile della Chiesa colloco sulla Sedia di Pietro un Pontefice [Pio IX] che par

destinato a rinnovare I’eta nostra e a dare alla Chiesa quel novello impulso che dee spingere per

ISSN 2385-216X



60 | LETTERIO MAURO

una decisione di cui non poteva allora valutare le conseguenze® - lo aveva fatto meglio cono-
scere presso gli ambienti romani; da questi, secondo le notizie giuntegli nei mesi immediata-
mente precedenti la sua missione, era stato accolto in modo estremamente positivo. Si era cosi
convinto che la diagnosi dei mali della Chiesa e il progetto riformistico che vi si accompagnava
avessero trovato interlocutori attenti e numerosi® (a iniziare appunto da Pio IX), e che gli esiti
di una conseguente e decisa opera di sensibilizzazione in tal senso sulla curia pontificia sarebbero
stati positivi.

E probabile, invece, che la sua comprensione del contesto non fosse cosi chiara come egli
vuole far credere, in ordine almeno alle reazioni della parte pili conservatrice e verticistica della
curia pontificia, che proprio a causa di questo testo doveva maturare un’immagine negativa, sino
alla deformazione e alla incomprensione dei loro autentici motivi ispiratori, sia della sua linea di
rinnovamento ecclesiastico, sia della sua idea di confederazione nazionale di stampo neoguelfo.*
Una chiara spia di questa non piena comprensione del contesto romano, almeno in parte adde-
bitabile alla sua scarsa conoscenza di esso, & costituita del resto da un altro testo posto proprio
all’inizio della seconda parte della Missione a Roma, nel quale alla menzione del diffondersi della
notizia della sua nomina a cardinale Rosmini fa subito seguire quella della rivelazione, per lui
inquietante e inopinata, fattagli da un non precisato cardinale: «Allora un Cardinale I’avviso in
confidenza che alcuni de’ suoi colleghi se ne mostravano malcontenti e avevano recate al Papa
delle accuse sulla sanita della dottrina»; rivelazione confermatagli «poco tempo dopo» dallo
stesso Pio IX, il quale gli disse «che alcuni Cardinali avevano notate alcune cose nelle sue dot-
trine».” Quanto Rosmini osserva in proposito chiarisce, da un lato, come egli mettesse una volta
di pitt in relazione la propria nomina cardinalizia con il ‘caso’ delle Cinque piaghe; dall’altro, come
egli fosse all’oscuro delle contestazioni che venivano avanzate nei confronti delle tesi contenute
nell’opera (in particolare di quelle relative alle elezioni dei vescovi)* e, comunque, non valutasse

nuove vie ad un corso quanto impreveduto altrettanto maraviglioso e glorioso». (RosminI, Delle

Cinque Piaghe, cit., n. 165, p. 351).

2 In modo analogo si era comportato anche Gioberti con la sua Apologia del libro intitolato Il
Gesuita moderno. Cfr. F. TRANIELLO, Rosmini e Gioberti interpreti del '48, in MALUSA - DE Lucia (eds.),

Rosmini e Roma, cit., I, pp. 357-398.

2 Si veda, ad esempio, quanto al riguardo da Roma scrive a Rosmini il procuratore dell’Isti-

tuto della Carita, Carlo Gilardi, nella lettera del 13 luglio 1848, Docc. IX, pp. 268-271.

2 Cfr. P. MARANGON, Rosmini e la Curia romana negli anni 1848-49: orientamenti ecclesiologici e
scelte politiche, in L. MALUSA (ed.), Antonio Rosmini e la Congregazione dell’Indice. Il decreto del 30 maggio
1849, la sua genesi ed i suoi echi, con saggi introduttivi di L. Malusa, L. Mauro, P. Marangon, S. Lan-

gella, P. De Lucia, Edizioni Rosminiane Sodalitas, Stresa 1999, pp. CXLIII-CLXXXVI.
5 Com., p. 142 (70v).
% «Prima d’allora non era pervenuta agli orecchi del Rosmini alcuna voce di ci6 [dell’avere

alcuni cardinali avanzato obiezioni circa alcune dottrine rosminiane], salvo che il Padre Theiner

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 61

in modo adeguato certe “dinamiche” proprie dell’ambiente curiale.”

Alla luce dei dati forniti da Rosmini nella Missione a Roma sembrano dunque fondate alcune
conclusioni. Al pari della chiamata del governo piemontese, anche la notizia della elevazione alla
porpora cardinalizia era giunta a Rosmini del tutto inattesa; ed & probabile che proprio per tale
motivo, come aveva visto nella prima una ‘chiamata’ della Provvidenza, egli abbia interpretato
nello stesso modo anche la seconda.” Nella gia menzionata lettera del 24 giugno 1848 aveva in-
fatti confessato al cardinale Soglia, da cui era stato sollecitato in tal senso, che dal venire a Roma
lo tratteneva appunto «il non conoscere su di cio con chiarezza la volonta di Dio»; e pochi mesi
dopo, nella sua prima udienza dal papa, aveva dichiarato di essersi astenuto dal venire a Roma
«perché voleva aspettare di conoscere piu chiaramente il divino volere, e lasciarsi guidare dalla
provvidenza». Se, dunque, «Rosmini ha applicato a se stesso, nel caso della missione romana, il
“principio di passivita” fondamento della sua ascesi», evidenziando che in essa mai si era mosso
«per sua iniziativa [...] ma solo in forza di ordini, preghiere o circostanze»,” lo stesso puo dirsi a
proposito della vicenda del suo cardinalato, impostogli dal papa e che il suo stesso Istituto, da lui
consultato in proposito, lo aveva esortato ad accettare.*

Nei due casi, in altre parole, ¢ stato lo stesso criterio a spingerlo ad acconsentire a quanto
gli veniva richiesto: in quello della missione romana, nella convinzione di poter giovare sia alla
causa italiana sia a quella del papato e dell’intera Chiesa; in quello della nomina cardinalizia, di
poter incidere concretamente sulle scelte ‘politiche’ della Chiesa-istituzione. Ai suoi occhi le due

aveva declamato contro una lettera scritta dal Rosmini, prima di venire a Roma, agli editori del
Labaro, ringraziandoli dell’invito che gli avevano fatto di prender parte a quel giornale, e lodan-

done I’intento, che in allora sembrava voler propugnare la causa della religione». Ivi.
7 Cfr. Com., pp. 142-143, Docc. XL, pp. 396-398.

% Mi sembra illuminante al riguardo quanto Rosmini scrive il 30 aprile 1848 a Carlo Gilardi,
esponendogli le proprie perplessita circa la sua andata a Roma: «lo desidererei, che mi si parlasse
chiaro, perché in tal caso vedrei la volonta di Dio. Se il Papa mi chiamasse espressamente, non
esiterei un momento a venire, benché con ripugnanza da parte dell’'umanita, prevendendo che ci
verrei a patire molto. Ma che il Papa mostri semplicemente ad una terza persona il desiderio di
vedermi in Roma, questo non & un chiamarmi, giacché non consta che questa terza persona sia
stata incaricata di manifestarmi a nome del Papa un tale desiderio. Temo i mezzi termini, ne’ quali
la mia semplicita fu piu volte colta nella rete. O che mi si vuole, o che non mi si vuole: di mia
spontanea volonta io non ci verrei; se mi ci si vuole adunque conviene che me lo si dica chiaro,

perché io mi mova» (Docc. VII/5, p. 252).

2 MALUSA, Antonio Rosmini per I’Unita d’Italia, cit., p. 92. Sul «principio di passivita» cfr. A.
ROSMINI, Massime di perfezione cristiana adattate ad ogni condizione di persone, A. VALLE (ed.), Citta

Nuova Editrice, Roma 1976 (EC, XLIX), lez. IV-VI, pp. 45-57.

» Cfr. Docc. XXXVII1/1-11, pp. 387-393.

ISSN 2385-216X



62 | LETTERIO MAURO

vicende presentavano insomma significative tangenze e questo ha senza dubbio contribuito, ol-
tre che a fargli assumere nei confronti di esse un analogo atteggiamento di ‘disponibilita’, a far-
gliene dare una lettura in stretta continuita.

3. E possibile alla luce del testo della Missione a Roma avanzare qualche ipotesi su altre «con-
seguenze» non esplicitate da Rosmini, che la missione romana ha avuto ai suoi occhi?

Una premessa si impone. Come e possibile desumere dalla illuminante serie di lettere scam-
biate con Carlo Gilardi e col cardinale Castracane, gia prima di giungere a Roma Rosmini era al
corrente della situazione di grave instabilita in cui si trovava lo Stato pontificio, e aveva manife-
stato al riguardo sentimenti significativamente contrastanti circa il contributo che egli avrebbe
potuto dare in tale frangente. Scrivendo al primo il 25 febbraio 1848, egli osserva espressamente:

A voi riservatamente dico che sono anch’io in grand’affanno per le cose di Roma [...]. Nondimeno, se
voi crederete prudente, potrete dire al nostro Eminentissimo Castracane, che, atteso qualche studio da
me fatto nelle cose politiche, se egli credesse che io gli potessi prestare qualche servigio, non ha che da
comandare.*

E al secondo, in una lettera che Gilardi stesso doveva giudicare «ben forte», traccia il 17
maggio un quadro duramente realistico della situazione dello Stato romano: «Rispetto all’ordine
temporale in Roma vi ha anarchia in tutta I'estensione del termine. [...] Ma quel che & piu vi ha
apparenza di contraddizione nella stessa condotta del Papa. Questo & uno stato di cose che non
puo esser utile né al temporale né alla religione».** Non meno significativo, infine, del suo stato
d’animo dinanzi a questa situazione & quanto, il 13 giugno, egli osserva a Gilardi a proposito della
lettera con cui, inviandogli una copia delle Cinque piaghe, quest’ultimo aveva quasi sollecitato al
cardinale Castracane una chiamata di Rosmini:

la vostra lettera par quasi un eccitamento a farmi chiamare a Roma. Vi prego in questo di esser
cautissimo, non promovendo la cosa neppure alla lontana e indirettamente: io tremo quando penso alla
possibilita d’esser chiamato, perché non mi sento proprio la forza d’espormi a cio che me ne potrebbe
avvenire [...]. Senza conoscere chiaramente la volonta di Dio non voglio assolutamente venirci; e perché

' Docc. XI/1, p. 275.

2 Docc. XIV/2, pp. 285-291. Subito dopo il passo citato (tratto da p. 286) Rosmini traccia
indirettamente un lucido quadro dei limiti caratteriali di Pio IX, che sarebbero emersi in tutta la
loro gravita nei mesi successivi e di cui egli stesso sarebbe stato vittima: «non vi ha nulla di piu
fatale per un Principe e per un governo che il mostrarsi debole, esitante, in contraddizione, anche
solo apparente, nelle parole e nei fatti, e impotente a farsi ubbidire. Un Principe che non puo
impedire ’anarchia, e che neppure fa alcuno sforzo per impedirla, che lascia fare tutto cio che
dichiara di non volere, e che indirettamente asseconda cio che si fa contro le sue espresse dichia-
razioni, non sembra ch’egli soddisfaccia ai doveri annessi al Principato. Che cosa avverra se le cose
continuano a camminare su questo piede? Il Papa perdera tutta la sua riputazione» (ivi, pp. 286-

287).

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 63

la volonta di Dio ci si manifesti, dobbiamo ben guardarci dal porre in cosa di tanto momento la pit piccola
opera nostra. La ripugnanza stessa che sento mi persuade che Iddio non lo voglia.*

A motivo di questo complesso quadro, 'inattesa opportunita (determinata dall’altrettanto
inattesa missione affidata a Rosmini dal governo sabaudo) di attuare le linee di fondo del suo
programma riformistico a favore sia della causa dell’unita italiana sia di quella della liberta della
Chiesa doveva assai presto scontrarsi con le difficolta create dalle posizioni prevalenti nella
Chiesa-istituzione; e questo ad onta dell'impegno da lui posto nel convincere il papa e la curia
romana della validita, ai fini del mantenimento del dominio temporale (che tanto stava loro a
cuore) e in un contesto rispettoso della liberta costituzionali, del proprio progetto di confedera-
zione tra gli Stati del Centro-nord d’Italia.

Non puo esservi dubbio circa il fatto che Rosmini ritenesse necessario rendere operative in
quel frangente le indicazioni sulla liberta della Chiesa-istituzione esposte nelle Cinque piaghe; per
la loro applicazione restava tuttavia fondamentale appunto la disponibilita di essa a mantenersi
«libera di verace liberta, siccome fu costituita eternamente dal divino suo Fondatore»** e, proprio
per questo, capace di tornare a essere centro della vita dei popoli e del loro sviluppo storico.
Contando su tale disponibilita egli aveva inviato al Collegio cardinalizio una Memoria® conte-
nente «i motivi da’ quali apparisse che il progetto sembrava dover convenire alla Santa Sede, e
si rispondesse alle principali obbiezioni che potrebbero venir fatte al medesimo».*® Essa inclu-
deva significativamente quanto gia osservato nelle Cinque piaghe circa il progressivo abbandono
da parte della Chiesa, divenuta istituzione, del suo sostegno al popolo e il conseguente suo dive-
nire, sebbene tra alterne vicende, sempre piu soggetta al dispotismo dei principi a totale disca-
pito dei suoi diritti, in particolare di quello di designare i vescovi. Ne seguiva I'indicazione per
Pio IX di un preciso comportamento:

Ora la stagione del dispotismo principesco é finita: il Pontificato di Pio IX deve segnare una nuova
epoca, nella quale il Pontificato Romano si rialzi e riprenda ’antica e naturale sua autorita, e anche il
potere temporale si emancipi dalla dipendenza de’ Principi. Il che non puo avvenire se non a condizione
che la S. Sede si riunisca intimamente ai popoli e tragga da questi la sua forza come fu ne’ suoi piu bei
tempi [...]. Da questo procede, esigere il doppio interesse della Chiesa, cioé lo spirituale ed il temporale,
che la Dieta della Confederazione italiana non si costituisca soltanto da inviati di Principi, ma che vi siano
ad un tempo rappresentati i popoli, e che la S. Sede anche temporalmente non comunichi solo coi primi,
ma ben anche immediatamente coi secondi.”

3 Docc. XIV /4, p. 294.

% ROSMINI, Delle Cinque Piaghe, cit., n. 82, p. 238.

% Se ne veda il testo completo in Com., pp. 106-121 (26r-41v).
% Ivi, pp. 105-106 (24v-25r).

7 1vi, p. 111 (32r-v).

ISSN 2385-216X



64 | LETTERIO MAURO

L’atteggiamento di apparente attenzione da parte del papa (di quello del Collegio cardina-
lizio nella Missione a Roma nulla viene detto) al progetto rosminiano si rivelo effimero e in ultimo
ambiguo. Con un ‘mutamento di rotta’ non inusuale in lui Pio IX accolse infatti i «gravissimi so-
spetti» che Pellegrino Rossi,*” da lui chiamato al ministero su suggerimento di Rosmini, aveva
sollevato riguardo al progetto di confederazione di popoli che quest’ultimo aveva elaborato in-
sieme ai delegati dei tre Stati del Centro-nord d’Italia, e abbraccio quello di una lega di principi
tracciato dallo stesso Rossi facendolo anzi senz’altro «pervenire al gabinetto piemontese, in tal
modo lasciando di fatto cadere il progetto rosminiano.*

Nella prima parte della Missione a Roma Rosmini mette in chiaro come egli considerasse la
eventuale resistenza della Chiesa-istituzione al proprio progetto di confederazione e, quindi, la
rinuncia a legare le sorti dello Stato pontificio alla questione dell'unita nazionale, premessa della
fine del potere temporale, che egli vedra prefigurata dalla rivolta romana del novembre 1848 e
dalla conseguente fuga del papa a Gaeta narrate nella seconda parte dell’opera. A proposito di
tale resistenza, Rosmini osserva infatti con molta lungimiranza che, abbandonando la causa na-
zionale,

non solo rimarrebbe pregiudicata la causa de’ dominii temporali della Chiesa nell’opinione
de’ sudditi pontificii, ma in quella altresi di tutta la nazione italiana, perocché questa considere-
rebbe da quell’ora lo Stato della Chiesa come I'unico ostacolo della sua nazionalita e del suo ri-
sorgimento; e in tal caso tutta I'Italia cospirerebbe per rimuovere un tale ostacolo, e presto o
tardi vi riuscirebbe indubitatamente.*

Si tratta - e non mi consta che questa convergenza sia stata rilevata - di una valutazione
almeno in parte affine a quella di Gioacchino Ventura, poi accomunato a Rosmini nella condanna
dell’Indice pur collocandosi su posizioni assai diverse dalle sue.* In un significativo scambio epi-
stolare tra i due, intercorso sul finire del 1848, Ventura attribuisce infatti al comportamento di
Pio IX (e soprattutto alla sua fuga da Roma) I'atteggiamento di rifiuto del papato e di un accordo
tra questo e il governo costituzionale assunto dalla popolazione romana, invitando Rosmini a far
conoscere al papa che

% Su questa figura mi limito a rinviare a M. FINELLI (ed.) Pellegrino Rossi. Giurista. Economista
e uomo politico (1787-1848), Rubbettino, Soveria Mannelli 2011 e, pil recentemente, a E. MUSIANI,
«Sans patrie dans le monde»: Pellegrino Rossi o l'itinerario europeo di un universitario bolognese (1787-
1848), in «Annali di storia delle universita italiane», XXIII, 2019, 2, pp. 35-59, che fornisce ulteriore

bibliografia.
» Si vedano su questa vicenda Com., pp. 121-132 (42r-54v) e Docc. XXVII, pp. 331-341.
© Com., p. 119 (39r).

1 Su una serie di convergenze tra le idee politiche dei due pensatori ha richiamato I’atten-
zione G. BERGAMASCHI, Ventura e Rosmini negli avvenimenti del 1848, in RosMINI, Della missione a Roma

di Antonio Rosmini-Serbati, cit., pp. CLXXV-CLXXXIII.

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 65

il popolo intero adontato, scandalezzato dall’abbandono in cui lo ha lasciato, o lo maledice o lo di-
sprezza, o gli ¢ indifferente; che queste disposizioni sono terribili e non faranno che far perdere per sem-
pre ai Papi il dominio temporale che Pio IX ha giurato di mantenere, e che per modi si stolidi intende di
ricuperare.*

Non &, quindi, sorprendente che Rosmini abbia potuto vedere nelle drammatiche giornate
del novembre 1848 una lontana «conseguenza» della sua missione romana. Era stata in effetti
quest’ultima a contribuire a far emergere la sordita dei vertici della Chiesa-istituzione nei con-
fronti del suo progetto riformistico, considerato pericolosamente destabilizzante, come pure
I’ambiguita che era alla base delle aperture ‘costituzionali’ di Pio IX, che di quelle giornate erano
state la causa piu diretta.

4. E indubbio tuttavia che per il filosofo cristiano Rosmini, impegnato a raccordare il ruolo
del papato con le ‘liberta’ costituzionali, la «conseguenza» piu grave della missione romana fu
rappresentata dall’insuccesso, sancito dal gia menzionato provvedimento censorio dell'Indice, di
questo suo progetto. Ad accrescere la gravita per lui di tale «conseguenzax sta poi il fatto che la
pronta e totale sua sottomissione alla condanna non contribui a circoscrivere, per dir cosi, la
vicenda a un episodio pur doloroso, ma apri la strada alla intensificazione della campagna diffa-
matoria nei suoi confronti, destinata a sfociare in quella che si suole chiamare terza fase della
‘questione rosminiana’, conclusasi con il decreto Dimittantur del 3 luglio 1854.*

Alla luce del decreto del 30 maggio 1849 si deve anzi rilevare che I'insuccesso ando ben oltre
il fallimento del diretto impegno di Rosmini nella missione a Roma, traducendosi nella sconfes-
sione dell’intera linea ‘riformistica’ di ispirazione cristiana, colpita in alcuni dei suoi pit emi-
nenti fautori: come e noto, infatti, la condanna dell'Indice riguardo, oltre che i due scritti rosmi-
niani, il Gesuita moderno di Vincenzo Gioberti* e il Discorso funebre per i morti di Vienna di Gioac-
chino Ventura. Il fatto poi che I'accostamento di questi tre autori di cosi diverso orientamento
speculativo sia stato del tutto strumentale,” nulla toglie al carattere ‘politico’ di questa manovra,

2 Lettera di Ventura a Rosmini del 24 dicembre 1848, Doc., LXIV/3, p. 500. Questo scambio

epistolare & riportato in Docc., LXIV, pp. 491-509.

 Un’attenta ricostruzione di questa ‘fase’ si trova in S. ZANARDI, La filosofia di Antonio Ro-

smini di fronte alla Congregazione dell’Indice. 1850-1854, FrancoAngeli, Milano 2018.

*“ Sulle complesse vicende che portarono alla condanna del Gesuita moderno rinvio a L. MA-
LUSA - L. MAURO, Cristianesimo e modernita nel pensiero di Vincenzo Gioberti. Il Gesuita Moderno al

vaglio delle Congregazioni romane (1848-1852). Da documenti inediti, FrancoAngeli, Milano 2005.

> Su questo singolare accostamento dei tre autori nel medesimo provvedimento censorio,
come pure sulle numerose e gravi inosservanze da parte di quest’ultimo delle precise regole con-
cernenti I’esame di scritti di autori cattolici stabilite dalla costituzione Sollicita ac provida (pro-
mulgata il 9 luglio 1753 da Benedetto XIV), mi sono soffermato, anche sulla base di materiale ine-

dito, nel mio saggio La condanna rosminiana del 1848-49 alla luce della Costituzione Sollicita, in Antonio

ISSN 2385-216X



66 | LETTERIO MAURO

con la quale si intese dare un preciso segnale nei confronti di voci ritenute comunque ‘dissen-
zienti’.

Impegnandosi nella missione romana, Rosmini si espose, per cosi dire, direttamente, ben
pit di quanto avesse in precedenza fatto con i suoi scritti e per pil ragioni. La sua presenza a
Roma lo mise innanzi tutto ancora piu in luce come esponente di primo piano della linea rifor-
mistica in ambito cristiano e i ripetuti segni di benevolenza nei suoi confronti* da parte di Pio
IX non potevano che apparire alla parte pil retriva della curia un chiaro segnale dell’adesione
del papa a tale linea, suscitando quindi una piu decisa opposizione nei confronti del tentativo
rosminiano di superare le distanze tra la Chiesa-istituzione e la prospettiva costituzionale.

D’altra parte, una volta impegnatosi in questa missione, la convinzione che fatti esterni alla
sua volonta lo avessero messo nella condizione di applicare al contesto nazionale e poi a quello
romano la sua linea riformistica, e soprattutto di poter contare in quel frangente sul pieno so-
stegno del papa (nella cui “svolta costituzionale” confidava), spinse Rosmini a ‘forzare la mano’,
oltre che ai suoi interlocutori piemontesi, in una certa misura anche a quelli romani. Egli si illu-
deva infatti, riguardo a questi ultimi, che fosse possibile raggiungere concreti risultati sul ter-
reno politico, nonostante il rifiuto dei vertici della Chiesa-istituzione di assecondare I'esigenza
(avanzata appunto nelle Cinque piaghe) di una sua profonda auto-riforma, che la conducesse a
recuperare la coscienza della propria identita e dei propri autentici compiti nel mondo. La per-
suasione che occorresse approfittare della congiuntura che appariva propizia lo spinse, in altre
parole, a saltare alcuni ‘passaggi intermedi’ che sul piano teorico egli aveva pur ritenuto neces-
sari, determinando in tal modo una piu decisa reazione da parte del fronte a lui avverso, e a non
tenere conto né della difficile situazione dello Stato pontificio né delle posizioni a lui contrarie
all’interno del collegio cardinalizio.”

Rosmini e la Congregazione dell’Indice, cit., pp. CIX-CXLI, al quale mi permetto percio di rinviare. Su
tale singolare accostamento tra i tre autori cattolico-liberali si veda inoltre L. MALUSA, I documenti

di una condanna tra le passioni del Risorgimento ed i fraintendimenti ecclesiali, ivi, pp. LXXIII-LXXXIII.

6 Cfr. Com., pp. 143-144 (71r). A riprova di cid basti ricordare, oltre alla promessa nomina
cardinalizia, quelle a consultore delle Congregazioni del S. Uffizio e dell’Indice, per le quali si

vedano Docc. XXVI/1-2, pp. 330-331.

47 Gia nel periodo precedente la sua missione romana Rosmini appare consapevole delle
scarse simpatie nei suoi confronti da parte di molti esponenti del sacro collegio. Scrivendo a Carlo
Gilardi il 25 luglio 1848 (sei giorni prima, quindi, di ricevere la chiamata del governo piemontese)
a proposito della questione del Collegio S. Raffaele, egli osserva ad esempio: «Che vi presentiate al
bacio del piede del Santo Padre non so se sia bene o male specialmente perché potrebbe parlarvi
del mio venire a Roma, il che mi ripugna specialmente se dovessi venirvi senza sapermi a che fare.
[..]: solamente vi avverto che se vi presentate dovete naturalmente dirgli che siete venuto per
I’affare di S. Raffaello, ma in questo caso & necessario che gli facciate intendere che i Cardinali

scelti al primo esame non sono opportuni per tal bisogno, e che io non desidererei in ogni caso,

ISSN 2385-216X



QUANDO UN FILOSOFO SI DA ALLA POLITICA | 67

Questo errore di valutazione fu senza dubbio aggravato dalla sua decisione di restare al
fianco del papa a Gaeta, ritenendo di essergli ‘indispensabile’, pur dinanzi ai crescenti e evidenti
ostacoli che gli venivano frapposti,* e dal ritardo con cui prese atto in quel contesto della sua
progressiva emarginazione e del conseguente declino del suo peso politico presso il papa.” Se
I'operato di Rosmini in queste circostanze peccod di «semplicita» e di «imprevidenza»,” nondi-
meno, proprio alla luce delle pagine della Missione a Roma, appare difficile sostenere che I'esito
negativo del suo diretto impegno nelle vicende politiche del 1848-1849 sia dipeso simpliciter da
rigidita teoriche, o da scarsa attenzione alla realta effettuale, o da una inadeguata analisi di essa:
basti pensare alla lucidita con cui egli evidenzia le ambiguita alla base del mandato ricevuto dal
governo piemontese; la «irragionevole» pretesa da parte di quest’ultimo «che il Papa, padre co-
mune de’ fedeli, dichiarasse la guerra all’Austria pel solo motivo di costituire la nazionalita ita-
lianax;’! le sue nascoste mire espansionistiche con il conseguente, inevitabile, clima di sospetto
ingeneratosi nei principi italiani nei confronti di ‘quella’ guerra contro I’Austria che veniva loro
proposta.®

Né minore lucidita egli manifesta a proposito della condizione degli Stati pontifici, ad esem-
pio della delicatezza della questione politico-religiosa e delle ricadute di essa sul piano interno
(raccomandando prudenza sui tempi di pubblicazione e di diffusione nei loro territori del suo
Progetto di Costituzione per lo Stato Romano,” elaborato nel clima del generale entusiasmo costitu-
zionale degli inizi del 1848). Per quanto riguarda inoltre il piano internazionale,** in particolare
circa i rapporti diplomatici tra la S. Sede e I’Austria, egli

non s’era trattenuto di biasimare acremente I'incoerenza del governo pontificio, che faceva o la-
sciava fare degli atti favorevoli alla indipendenza d’Italia, e contemporaneamente faceva degli altri atti
avversi e contrari ai primi: cio che non solo dimostrava la sua debolezza, ma 'accresceva, disgustando

che il negozio cadesse nelle stesse mani, specialmente nelle mani di Ostini, Ferretti e Patrizi».

(Doce. VII/2, pp. 262-263).
% Cfr. MALUSA, Antonio Rosmini per ’Unita d’Italia, cit., pp. 110-115.
* Si veda in particolare Com., pp. 198-201 (123r-125r).

% Cfr. su questo punto M.F. MELLANO, Lo scontro Rosmini-Antonelli nel "48-’49, secondo il memo-

riale del filosofo e alla luce della realta storica, Sodalitas, Stresa 1987, pp. 21-22, 57.

S11vi, p. 96 (18v). Sul tema della guerra in Rosmini rinvio a NICOLETTI, Il governo senza orgoglio,

cit., pp. 211-230.

52, Proprio al fine di dissipare tali sospetti Rosmini proponeva di porre la progettata confe-
derazione fra i tre Stati del Centro-nord d’Italia «sotto la presidenza, almeno onorifica, del Ponte-
fice, il che dissiperebbe dall’animo del Papa e degli altri principi il sospetto che il Piemonte pensi

al suo solo ingrandimento, e forse miri ad assorbire in sé tutti gli Stati italiani». (Com., p. 81 (4v)).
% Si veda al riguardo la documentazione raccolta in Docc. X1/1-4, pp. 275-278.

s Cfr. in proposito NICOLETTI, Il governo senza orgoglio, cit., pp. 231-250.

ISSN 2385-216X



68 | LETTERIO MAURO

entrambe le parti fra cui ardeva la lotta. Il Rosmini bramava che il Sommo Pontefice avesse assunta una
mediazione dignitosa, efficace e soprattutto logica.”®

E anche sul carattere irresoluto di Pio IX non mancano nelle pagine della Missione a Roma
annotazioni penetranti e impietose.*

Non furono dunque attenzione alla realta effettuale e lucidita di analisi a mancare a Ro-
smini nella sua missione romana. Si pu9, forse, affermare che egli si sia dimostrato in quella cir-
costanza un realista sui generis, capace di guardare appunto alla realta effettuale, ma di immagi-
nare anche ordini politici diversi da quelli del suo tempo. Gli mancava invece, come egli stesso
dichiara, ’esperienza;”” quella esperienza che, stando sempre alle sue parole, unita alla fermezza
da agli uomini d’ingegno «il tatto a discernere “quel punto in cui il riuscibile s’incontra col desi-
derabile”».*

3830@unige.it

(Universita degli Studi di Genova)

s Com., p. 88 (10v).
% Cfr. ivi, pp. 193-194 (118r); p. 198 (123r); p.199 (123v); pp. 200-202 (124v-125v).
7 Cfr. ivi, p. 123 (43r).

% Ivi, p. 121 (42r).

ISSN 2385-216X



J

Kosmiriarna

La sezione «Rosminiana» di questo numero presenta una ricca varieta di approcci alla
figura e al pensiero del Roveretano. Vi si trova anzitutto un originale saggio interpretativo di
un aspetto tanto interessante quanto trascurato della teoresi del filosofo: Bergonzoni propone
infatti una nuova interpretazione dell’estetica di Rosmini, «artista dell’Essere», che per la
prima volta include anche un’analisi dei fondamenti filosofici rosminiani del dialogo
Dell’invenzione di Manzoni e mette in luce spunti per un confronto con filosofi novecenteschi:
nel segno della divergenza rispetto a Croce e della convergenza rispetto a Pareyson. La sezione
prosegue con un approfondimento di Santori su una delle principali fonti del pensiero
economico di Rosmini, ossia 'abate Antonio Genovesi, padre intellettuale della scuola di
economia civile napoletana del XVIII secolo, e continua con una serie di confronti: Croci mostra
come «l’enciclopedia teosofica» del Roveretano si costituisca in un serrato confronto con la
filosofia classica tedesca, in particolare con Kant e con Hegel, mentre Galvani rileva la forte
affinita tra lantropologia di Rosmini e quella di Edith Stein, soprattutto intorno al
«sentimento di sé come corporeo-spirituale». Nell'ultima parte la sezione si volge alla storia
degli effetti e propone due interpretazioni divergenti del sistema rosminiano: da un lato
Fidelibus esamina la forte torsione ermeneutica in senso idealistico impressa da Gentile alla
filosofia del pensatore di Rovereto per farne uscire un «Kant italiano» funzionale alla sua
ricostruzione di «un ideale quadro unitario della storia della filosofia italiana dalla fine della
Scolastica a Spaventa»; dall'altro Bozza mostra come la trentennale riflessione di Tina
Manferdini su Rosmini debba essere collocata all’interno della «scuola neo-bonaventuriana»
raccolta intorno a Moretti-Costanzi e come la sua interpretazione del sistema rosminiano
venga curvata dal coscienzialismo tipico di quella scuola con esiti originali che esaltano l'ascesi
agapica da cui in ultima analisi sgorgano sia la teoresi, sia la vita costantemente donata del

grande Roveretano.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 71-76 J

FILIPPO BERGONZONI

L’ARTISTA DELL’ESSERE:
ARTE E BELLEZZA IN ROSMINI*

THE ARTIST OF BEING. ART AND BEAUTY IN ANTONIO ROSMINI'S THOUGHT

The article focuses on a presentation of Filippo Bergonzoni’s book L’artista dell’essere.
Arte e bellezza nel pensiero di Antonio Rosmini (Orthotes, Napoli-Salerno 2020), a mon-
ograph on Rosmini’s aesthetics from his early essay Sull’idillio to the Teosofia, his final
unfinished masterpiece. A pathway in which the philosopher of Rovereto also engages in a
dialogue with Alessandro Manzoni, in search of an ontology of beauty which finds its origin
and its ultimate end in the idea of being.

Tra le varie modalita con cui & possibile avvicinarsi oggi all’'opera di Antonio Rosmini ri-
tengo che sia particolarmente feconda quella di approcciarlo come un classico, un autore che -
pur tra travagliate e note fatiche - & riuscito ad entrare in quel canone filosofico occidentale da
cui non si finiscono di cogliere ricchezze speculative e spunti di riflessione per il nostro pre-
sente.” In altre parole, pur non disconoscendo I'importanza di altre indagini pitt marcatamente
storiche, filologiche, comparative, & possibile oggi una lettura spregiudicata, per cosi dire, del fi-
losofo di Rovereto, che abbia lo scopo di rintracciare alcuni nuclei teorici, tratti da una lettura
paziente e attenta dei testi, capaci di dialogare con i grandi temi della cultura contemporanea.
Queste note introduttive servono a dichiarare I'intenzione profonda che ha guidato la stesura
del volume L’artista dell’essere. Arte e bellezza nel pensiero di Antonio Rosmini, recentemente pubbli-
cato. Pil nello specifico, I'intento che ha orientato la ricerca é stato quello di verificare, in primo
luogo, I'esistenza nel corpus filosofico rosminiano di un insieme pitt 0 meno omogeneo di idee sui

! Presentazione del libro di F. BERGONZONI, L’artista dell’essere. Arte e bellezza nel pensiero di

Antonio Rosmini, Orthotes, Napoli-Salerno 2020.

2Uso il termine secondo la nota accezione data da Italo Calvino: «Un classico & un libro che
non ha mai finito di dire quel che ha da dire» (I. CALVINO, Perché leggere i classici, in ID., Perché

leggere i classici, Mondadori, Milano 1991, p. 7).

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72| FILIPPO BERGONZONI

temi dell’arte e della bellezza tali da poter parlare di un’estetica rosminiana; in secondo luogo, se
tale posizione teorica potesse entrare in dialogo fecondo con 'estetica filosofica moderna e con-
temporanea.

Come punto di partenza € stato doveroso fare una ricognizione della bibliografia esistente
in materia, tenendo presente una constatazione che nell’ormai lontano 1994 esprimeva Pier
Paolo Ottonello: «Uno degli aspetti a tutt’oggi pil trascurati - fra i tanti e fondamentali - del
pensiero di Rosmini ¢ quello che riguarda i problemi dell’estetica».’ Nel corso degli oltre venti-
cinque anni che ci separano dall’osservazione di Ottonello si puo dire che la situazione non sia
molto migliorata: nonostante un buon numero di saggi e articoli comparsi su varie riviste, sono
soltanto due le monografie di ampio respiro dedicate al tema, lo studio ormai classico di Franco
De Faveri e la pill recente monografia di Andrea Annese.*Si tratta - va detto subito - di due
ottimi lavori, che ho tenuto costantemente presente e con cui pil volte mi sono confrontato su
varie ipotesi interpretative, e tuttavia non mi ¢ sembrato inutile tentare una nuova lettura
dell’estetica rosminiana in una monografia con cui ho cercato di dare una sistemazione organica
alla materia. Non ho voluto privilegiare, pertanto, né la produzione giovanile del filosofo, culmi-
nante nel saggio Sull’idillio, né la pitt matura riflessione metafisica che trova il suo vertice nell’ap-
posita sezione della Teosofia, ma dare ad entrambe il giusto spazio per cercare di ricostruire un
quadro d’insieme quanto piu possibile unitario: nella convinzione che le idee di Rosmini sull’arte
e sulla bellezza mantengano una sostanziale uniformita priva di svolte improvvise, semmai ac-
quisendo un maggior spessore teoretico nella continuita, in virti del nuovo contesto metafisico in
cui vengono collocate.” Ho poi pensato di inserire nel volume - ed & una caratteristica che lo
differenzia dagli altri testi di argomento affine - un’approfondita analisi del dialogo Dell'inven-
zione di Manzoni, e in particolare dei fondamenti filosofici che stanno alla base dell’opera. Anche
se non si tratta di un testo di Rosmini, il dialogo manzoniano e indubbiamente la migliore esposi-
zione artistica della filosofia rosminiana, incentrata in particolare sulla differenza tra essere ideale
e essere reale, e pertanto ritengo sia opportuno collocarlo allinterno di una ricerca di questo
tipo. Infine, come necessario trait d’'union tra il saggio Sull’idillio e il manzoniano dialogo Dell’in-
venzione, mi € sembrato doveroso scandagliare parte della corrispondenza epistolare tra Rosmini
e Manzoni, in particolare quella svoltasi nell’estate del 1831: € in questo contesto infatti che, non
senza tormento e fatica intellettuale, Manzoni giunge a sciogliere i suoi dubbi riguardo a quella

3P.P. OTTONELLO, Introduzione a A. RosMINI, Sull’idillio, Guerini e Associati, Milano 1994, p. 9.

“F. DE FAVERI, Essere e bellezza. Il pensiero estetico di Rosmini nel contesto europeo, Morcelliana,
Brescia 1993; A. ANNESE, Il pensiero estetico di Rosmini. Prospettive teologiche a confronto, Aracne, Roma

2014.

> Basti pensare che la struttura metafisica delle tre forme dell’essere e del loro sintesismo

all’epoca del giovanile saggio Sull’idillio non erano ancora state tematizzate.

ISSN 2385-216X



L’ARTISTA DELL’ESSERE | 73

idea dell’essere che era «diventata questione»® e che, una volta fatta propria, verra brillante-
mente esposta in una cornice letteraria nel suo dialogo del 1850.

Il volume si presenta cosi strutturato in nove capitoli. I primi due sono dedicati all’analisi
del saggio Sull’idillio, composto da Rosmini nel 1826 e pubblicato a Milano I’anno successivo. Di
questo piccolo capolavoro giovanile si sottolinea innanzitutto il contesto culturale italiano ed
europeo da cui trae origine, in particolare il dibattito all’epoca molto vivo tra classicismo e ro-
manticismo, in cui il filosofo si inserisce con una proposta originale: si tratta, con le sue parole,
di conciliare chi nell’arte privilegia la ricerca della bellezza ideale a scapito della dimensione
storica («sistema ideale») con chi privilegia il racconto storico a scapito della dimensione ideale
(«sistema storico»). Si tratta per Rosmini di due indirizzi aventi entrambi la loro parte di verita,
ma che se isolati e assolutizzati portano a conclusioni insostenibili. Il concetto che permette al
filosofo di aggirare questa dicotomia e quello di ‘verosimiglianza’: il compito del poeta non &
quello di ritrarre la verita nella sua forma esemplare, ma la verita partecipata dalle cose, non
'idea ma la partecipazione dell’idea nelle cose esistenti. In altre parole, il genio dell’artista con-
siste nel penetrare con occhio profondo e intelligente nelle trame della realta al fine di «sfiorare
dalle cose la verita»,” ossia cogliere nelle cose stesse il maggior grado di partecipazione che esse
hanno con il vero esemplare. Si tratta di una posizione accostabile a una forma di platonismo
estetico che, all’epoca di Rosmini, trovava il suo referente pitt prossimo nel razionalismo carte-
siano, specialmente nella sua declinazione malebranchiana.? Accanto a queste tematiche, nel
saggio Sull’idillio trova ampio spazio anche una riflessione sulla categoria di ‘poesia cristiana’,
intesa come adeguata espressione della divina Provvidenza operante nella storia. Il cristianesimo
- questo il ragionamento del filosofo - ha educato I'uomo ad abbracciare I’amabilita del reale
come luogo di manifestazione di un senso provvidenziale, facendolo cosi diffidare dei suoi ideali
fantastici e chimerici. Ecco allora il privilegio dell’artista cristiano che non ¢ piti costretto a rifu-
giarsi in un ideale fantastico e astorico, ma puo aprirsi a quel provvidenziale disegno che I’Arte-
fice ha dispiegato nel mondo.’ Nel saggio rosminiano € presente pertanto una tensione dialettica

¢ Cosi si esprime Manzoni nella lettera del 10 luglio 1831: cfr. P. DE LuciA (ed.), Carteggio
Alessandro Manzoni-Antonio Rosmini, vol. 28, Edizione nazionale ed europea delle Opere di Alessandro

Manzoni, Milano 2003, p. 34.
7 Cfr. A. Rosmini, Sull’idillio, cit., p. 36.

8 Pit che dall’estetica kantiana il giovane Rosmini sembra influenzato da opere come il
Traité du beau (1715) di Crousaz e I’Essai sur le beau (1741) del padre André. Tra gli interpreti, chi
ha insistito maggiormente sulla categoria di platonismo estetico & stato De Faveri: «]’ordine della
verita delle cose & dunque dato, appunto nel senso del platonismo estetico di cui s’é trattato, at-
traverso il confronto tra le cose stesse e la loro idea» (F. DE FAVERI, Essere e bellezza. Il pensiero

estetico di Rosmini nel contesto europeo, cit., p. 59).

° Sul «realismo cristiano» di Rosmini ha insistito in particolare Prini: «Il cristianesimo,
nell’arte che lo esprime, & la celebrazione dell’amabilita del reale, il gusto della verita delle cose»

(P. PrINI, Introduzione a Rosmini, Laterza, Bari 1997, p. 31).

ISSN 2385-216X



74 | FILIPPO BERGONZONI

tra il piano ideale (platonismo estetico) e il piano reale (la realta riscattata dal cristianesimo),
tensione a mio giudizio non risolta a questo livello cronologico.

1l terzo e quarto capitolo pongono al centro la figura di Alessandro Manzoni, presentando
rispettivamente un’indagine sul carteggio Manzoni-Rosmini del 1831, focalizzato sulla «que-
stione» dell’idea dell’essere, e un’analisi dei fondamenti filosofici del dialogo Dell’invenzione. Del
carteggio tra il filosofo di Rovereto e lo scrittore lombardo colpisce innanzitutto il fatto che dopo
un intenso scambio di lettere concentrato nell’estate del 1831 (quattro in totale, due per mit-
tente) la corrispondenza si interrompa all'improvviso, per riprendere soltanto cinque anni dopo
su tutt’altri argomenti. Ora, poiché 'ultima di queste missive si configura come una meticolosa
e analitica risposta di Rosmini alle perplessita che I'amico aveva espresso sull’idea dell’essere
(quasi una sorta di piccola appendice al Nuovo Saggio), ci piace pensare che Manzoni si fosse nel
frattempo persuaso o comunque avesse cominciato a vedere con pil chiarezza e a far propria la
proposta filosofica rosminiana. E dopo quasi vent’anni, con il dialogo Dell'invenzione, Manzoni
non poteva rendere un miglior omaggio all’amico filosofo, mostrando di aver perfettamente
colto il punto: la dimensione del mutamento e del divenire appartengono solo al piano reale
dell’essere e non a quello ideale. Da un fiore realmente presente - dice uno dei protagonisti del
dialogo con un’immagine efficace - io posso togliere delle foglie, posso modificarlo, ma I'idea di
quel fiore rimane immutabile e immodificata perché si trova su un altro piano dell’essere: «Se vi
fosse riuscito di levarle qualche fogliuzza, il gioco era fatto; 'idea era bell’e mutata. Ma come si
fa a levare una foglia da un’idea, quando l'idee non hanno foglie?»."

La seconda parte del libro & interamente dedicata alla riflessione estetica (o meglio alla
callologia,” come preferisce esprimersi Rosmini) presente nella Teosofia. In particolare il quinto
capitolo si prefigge di delineare, sinteticamente, I'ontologia triadica delle forme dell’essere,
come sfondo teoretico in cui si sviluppa la tematica della bellezza: la filosofia rosminiana ha ca-
rattere sistematico e un singolo tema non puo essere compreso senza tenere presente il quadro
d’insieme. I restanti capitoli sono dedicati ad un’analisi dettagliata della sezione della Teosofia
intitolata, per I'appunto, Della bellezza (cap. X del terzo libro) e in particolare il sesto capitolo
affronta quella che ¢, a mio giudizio, la tesi decisiva. La bellezza viene definita da Rosmini come
una relazione che si istituisce tra qualcosa di oggettivo e la mente; essa non risiede pertanto né

10 A. MANZONI, Dell’invenzione e altri scritti filosofici, M. CAsToLDI (ed.), vol. 13, Edizione Nazio-

nale ed Europea delle opere di Alessandro Manzoni, Milano 2004, p. 182.

1 «Ciascuna delle belle arti ha la sua scienza propria; e tutte queste scienze suppongono una
scienza del bello in universale, che chiamiamo Callologia, della quale & una parte speciale I’Este-
tica, che tratta del bello nel sensibile» (A. RosMINI, Sistema filosofico in Ip., Introduzione alla filosofia,

P.P. OTTONELLO (ed.), Citta Nuova, Roma 1979, n. 190, p. 287).

ISSN 2385-216X



L’ARTISTA DELL’ESSERE | 75

solamente nelle facolta soggettive né solo nell’oggetto contemplato, ma nella relazione che si sta-
bilisce tra i due."” La bellezza & qualcosa di oggettivamente presente in un determinato ente (na-
turale o artificiale) che solo dalla mente puo essere colto, non dal senso: il senso puo cogliere al
massimo che qualcosa & piacevole, ma non bello (¢ un altro dei motivi per cui I'autore preferisce
utilizzare il termine callologia, scienza del kalds, piuttosto che estetica, la cui etimologia rimanda
a una dimensione sensibile). L’originalita della posizione di Rosmini emerge ancor di piu se raf-
frontata con l'estetica kantiana. Per Kant, come & noto, il giudizio di gusto non & un giudizio
conoscitivo, e un giudizio riflettente; si basa sul libero gioco delle facolta conoscitive, immagina-
zione e intelletto, le quali in presenza dell’oggetto sono messe in gioco fra di loro, in uno stato di
sospensione, di ‘limbo conoscitivo’ in cui si annida il sentimento di piacere. 1l bello viene per-
tanto definito da Kant, riguardo al secondo momento del giudizio di gusto, come «cid che piace
universalmente senza concetto».” Ora, Rosmini riprende da Kant I'impostazione basata sul rap-
porto tra il soggetto e le sue facolta conoscitive: come si e visto la bellezza non ha un carattere
oggettivistico, ma € una relazione che non avrebbe luogo se non terminasse in un’idea mentale del
soggetto. Allo stesso tempo, pero, per Rosmini cid che noi contempliamo rimanda a un fonda-
mento oggettivo, ideale, ad un suo archetipo, in base al quale pud avvenire un giudizio di com-
parazione estetica. In questo senso il Roveretano sembra compiere una sintesi felice tra un’im-
postazione classica, platonica, ontologicamente fondata dell’estetica, e una sensibilita moderna,
attenta alle esigenze del soggetto e alle relazioni con le facolta conoscitive.

Gli ultimi tre capitoli, infine, sono dedicati alla discussione critica di tre questioni pil spe-
cifiche: il settimo quella dell'integrita dell'uno come fondamento del bello, I'ottavo quella
dell’'unione tra unita e molteplicita nell’origine della bellezza, il nono quella della natura del
plauso mentale e del sublime. Tra le varie questioni affrontate nell’'ultima parte del libro, mi
limito a segnalarne una: a differenza del concetto di verita, quello di bellezza implica che ci sia
da parte del soggetto un’approvazione, un «plauso mentale». Una formula algebrica, ad esempio,
ha dei tratti in comune con un’opera d’arte (I’ordine, la perfezione, 'armonia delle parti...) ma
difficilmente potremmo definirla ‘bella’, se non con una vaga similitudine; affinché possa dirsi
tale, 'opera bella deve avere in piti un rapporto col soggetto, che, in quanto termine di una rela-
zione, & chiamato a rispondere con una lode, un plauso avente quasi la forma di un atto di giustizia.
L’oggetto contemplato, infatti, deve esprimere delle qualita, delle esigenze tali da richiedere I’ap-
provazione del fruitore, come cosa ad esso dovuta. Un discorso relazionale, dunque, coerente con
I'impostazione filosofica rosminiana, che nella sua essenza si configura come una metafisica del
soggetto pensante, nel quale si radica I'idea dell’essere come apertura infinita."

2 «Conviene dunque che noi parliamo della bellezza in quanto & termine d’una relazione
colla mente, poiché nell’esser termine consiste la sua natura» (A. RoSMINI, Teosofia, S.F. TADINI (ed.),

Bompiani, Milano 2011, n. 1063, p. 119).

131, KANT, Critica del Giudizio, trad. italiana di A. GARGIULO, rivista da V. VERRA, Laterza, Bari

1970, p. 62.

" Secondo Malaguti, la prospettiva metafisica rosminiana «sorge a partire dal rilievo

dell’apertura ontologica del nostro pensiero che, nella trasparenza all’originario fondamento, ne

ISSN 2385-216X



76 | FILIPPO BERGONZONI

Anche in quest’ultima parte della ricerca si possono riscontrare tesi originali che merite-
rebbero di essere confrontate con autori pitt vicini al dibattito contemporaneo. Non ho qui lo
spazio per approfondire ulteriormente il discorso, ma mi limito ad accennare a un solo esempio.
Rosmini sottolinea che il lavoro dell’artista & prima di tutto un lavoro mentale, consiste nel pro-
cesso di formazione dell’ente in tutta la sua pienezza, eppure questo non basta, & condizione
necessaria ma non sufficiente: perché uno possa dirsi artista occorre che I'idea mentale perfetta
sia anche eseguita materialmente, prenda corpo nel mondo e venga cosi espressa in una qualche
materia sensibile. L’artista lavora sempre in due tempi, entrambi necessari, col pensiero e con la
mano, con la concezione mentale e con I'esecuzione materiale. Ora, questa insistenza con cui
viene sottolineato I'’elemento della manualita, dell’esecuzione, della ‘poiesis’ sembra quasi una
risposta ante litteram alla posizione di Croce, per il quale il lavoro dell’artista si identifica, come
e noto, con il processo di “intuizione-espressione” che prescinde da qualsiasi componente tec-
nica, estranea alle ragioni autentiche dell’arte.” Il pensiero di Rosmini sembra invece avvicinarsi
ad alcune formulazioni di estetica contemporanea come ad esempio a quella di Pareyson, per cui
I’arte & pura formativita, un creare forme in cui «!’estrinsecazione fisica & un aspetto necessario
e insopprimibile dell’arte, e non qualcosa che riguarda solo la comunicazione».'

Un classico, dunque, si diceva all’inizio. E I'auspicio € che ricerche come queste possano
essere un piccolo contributo per attribuire a Rosmini un tale statuto anche nel campo della filo-
sofia dell’arte e del bello, e vedere il suo nome comparire tra i grandi protagonisti dell’estetica
moderna. Sarebbe un ulteriore modo per far risentire la voce e rendere nuovamente attuale il
pensiero del Roveretano anche in questo fondamentale ambito del dibattito filosofico.

filoberg77@gmail.com

(Universita di Verona)

riconosce 'inesauribilita» (M. MALAGUTI, La dimensione metafisica dell’'uomo secondo A. Rosmini, in G.
RavAGLI [ed.], La sapienza della parola. Studi in onore di p. Cherubino Bigi ofm, Inchiostri Associati

Editore, Bologna 2002, p. 116).

> Nel Breviario di estetica Croce giunge a scrivere che «Raffaello sarebbe stato un grande
pittore anche se non avesse avuto ’'uso delle mani», ma non gli fosse mancato il «senso del disegno»
(cfr. B. CROCE, Breviario di estetica, in ID., Nuovi saggi di estetica, Edizione Nazionale delle opere di

Benedetto Croce, Bibliopolis, Napoli 1991, p. 44).

161, PAREYSON, Estetica. Teoria della formativita, Edizioni di Filosofia, Torino 1954, p. 86.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 77-87 J

PAOLO SANTORI

“UN PIU SEGRETO LEGAME
CHE NON SI CREDA”.
GENOVESI COME FONTE DELLE RIFLESSIONI
ECONOMICHE ROSMINIANE

“UN PIU SEGRETO LEGAME CHE NON SI CREDA”.
GENOVESI AS A SOURCE FOR ROSMINI’S ECONOMIC REFLECTIONS

This paper inquires the interpretation of Genovesi’s thought made by Rosmini. Rosmini’s
interpretation of the Neapolitan economist, mediated by the sensism of Gioia and Romag-
nosi, distanced him from Genovesi. This prevented Rosmini to recognize the similarity be-
tween his own ideas and Genovesi’s view of civil economy. The aim is to reduce the gap be-
tween Rosmini and the tradition of civil economy and to raise new questions about Rosmini’s
economic thought.

Mi permetta che io ristringa in poche linee
'opinione da me manifestata venerdi scorso
quando ebbi 'onore d’esser da Lei richiesto sulla
questione accidentalmente insorta intorno ai
vantaggi morali che ¢ atta per se

stessa ad apportare la scienza politica economica.

A. Rosmini ad A. Manzoni, Carteggio®

!Lettera di A. Rosmini ad A. Manzoni, 6 febbraio 1827, in L. MALUSA (ed.), Carteggio Manzoni-

Rosmini, Centro Nazionale Studi Manzoniani, Milano 2003, p. 5.

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I.

78 | PAOLO SANTORI

INTRODUZIONE

Il pensiero enciclopedico di Antonio Rosmini, riflesso in una produzione letteraria monu-
mentale, si & espresso anche attraverso le note a pie di pagina. Il lettore attento dell’opera ro-
sminiana avra certamente notato la presenza di lunghe e dotte note che accompagnano ogni
riflessione di teologia, filosofia, morale, politica, avanzata dal Roveretano. Rosmini fa un uso co-
stante di questo espediente argomentativo. La nota non ¢ solo come un ampliamento del distil-
lato contenutistico presente nel corpo del testo. Se € vero che ogni nota apre un nuovo orizzonte
di ricerca, ¢ altrettanto evidente che in essa vengono fornite chiavi di lettura per entrare in pro-
fondita nei temi trattati.

Quanto detto trova conferma nel tema specifico di questo saggio, cioe il confronto tra le
riflessioni antropologiche ed economiche rosminiane e quelle espresse dall’abate Antonio Geno-
vesi, padre intellettuale della scuola di Economia civile napoletana del XVIII secolo.? E proprio in
due lunghe note presenti nella Filosofia del diritto che il Rosmini si confronta criticamente con
I'antropologia del Genovesi e, indirettamente, con le ragioni dell’Economia civile.?

L’Economia civile & una tradizione di pensiero filosofico ed economico che fiorisce nel ter-
ritorio italiano nel XVIII secolo. Chi volesse rintracciare segni di Economia civile nelle diverse
epoche della storia d’Ttalia (e oltre) dovrebbe guardare non solo agli economisti o ai mercanti di
professione, ma ai filosofi, ai teologi, ai poeti. La prima cattedra che porto il nome di ‘Economia
civile’ fu quella modenese del poeta Agostino Paradisi del 1772 e, prima di lui, la cattedra napo-
letana di ‘Commercio e Meccanica’ venne assegnata nel 1754 all’abate Genovesi, autore del cele-
berrimo volume in due tomi (1765-1767) Lezioni di Commercio o sia di Economia Civile. Uno dei pila-
stri che tiene in piedi I’edificio dell’Economia civile & I'idea di mutua assistenza. A differenza di
Adam Smith, infatti, secondo Genovesi il solo interesse personale (self-interest) non conduce au-
tomaticamente al buon funzionamento del mercato anche in presenza della mano invisibile.
Certo la mano invisibile e all’'opera nella societa come dimostrato, sempre secondo Genovesi, dal
ruolo che il lusso ha nel favorire I'emergere e I'affermarsi della classe borghese nei confronti
della nobilta feudale. Il punto che merita di essere sottolineato, pero, & che mentre per Genovesi
- che si muove sulla scia del pensiero aristotelico-tomista - non si da bene comune senza bene-
volenza intenzionale, per Smith il bene pubblico nasce inintenzionalmente dall’azione tesa al
bene privato. Nell’'Economia civile il mercato stesso & concepito come un’espressione della legge
generale della societa civile, la reciprocita. Cio significa che il mercato non € uno spazio ‘altro’
rispetto ad altri luoghi di vita civile, un regno dell’avidita da contenere, se non bandire, all'in-
terno della citta (civitas), mentre altrove (famiglia, societa civile, politica) il bene comune & in-
tenzionalmente perseguito. Gli economisti civili sapevano che le donne e gli uomini possono per-
seguire i propri interessi curando intenzionalmente gli interessi della parte con cui commerciano
o producono e, cosi facendo, sviluppano le virtu civili e contribuiscono al bene della societa in

2L. BRUNI, S. ZAMAGNI, Economia Civile: efficienza, equita, felicita pubblica, 11 Mulino, Bologna

2004.

* A. ROSMINI, Filosofia del diritto, voll. 2, Boniardi-Pogliani, Milano 1841-1843.

ISSN 2385-216X



UN PIU STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA | 79

cui vivono.

Quanto c’e di questa visione ‘civile’ del mercato nel pensiero di Rosmini? Il confronto tra i
cattolici Rosmini e Genovesi si inserisce inevitabilmente in un filone di ricerca pitt ampio, quello
dell’analisi del pensiero economico del Roveretano, e in uno specifico, vale a dire il ruolo che gli
economisti civili italiani hanno avuto nella genesi e maturazione delle teoriche economiche ro-
sminiane.’ Mentre il primo filone consta di una lista di autori pluricentenaria, il secondo, se si
esclude il pioneristico contributo di Albini, ancorato al confronto delle filosofie morali e del di-
ritto dei due intellettuali italiani,’ & di recente e ancor embrionale sviluppo.

Questi gli interrogativi da cui muoviamo e a cui cercheremo di dare risposta: 1) fu il Geno-
vesi un autore di riferimento per la formazione intellettuale di Rosmini? 2) Quanto fedele alla
lettera genovesiana ¢ stata I'interpretazione del Rosmini e quanto invece é stata mediata da altri
autori e tradizioni? 3) In sintesi, quanto della visione dell’'uomo, del mercato e della scienza
economica accomuna il Rosmini e il Genovesi e quanto invece li separa?

L’interesse del confronto tra i due autori risiede principalmente nell’avanzamento della
comprensione del pensiero economico di Rosmini. Se € vero che 'illuminista abate Genovesi pro-
pone una sintesi tra una proto-tradizione liberale e una tradizione ‘classica’ (aristotelico-tomi-
sta), allora la misura in cui le sue idee, al di la delle interpretazioni, sono presenti nel pensiero
del Roveretano puo indicare la specificita del liberalismo rosminiano rispetto alla tradizione del
liberalismo a cui alcuni autori vorrebbero accostarlo.®

“Nel primo gruppo citiamo solo gli studi pit recenti: D. ANTISERI, M. BALDINI, Rosmini: Perso-
nalismo Liberale, Rubbettino, Soveria Mannelli 1998; P. ARMELLINI, Morale, diritto ed economia in Anto-
nio Rosmini, in «Democrazia e Diritto», 1, 2006, pp. 1000-1021; S. MUSCOLINO, Persona e mercato: i
liberalismi di Rosmini e Hayek a confronto, Rubbettino, Soveria Mannelli 2010; F. GHIA, P. MARANGON
(eds.), Rosmini e ’economia, Universita di Trento, Trento 2015; A. MINGARDI, Rosmini Liberalism and
the Shadow of Adam Smith, in «Journal of Markets and Morality», XXI, 2, 2018, pp. 271-295; M.
KRIENKE, Mercato e giustizia sociale: Rosmini e l'economia sociale di mercato, in «Res Publica», XXIV,
2019, pp. 101-124. Nel secondo gruppo cfr. C. HOEVEL, The Economy of Recognition: Person, Market and
Society in Antonio Rosmini, Springer, Dordrecht 2013; P. SANTORI, The foundation of the right of prop-
erty: Rosmini as Genovesi’s interpreter, in «International Review of Economics», LXVI, 4, 2019, pp.

353-367.
> P. L. ALBINI, Dottrine filosofiche sul diritto di Antonio Genovesi, Stamperia Reale, Torino 1859.

¢ Qui adottiamo la tesi einaudiana che vorrebbe il liberismo come necessario riflesso eco-
nomico del liberalismo, in contrasto con il Croce: B. CROCE, L. EINAUDI, Liberismo e liberalismo, Ric-

ciardi, Milano 1988. Cfr. ANTISERI e BALDINI, Rosmini: Personalismo Liberale, cit.

ISSN 2385-216X



80 | PAOLO SANTORI

II.

IL GENOVESI NELLA FORMAZIONE INTELLETTUALE DI ROSMINI

Grazie alle numerose biografie intellettuali sul Rosmini abbiamo notizie precise intorno
agli studi compiuti negli anni della formazione. Nello specifico, grazie agli Annali di Radice sap-
piamo che tra il 1808 ed il 1812 Rosmini lesse le Lezioni di Economia Civile e Della Diceosina di Geno-
vesi.” Una testimonianza diretta viene dall’epistolario rosminiano, in particolare dalla lettera
CCCVIII indirizzata a Maurizio Moschini: «Per le case de’ poveri le mando qui il Palmieri - scrive
Rosmini - che ha un capitolo su cio. Le manderei I’Allerio, se non fosse tedesco; il Vasco o Cha-
mousteto, se non iscrivessero in franzese; il Genovesi, se non fosse proibito».® Come rileva cor-
rettamente 1’'Hoevel,’ in questa sede il Rosmini sta riferendo del capitolo delle Lezioni del Geno-
vesi intitolato Dell'impiego de’ poveri e de’ vagabondi. Sarebbe incauto affermare che il Genovesi
fosse il solo autore di riferimento per il giovane Rosmini, il quale consulto anche le opere del
Muratori, Filangieri, Palmieri, Ortes e Vasco, oltre agli autori scozzesi, francesi e, pill in generale,
europei. Ci0 che interessa rilevare, piuttosto, € la cronologia ricostruita negli Annali, dalla quale
emerge che questi autori, tra cui il Genovesi, vengono studiati da Rosmini in una fase anteriore
o coeva alla lettura delle opere di Melchiorre Gioia e Giandomenico Romagnosi, il cui inizio e
databile intorno al 1823.

E ponderata convinzione dell’autore di questo saggio, infatti, che il Rosmini tese ad inqua-
drare il pensiero del Genovesi all’interno della scuola filosofica del sensismo, suo bersaglio pole-
mico, al tempo rappresentata dal Gioia e, in senso lato, dal Romagnosi. Come si evincera dalle
note oggetto del prossimo paragrafo, Gioia e Romagnosi sono le lenti da cui lo studioso Rosmini
osservo e riconsiderd le opere del Genovesi consultate in gioventl. Da qui, probabilmente, la
distorsione nella lettura dell’antropologia genovesiana, definita ‘sensista’, e le conseguenti criti-
che avanzate nei confronti del pensiero del filosofo ed economista napoletano. Questa ¢ la linea
di indagine che seguiremo nel prossimo paragrafo ma, prima di rivolgerci direttamente al testo
rosminiano, ¢ importante rilevare un altro aspetto del rapporto Genovesi-Rosmini.

Se il Genovesi filosofo morale ed economista € un autore di riferimento per il giovane Ro-
smini, il Genovesi logico e metafisico lo e per il Rosmini maturo. Qui la connessione non & da
ricercare nelle bibliografie intellettuali, ma direttamente nei testi. Genovesi viene considerato
dal Rosmini un anticipatore di alcune idee della Critica della ragion pura di Kant" e menzionato
anche in una nota della postuma Teosofia." 1l riferimento al Genovesi nel testo Il rinnovamento

7 Cfr. G. RADICE, Annali di Antonio Rosmini, vol. I, Marzorati, Milano 1967; A. BAGGIO, La forma-

zione del pensiero economico rosminiano, in GHIA - MARANGON (eds.), Rosmini e ’economia, cit., p- 39n.
8 Citato in HOEVEL, The Economy of Recognition, cit., p. 23.
° Ibidem.

1 A. RoSMINI, Ideologia. Opere edite e inedite dell’abate Antonio Rosmini Serbati, Pogliani editore,

Milano 1851, p. 192.

' A. RosMINI, Teosofia, in Opere edite ed inedite di Antonio Rosmini Serbati, Tipografia scolastica di Sebastiano

Franco e Figli, Torino, p. 10.

ISSN 2385-216X



UN PIU STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA | 81

della filosofia in Italia & di grande interesse per la nostra analisi:

Noto in fine che il Genovesi medesimo ammise e difese valorosamente la distinzione di Malebranche
fra I'idea e I'atto dello spirito che la intuisce (Element[orum] Metaphys[icae], P. 11, prop. XXIX, XXX); e da
questo filosofo italiano il Romagnosi, che ne fa tanta stima, fino a pubblicare e commentare la Logica pe’
giovanetti, avrebbe potuto imparare un vero cosi importante.*

Rosmini ribadisce la vicinanza - quasi eredita - di pensiero tra il Romagnosi e il Genovesi,
rimproverando al primo di aver poco attentamente seguito le dottrine del secondo. Come ve-
dremo, il giudizio su materie antropologiche ed economiche sara opposto e il Rosmini sottoli-
neera una posizione comune, sebbene errata, tra il Genovesi e i suoi ‘discepoli’ Romagnosi e Gioia.

III. UN’ANTROPOLOGIA SENSISTA? ROSMINI INTERPRETE DI GENOVESI

Lo studioso che ha avuto il merito di riportare il pensiero economico di Rosmini nel dibat-
tito internazionale contemporaneo, Carlos Hoevel, ritiene che il roveretano annoverasse il Ge-
novesi tra i filosofi sentimentalisti, coloro che «alla mente aggiunsero il cuore, all'intelletto uni-
rono la volontax».” Per quanto la definizione sia calzante - Genovesi potrebbe essere a ragione
collocato tra i sentimentalisti nella ricostruzione storica dei sistemi filosofici di Rosmini - Ro-
smini non ritenne mai il Genovesi come tale, bensi lo considero il padre spirituale delle filosofie
sensiste del Gioia e del Romagnosi. In ballo non c’¢ una pura questione nominalistica o definito-
ria, ma l'essenza della visione antropologica del Genovesi secondo Rosmini. Il sentimentalista,
come spiega ’Hoevel, lascia spazio nel novero delle motivazioni umane alle naturali affezioni
verso il bene comune, degli amici e della patria. Annoverando il Genovesi tra i sensisti, invece,
Rosmini esplicitamente afferma che il filosofo napoletano ha dipinto I’essere umano come so-
stanzialmente egoista, incapace cioé di naturali affezioni verso I’altro che non siano riconducibili
al proprio interesse personale. Quanto detto & inequivocabilmente confermato dalla lunga nota
della Filosofia del diritto dove Rosmini analizza I’antropologia genovesiana e che qui di seguito
riportiamo nei passi principali:

Il Genovesi [...] ben mostra con cid non aver considerata la natura umana in tutta la sua estensione.
I bisogni e le esigenze di questa, provenienti da naturali suoi sentimenti non si limitano semplicemente
all’'uso delle cose: la proprieta, il dominio, soddisfa ad un bisogno pitt profondo, radicato nell’essenza
dell’'uomo, al bisogno, dico, di sentirsi potente, di sentirsi grande, di sentirsi fornito di un volere efficace.
Oltraccio, avendo 'uomo intelligenza e affetto, egli s’avvince co’suoi simili, & fatto per ’amicizia, per la
societa: fors’anco un pil segreto legame che non si creda, aduna gl'individui d’'una medesima specie (vedi

2 A. RosMINI, Il rinnovamento della filosofia in Italia, Boniardi-Pogliani, Milano 1840, p. 419.

3 A. ROSMINI, Storia comparativa e critica de’ sistemi intorno al principio della morale, Pogliani,

Milano 1837, p. 43. Cfr. HOEVEL, The Economy of Recognition, cit.

ISSN 2385-216X



82 | PAOLO SANTORI

la dottrina dell’istinto umano da noi esposta nell’Antropologia, L. 111, Sez. 11, ¢. XI, a. II, s 2) [...] La dottrina
del Genovesi sarebbe in qualche modo giusta, se 'uomo fosse costretto da natura a rinserrarsi in sé stesso:
ella suppone gli uomini essenzialmente egoisti: ¢ dunque una dottrina sensista, perché non vede
nell’'uomo che sensi e beni de’ sensi; i quali colla distruzione del corpo periscono.™

Queste poche righe sono dense di contenuti. Cio che interessa subito rilevare & I’esplicita
affermazione del sensismo del Genovesi. E ben nota la battaglia intellettuale con la quale Rosmini
combatté gli errori del sensismo, una visione riduttiva ed errata dell’'uomo la cui volonta e ra-
gione vengono piegate dal dominio (tirannico) dei sensi. Il problema antropologico diventa mo-
rale quando, traendo le debite conseguenze, i filosofi sensisti pretendono che la ricerca delle
sensazioni piacevoli costituisca il fine ultimo delle azioni umane, la agognata felicita a cui tutti
aspirano:

Gioja e Romagnosi si possono dire i rappresentanti in Italia di queste due fasi degli errori intorno
alla morale. Pel primo, la somma delle sensazioni aggradevoli, altrettanto che per Elvezio, & lo scopo della
morale. 1l secondo parte veramente dallo stesso principio; ma essendosi molto occupato intorno all’inci-
vilimento sociale, trovossi condotto a dare un’importanza grandissima allo sviluppo dell’intelligenza, e a
ridurre a questa tutta per poco 'umana perfezione."

Se & vero che il Genovesi e autore fondamentale per Romagnosi e Gioia, e che questultimi
possono essere senza errore annoverati come epigoni della tradizione dell’Economia civile ita-
liana, & pero indebita I'inferenza che porta a identificare il sistema filosofico del primo con quello
degli altri due. Leggendo la Diceosina, nella quale la felicita terrena veniva identificata con ‘il
minor numero di mali’, Rosmini potrebbe aver classificato il Genovesi tra i seguaci della filosofia
sensista che, come & noto dalla ottima biografia intellettuale di Zambelli,'* & stato un tassello
importante per la formazione filosofica dell’abate napoletano. Purtuttavia, anche volendo for-
zare il testo, risulta arduo concordare con il Roveretano nella sua interpretazione.

L’antropologia genovesiana e fortemente radicata nella tradizione aristotelico-tomista,
come recenti studi hanno dimostrato."” L’etica delle virtt, in questo senso, € il paradigma morale
entro il quale andrebbe considerato il pensiero del Genovesi. La felicita a cui il filosofo napole-
tano si riferisce € maggiormente riconducibile all’eudaimonia aristotelica o alla beatitudo tomista
che all’happiness che caratterizza I’utilitarismo inglese (James Mill, Bentham) ed italiano (Verri,
Beccaria). Genovesi non é ostile per principio al concetto di utile ma, in un significativo passaggio

 RosMINI, Filosofia del diritto, vol. I, cit., p. 578.
1> ROSMINI, Storia comparativa e critica, cit., pp. 6-7.
16 P, ZAMBELLI, La formazione filosofica di Antonio Genovesi, Morano, Napoli 1972.

7 L. BRUNI, On Virtues and Awards: Giacinto Dragonetti and the Tradition of Economia Civile in
Enlightenment Italy, in «Journal of the History of Economic Thought», XXXV, 4, pp. 517-535; P. SAN-
TORI, Donum, exchange and common good in Aquinas: the dawn of civil economy, in «The European Jour-

nal of the History of Economic Thought», XXVII, 2, pp. 276-297.

ISSN 2385-216X



UN PIU STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA | 83

della Diceosina, riconosce che «l'utile & sempre per noi un’idea complessa della vera e falsa utilita,
composta di tanti rapporti e soggetta a tante alterazioni, per riguardo delle nostre passioni e
della multiplicita dei particolari interessi, che non potrebbe essere una regola costante e si-
cura».” Da esperto conoscitore delle tendenze filosofiche a lui contemporanee ed immediata-
mente precedenti, e sapendo quanto facilmente una dichiarazione a favore del ‘minimo dei mali’
potesse essere confusa con una proto-forma di utilitarismo e sensismo, Genovesi nelle Lezioni
distingue tre forme di mali, «di natural sensazione, di energia simpatica o antipatica, di cura e rifles-
sione»," precisando che & principalmente la seconda ad influenzare le azioni degli esseri umani.

Ma non era il sensismo I'unica accusa mossa verso I’antropologia genovesiana rea, secondo
il Rosmini, «di considerare gli uomini essenzialmente egoisti». Cié che Genovesi avrebbe ignorato
€ una naturale affezione che spinge 'uvomo verso i suoi simili con I'intento di beneficarli. Anche
qui la critica sembra pil essere rivolta al sistema filosofico del Gioia, per cui ogni affezione verso
I’altro presuppone un interesse personale. Paradossalmente, Genovesi & uno degli autori che in-
vece ha pil enfatizzato I’affezione verso gli altri, riconoscendole un grado di dignita e basilarita
pari all’affezione che porta un uomo ad occuparsi del proprio bene. Genovesi, infatti, adotto un
lessico newtoniano per spiegare ’azione delle due forze che muovono I'animo umano, definite
rispettivamente forza concentriva (amor proprio) e forza diffusiva (amore per gli altri o per la spe-
cie). La virttl, nell’ottica genovesiana, puo essere definita come la capacita della ragione di cer-
care un equilibrio tra le due forze, evitando che una prevalga sull’altra.

E interessante notare che, senza la mediazione del Gioia e del Romagnosi, e quindi la di-
scrasia ermeneutica che porta Rosmini a vedere nel Genovesi un sensista, i due autori sembrano
concordare nel riconoscere «un piu segreto legame che non si creda, aduna gl'individui d’'una
medesima specie». Nella sezione della sua Antropologia a cui rimanda il lettore, il Roveretano sot-
tolinea significativamente «la socievolezza trae I’esser suo dalla somiglianza della natura umana,
e dai bisogni scambievoli». Riecheggia in questo passaggio I'insegnamento delle Lezioni del Geno-
vesi laddove viene teorizzato il ‘diritto al mutuo soccorso’, cioé «una reciproca obbligazione di
soccorrerci ne’ nostri bisogni», fondata a sua volta (1) sulla natura sociale dell'uomo (homo homini
natura amicus), (2) su patti e contratti, (3) sull’utilita che ad ognuno ne deriva.”

L’Economia civile del Genovesi aveva come principio economico fondamentale la ‘mutua
assistenza’, dove ciascuno intenzionalmente vuole oltre al proprio interesse anche l'interesse dell’altro.
1l bene reciproco é parte delle intenzioni di ciascuno. Da qui si intuisce perché il Genovesi, ancora
prima di indicare ’economia come scienza della ricchezza delle nazioni, abbia preferito definirla
scienza della pubblica felicita. L’economia e ‘civile’ quando considera il bene della civitas come
elemento determinante delle azioni e delle scelte degli attori economici, ed & ‘incivile’ quando
promuove attivita economiche che danneggiano la civitas in tutte le sue espressioni, dalle per-

8 A. GENOVESI, Della diceosina o sia della filosofia del giusto e dell’onesto, Marzorati, Milano 1973,

p. 60.
% A. GENOVESI, Lezioni di Economia Civile, Vita e Pensiero, Milano 2013, p. 32.

2 1vi, pp. 22-23.

ISSN 2385-216X



84 | PAOLO SANTORI

sone agli edifici, dalla qualita della vita all’ambiente. Rosmini sembra accettare la via dell’Econo-
mia civile quando, epurata dai vizi del sensismo, promuove la felicita personale e quella della
comunita: «Di buon grado io confesso, che non so qual pubblica felicita vi possa essere se questa
non risulta dalla felicita dei particolari; poiché o che questa felicita deve essere un nome vano ed
una illusione di alcuni troppo facili teorici, ovvero deve essere un bene di qualcheduno».”

Per riassumere, 'antropologia rosminiana sembra mostrare delle affinita con quella geno-
vesiana una volta che le barriere erette dal sensismo del Gioia e del Romagnosi vengono superate
da una accurata ermeneutica. E possibile affermare lo stesso intorno alle tematiche economiche
avanzate dai due pensatori?

IV. L’ECONOMIA CIVILE DI ROSMINI

Rosmini ha ben chiaro il ruolo dell’economia nel sistema del sapere filosofico. Riprendendo
una similitudine usata da tanti filosofi, il Roveretano definisce la morale come il tronco dell’al-
bero dell’etica e ’economia come un ramo innestato su di essa.”” Guai a quei sistemi, come quello
del Gioia, che invertono i termini della similitudine, fondando la morale sui puri calcoli econo-
mici del sensismo e, in senso lato, dell'utilitarismo. Il Genovesi si situa in una posizione mediana
tra le due similitudini. Da un lato riconosce con il Rosmini la priorita della scienza etica rispetto
alla economica e politica, come esplicitamente affermato nel Proemio delle Lezioni. Dall’altro e
forte la necessita nell’intera opera genovesiana di dare spazio a quelle scienze utili al progresso
della societa. Qui la distinzione tra economia e morale sfuma tanto che un lettore novizio delle
Lezioni vi troverebbe un trattato di etica, politica ed economia, non distinte I'una dalle altre. La
leggera, seppur importante, differenza tra il Rosmini e il Genovesi pud essere ricondotta al
grande impegno riformatore del secondo, teso a volgere ogni sapere in sapere pratico che potesse
risultare utile all’uscita dalla societa feudale in cui vivevano i suoi concittadini.

Quanto detto non deve portare alla conclusione che il Rosmini fosse troppo ‘accademico’
nel suo studio della scienza economica. Da un lato la sua vita personale e pubblica testimonia una
grande conoscenza pratica della materia.” Dall’altro, ed & qui che a mio avviso si rinviene il ca-
rattere ‘civile’ del pensiero economico rosminiano, ad una valutazione morale del mondo econo-
mico Rosmini uni un grande realismo nell’analisi. Vediamo in che termini.

Nella critica al sensismo del Gioia emergono i tratti morali della visione rosminiana. Bisogna
perd chiarire i termini: con valutazione morale dell’economia Rosmini non intendeva l'inter-

2L A. ROSMINI, Saggi di scienza politica. Scritti inediti, Paravia, Torino 1933, p. 22.
22 A. ROSMINI, Letteratura e arti belle, Bertolotti, Intra 1870, p. 304, n. 1.

2 Cfr. L. MALUSA, Spunti di riflessione su temi economici nelle lettere giovanili di Antonio Rosmini,
in GHIA - MARANGON (eds.), Rosmini e ’economia, cit., pp. 57-74; U. MURATORE, La dimensione economica

nelle Costituzioni dell’Istituto della Carita, ivi, pp. 75-88.

ISSN 2385-216X



UN PIU STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA | 85

vento di fattori spirituali (non legati a bisogni primari) nei comportamenti ‘economici’ (produ-
zione, scambio, consumo), essendo questi ultimi oggetti d’interesse dell’economia stessa. La ri-
flessione morale interviene quando i comportamenti economici, materiali e spirituali, vengono
considerati all’interno di una visione integrale della persona, tesa alla piena realizzazione del
proprio essere. Non sorprende allora trovare il Rosmini critico della identificazione gioiana tra
piacere e ricchezza. Gioia ¢ reo, secondo il Roveretano, di un errore tanto economico quanto
politico. Riprendendo Adam Smith, Rosmini dimostra al Gioia che il risparmio, 'accumulazione,
cio che non & immediato godimento, contribuisce in maniera decisiva all’laumento della ricchezza
di una nazione. Ivi riappare anche la distinzione tra consumi produttivi e improduttivi, mutuata
dallo Smith e dal Say, ed erroneamente confutata dal Gioia. Siamo ancora sul piano economico.

Tramite un concetto che ha radici antiche, quello di appagamento, Rosmini mostra al Gioia
che non tutti i piaceri sono buoni, ma che la vera realizzazione dell’essere umano consiste nell’es-
sere uno stato di appagamento. Interessante qui la convergenza tra Rosmini e lo Smith, con il
filosofo scozzese a spiegare, nella Teoria dei Sentimenti Morali (1759)*, che la felicita consiste nello
stato di tranquillita e assenza di turbamenti - forte fu I'influenza dello stoicismo nel pensiero di
Smith. Ma qui ci troviamo gia sul piano morale, nel quale ’economico viene ricompreso.

Date queste premesse, sorprende il realismo con il quale Rosmini osserva la vita economica.
Il Roveretano ci ha lasciato pagine molto belle sul mercato, sulla libera concorrenza, sulla limi-
tazione del potere statale, sulla competizione ed i suoi effetti benefici. Qui riportiamo un passo
ingiustamente lasciato sottotraccia dai commentatori, con la luminosa eccezione di Christiane
Liermann, ma che potrebbe ben donde essere collocato nei manuali odierni di microeconomia:

Sotto questo aspetto della giustizia, & stata considerata ben poco la questione della liberta del com-
mercio, e pure questo & I'aspetto principale di tutti in che la si dee riguardare, se pure egli & vero, che
quella della giustizia precede ogn’altra questione, ed ogni interesse. [...] Considerata la cosa in generale,
la concorrenza ad ogni specie di guadagno con mezzi onesti & un diritto di natura. Nessuno puo impedire
Ialtrui guadagno se non col preoccuparlo [nel senso di ‘realizzarlo prima’] col guadagnar egli, nella con-
correnza, cio che avrebbe guadagnato un altro, mediante una celerita d’operare e un’industria maggiore,
cio che da noi si chiamo preoccupazione. Il limitare ’altrui liberta al guadagno, e in generale all’acquisto
d’un bene, all’'occupazione, con solo un atto di volonta, sebben sostenuto dalla forza, & un’infrazione del
Diritto: nol puo fare il privato: dunque né pure il governo a favor del privato. La liberta del commercio
adunque, in generale parlando, & fondata nel Diritto naturale: & inviolabile.”

Con la sua idea di ‘preoccupazione’ Rosmini richiama un fatto fondativo della scienza eco-
nomica classica: il mercato € luogo del mutuo vantaggio, dove si compete non andando contro
qualcuno, ma ingegnandosi di essere utili gli uni agli altri.

Cio che dovremmo chiederci ¢ se, come in Genovesi, per Rosmini sono fondamentali tanto

24 A, SMITH, Teoria dei sentimenti morali, BUR, Milano 2013.

% A. ROSMINI, Filosofia del diritto, in C. LIERMANN, Concorrenza e mercato nella filosofia politica di

Rosmini, in GHIA - MARANGON (eds.), Rosmini e ’economia, cit., p. 182.

ISSN 2385-216X



86 | PAOLO SANTORI

le intenzioni degli agenti del mercato quanto gli effetti che le loro interazioni producono. Al Rove-
retano, come all’abate napoletano, era chiaro il meccanismo della ‘mano invisibile’, ovvero che
il bene comune non ha bisogno di azioni tese intenzionalmente a esso, perché il solo modo buono
ed efficace di raggiungere il bene comune ¢ creare gli incentivi affinché ogni individuo cerchi il
proprio interesse privato. Ma Genovesi vede questo aspetto del mercato come meccanismo se-
condario e sussidiario. Cid che ¢ rilevante sono le intenzioni degli attori economici: da qui il
grande interesse per I'antropologia, per la morale, e per quel segreto legame che unisce gli esseri
umani e li porta a curarsi anche del bene degli altri e non solo del proprio. Possiamo inferire che
dietro la ‘preoccupazione’ a cui fa riferimento Rosmini c’é¢ qualcosa di piu della semplice atten-
zione ai ‘vantaggi comparati’, cioé all'industriarsi per avere un vantaggio individuale e collet-
tivo? L’antropologia che abbiamo esposto in questo saggio sembra suggerire una risposta affer-
mativa, ma ¢ solo una risposta parziale e necessita ancora di essere corroborata da nuovi studi
sul pensiero economico di Rosmini. Il confronto con Genovesi, in questo senso, ¢ stato utile per-
lomeno a far emergere una domanda nuova per interrogare il pensiero Roveretano.

V. CONCLUSIONE: ECONOMIA E TEODICEA

1l Piovani inseri a ragione la riflessione rosminiana dell’economia all’interno della sua vi-
sionedella teodicea sociale.” Oggi, grazie a recenti studi,”” sappiamo che esistono almeno due tipi
di legame tra il pensiero economico moderno e le riflessioni sulla teodicea.

Da un lato, la tradizione agostiniana del Nord Europa (ad esempio, Francia e Paesi Bassi)
coincise con l'interpretazione di Agostino del mondo cristiano nel XVI e XVII secolo. Gli autori
giansenisti e calvinisti enfatizzarono la visione di Agostino dell'umanita ‘caduta’ come radical-
mente corrotta dal peccato originale, accecata da un incontrollato amore di sé, e quindi incapace
di virtt senza la grazia di Dio. Questi autori erano molto lontani da un’interpretazione autentica
di Agostino, pur mantenendosi all’interno di un quadro agostiniano. Credevano che un buon or-
dine politico e, di conseguenza, economico, potessero derivare dall'amor proprio. E stato dimo-
strato® che questa teodicea ebbe molta influenza sulla teoria economica di Smith, dove il male
diventa I'incapacita di curarsi intenzionalmente del bene degli altri e la provvidenza interviene
convertendo, a discapito delle intenzioni dei singoli, 'interesse personale (self-interest) verso il bene
comune.

Dall’altro lato, nell’Economia civile di Genovesi un altro tipo di teodicea diede vita ad una

% P, PIOVANI, La Teodicea Sociale di Rosmini, Morcelliana, Brescia 1997.

27 L. BRUNI, La pubblica felicita: economia civile e political economy a confronto, Vita e Pensiero,

Milano 2018..

2 A. WATERMAN, Economics and Theology: Adam Smith’s Wealth of Nations, «Southern Economic

Journal», 68, 2002, pp. 907-921.

ISSN 2385-216X



UN PIU STRETTO LEGAME CHE NON SI CREDA | 87

visione del mercato differente, seppur non opposta, rispetto a quella smithiana. In questa pro-
spettiva, dopo la ‘caduta’, I'inclinazione dell'umanita verso la virtt ha subito gravi danni ma non
e stata eliminata del tutto. Il problema del male viene risolto grazie alla naturale e virtuosa ca-
pacita dell'uomo di superare i mali morali che gli si presentano davanti. Le tradizioni aristotelica
e tomista enfatizzano la natura sociale degli esseri umani (ovvero la loro disposizione alla pro-
mozione del bene delle altre persone e del bene comune). A mio avviso, I'Economia civile di Ge-
novesi ha sposato i tratti principali di questa tradizione e ha sviluppato una visione del mercato
diversa da quella di Smith, dove il bene comune puo essere cercato intenzionalmente insieme al
proprio bene.

Se si dovesse indicare una futura prospettiva dello studio del pensiero economico rosmi-
niano, che lo consideri nella sua integralita e non solo nei singoli e specifici contributi, di certo
sarebbe una riflessione rinnovata sul tema dell’economia e della teodicea. Dove si colloca la pro-
spettiva rosminiana, con lo Smith o con il Genovesi? 1l presente articolo ha parzialmente argo-
mentato in favore della seconda opzione e, in questo senso, ha rivelato elementi di specificita del
liberalismo rosminiano nei confronti della tradizione liberale classica. Ma non & da escludere che
la prospettiva rosminiana sia vicina a quella smithiana pit di quanto si pensi, o che magari pre-
senti caratteri di unicita e specificita tali da aprire una terza via tra le due delineate.

P.Santori@tilburquniversity.edu

(Tilburg Unversity)

ISSN 2385-216X


mailto:P.Santori@tilburguniversity.edu




ROSMINI STUDIES 8 (2021) 89-101 J

FEDERICO CROCI

LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO.
ROSMINI E LA FILOSOFIA CLASSICA TEDESCA

THE PROBLEM OF THE CONCRETE.
ROSMINI AND THE GERMAN CLASSICAL PHILOSOPHY.

The paper aims to enhance the relationship between Antonio Rosmini’s theosophy and the
classical German philosophy. Firstly, it is emphasized that Rosmini intended philosophy as
a transcendental examination of experience, directed, however, not at finding a gnoseolog-
ical foundation of experience, but at outlining its objective value and ontological foundation.
Although heir to the modern problem of knowledge, Rosmini, against Kant and Hegel, wants
to recover the scholastic tradition, purifying it from the realistic approach.

I. L’ENCICLOPEDIA TEOSOFICA COME PROBLEMATICA DEL CONCRETO

Come Emmanuele Kant propose il problema dell'ldeologia cosi: “A quali condizioni sia possibile
’esperienza”, noi in modo simile lo proponemmo cosi: “A quali condizioni sia possibile la percezione e
I’astrazione”. E dopo esclusa la soluzione che il Kant diede al suo problema, noi risolvemmo il nostro
dicendo “essere possibile la percezione e I'astrazione alla sola condizione che sia presente I'essere (ed &
lo stesso che dire tutto I'essere) al soggetto umano”.1

La citazione rosminiana illumina un aspetto importante circa il corretto approccio ai suoi
testi: rivela che un’adeguata comprensione della profondita della sua filosofia implica non solo
I'individuazione dei nodi teoretici che I'intessono, ma altresi il valutarne la cogenza rispetto alle
istanze filosofiche dell’epoca sua contemporanea. La grande valorizzazione del confronto con la
filosofia classica tedesca permette d’intendere come la produzione rosminiana si sviluppi attorno
a due cardini: a) la strutturazione della teosofia come esame trascendentale dell’esperienza; b)
la costituzione della filosofia come pensiero critico che parte dal problema moderno del metodo

! A. ROSMINI, Teosofia, a cura di S.F. TADINI, Bompiani, Milano 2011, n. 673, p. 750.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | FEDERICO CROCI

e lo riconduce alla sua radice onto-teologica. In sostanza, Rosmini si propone I'immane compito
di recuperare la ricca tradizione tomista e scotista, rifondandola per mezzo di un serrato con-
fronto dialettico con i grandi pensatori di area tedesca. Lo sforzo di Rosmini ¢ si quello di offrire
un’enciclopedia integrale del sapere,” ma in cui vengano recuperati i due architravi del kantismo:
I'intento sistematico e il trascendentalismo.’

Al primo impatto, s’intende subito che Rosmini ¢ erede della lezione hegeliana per cui ogni
elemento del sistema, per essere compreso, va distinto da tutti gli altri, ma a tutti deve richia-
marsi per essere saputo: ogni tratto del sistema solleva aporie che vengono risolte con il rimando
a un altro luogo, in cui si riscontra una nuova aporetica a sua volta compresa in una diversa
sezione e cosi via. La filosofia hegeliana € caratterizzata dall’essere un Kreislauf: solo il sistema,
accolto nella sua totalita, delucida e risolve tutti i quesiti, laddove i singoli momenti, se astratti,
risultano assolutamente lontani dall’autosufficienza, in quanto dotati di senso solo nell’alveo
della loro relazione.* In un celebre passaggio dell’Enzyclopddie der philosophischen Wissenschaften,
Hegel sottolinea che non vi & un inizio del sapere (sia esso il numero, la materia, finanche I'ente),

2P.P. OTTONELLO, L’enciclopedia di Rosmini, Marsilio, Venezia 20092, pp. 63-76.

*C.M. FENU, Rosmini e l'idealismo tedesco, Sodalitas, Stresa 2016, p. 91: «Lungi dall’essere
semplici epigoni kantiani, Rosmini e Hegel attingono quindi all’eredita speculativa del filosofo di
Konigsberg per donarle nuova linfa e rinnovato vigore teoretico. E la ricezione di alcune istanze
tipiche del kantismo, prima di tutte la scoperta della trascendentalita e la possibilita di operare
una fondazione a priori dell’enciclopedia, consente a entrambi di andare oltre I’enciclopedismo
francese rivendicando ’esprit de systéme contro ’esprit systématique, animati da un’esigenza co-

mune che pud cosi riassumersi: enciclopedia di fronte a enciclopedismo».

* A. KojtVE, Introduzione alla lettura di Hegel, a cura di G.F. Frico, Adelphi, Milano 20102, p.
358: «Ponendo una domanda qualsiasi, si arriva prima o poi, dopo una serie pitt 0 meno lunga di
domande-risposte, a una delle domande che sono all’interno del Sapere circolare posseduto dal
Saggio. Partendo da questa domanda e procedendo logicamente, si arriva necessariamente al punto
di partenza. In questo modo, sono state esaurite tutte le possibili domande-risposte. O, in altri
termini, si € ottenuta una risposta totale: ogni parte del Sapere circolare ha come risposta possibile
I’insieme di questo Sapere, il quale, essendo circolare, & I'insieme di ogni Sapere. [...] L’aspetto reale
della “circolarita” della Saggezza & ’esistenza “circolare” del Saggio. Nel Sapere assoluto del Saggio
ogni domanda ¢ la propria risposta; ma essa lo € solo passando attraverso la totalita delle domande-
risposte che costituiscono 'insieme del Sistema. Allo stesso modo, il Saggio resta, nella sua esi-
stenza, nell’identita con sé perché passa attraverso la totalita degli altri, ed & rinchiuso in se stesso
perché rinchiude in sé la totalita degli altri. Il che, secondo la PhG, significa semplicemente che
Saggio puo essere solo un Cittadino dello Stato omogeneo e universale, cioe dello Stato del Tun aller
und jeder, in cui ciascuno non é se non mediante e per il tutto, e il tutto mediante e per ciascuno.
Il Sapere assoluto del Saggio che realizza la perfetta autocoscienza é una risposta alla domanda:

“che cosa sono?”».

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 91

se non in senso meramente empirico, ovverosia se s’intende per inizio del sapere la decisione di
filosofare propria di un individuo.’ La scienza & eterna: essa inizia e termina solo per 'uomo che
nasce e muore.

In aggiunta all’istanza enciclopedica, Rosmini struttura il proprio sistema identificando
I'idea dell’essere alla potenza di conoscere e il sentimento fondamentale alla potenza di sentire:
sebbene potrebbe essere allettante un facile accostamento all’intellegibilita e alla sensibilita kan-
tiane, esse non vanno intese come funzioni trascendentali o psicologiche, bensi quali principii
ontologici, che, come rileva Sciacca, pongono il problema dell'uomo, del significato della sua esi-
stenza e della sua destinazione.® Heidegger ha sottolineato che per Kant il giudizio ¢ il mezzo per
esplicitare cio che I'intuizione raggiunge in via preliminare e costante:” anche per Kant cono-
scere € prima di tutto intuire, ovverosia intuizione pensante di un soggetto finito, la cui finitezza
traspare proprio dalla necessita del giudizio per esplicare e determinare I'intuizione. La necessita
del pensare all’intuire ¢ il sigillo della finitezza della coscienza, che riceve da altro il proprio
contenuto. Si pud certo dire che Rosmini, in continuita con Kant, consideri che pensare ¢ giudi-
care: tuttavia, egli precisa che si pensa e si giudica solo a partire dalla coscienza come qualcosa
di gia costituito, stante che la dimensione antepredicativa dell’essere & pitt ampia di quella dia-
noetica del pensare.

Rispetto ai quesiti propri di Rosmini, il problema kantiano & squisitamente gnoseologico:
da dove proviene, si domanda il filosofo tedesco, 'unita delle categorie? In altri termini, come
spiegare I'appercezione trascendentale quale unita sintetica originaria, di cui le molteplici cate-
gorie sono funzioni? Alla luce della filosofia critica kantiana, il problema gnoseologico appare
insolubile, poiché, mancando di oggettivita ontologica, I'appercezione trascendentale non puo
costituirsi quale fondamento reale, quale res: essa rimane una X indeterminabile, un’esigenza
posta dalla molteplicita delle categorie che non assume mai uno spessore ontologico. Domandarsi
che cosa sia ’'appercezione trascendentale &, per Kant, una domanda priva di senso:® se la forma

> G.W.F. HEGEL, Enciclopedia delle scienze filosofiche, a cura di V. Cickro, Bompiani, Milano

2007%, § 17.
® M.F. SCIACCA, La filosofia morale di Antonio Rosmini, Marzorati, Milano 19583, p. 75.

7 M. HEIDEGGER, Kant e il problema della metafisica, a cura di V. VERRA, Laterza, Roma-Bari 1981,

pp. 30-33.

8 1. KANT, Critica della ragion pura, a cura di C. EsPosiTo, Bompiani, Milano, 20072, pp. 243-247:
«Questa rappresentazione - I’io penso - & un atto della spontaneita, e cioé non pud essere consi-
derata come appartenente alla sensibilita. Io la chiamo I’appercezione pura, per distinguerla da
quella empirica, o anche "appercezione originaria, poiché essa & quell’autocoscienza che, produ-
cendo la rappresentazione io penso - la quale deve poter accompagnare tutte le altre, ed & una e
identica in ogni coscienza -, non puo essere accompagnata a sua volta da nessun’altra rappresen-
tazione. [...] E solo perché io posso congiungere in un’unica coscienza un molteplice di rappresen-
tazioni date, che mi é possibile rappresentarmi la stessa identita della coscienza in queste rappre-

\ .

sentazioni: vale a dire che l'unita analitica dell’appercezione & possibile solo se si presuppone

ISSN 2385-216X



92 | FEDERICO CROCI

del conoscere non esprime alcunché di oggettivo, bensi & un elemento dell’atto di sintesi origi-
nario che pone la relazione tra I'intelletto e la materia dei sensi, chiedere da dove le categorie
provengano € una questione che non puo avere risposta. Kant replicherebbe che ogni conoscenza
presuppone 'applicazione delle categorie, che non possono essere retroattivamente applicate a
se stesse: impossibile impiegare I'appercezione trascendentale per dedurre il sorgere dell’apper-
cezione trascendentale stessa. Come sottolinea Vitiello, per Kant & questione non solo dell’im-
possibilita di applicare le forme dell’intuizione e le categorie a se stesse, chiedendo la spiegazione
della spiegazione, ma pure che non e possibile oltrepassare I'oggetto della conoscenza, vale a dire
il fenomeno: il noumeno non ¢ una realta, un oggetto, bensi il limite della conoscenza, che impe-
disce che si possano formulare affermazioni che trascendano I'ordine dei fenomeni. L’esistenza
del fenomeno consente la predicazione: chiedersi il perché e il che di tale esistenza, come fa Ro-
smini, implica per Kant un imperdonabile oltrepassamento del limite in cui & lecita ’applicazione
delle categorie. A essere conosciuto & sempre e solo il “come”: il “che” risulta puramente dato.’
Per Kant, I'esistenza di ogni ente & e rimane un mistero."

Alla luce di questi rilievi, non si puod che concordare con Ottonello nel definire la filosofia
di Rosmini una radicale problematica del concreto.' Da parte sua, Raschini ha individuato sei que-
stioni che articolano ulteriormente le due istanze sopracitate. Tre indicano i problemi fonda-
mentali: a) la relazione tra I'intuizione dell’idea dell’essere e il sentimento fondamentale quali
principii del sapere; b) la funzione dell’essere ideale; c) il nesso tra idealita e dianoeticita. Tre,
invece, i temi principali: a) il sintetismo dell’essere come unita dinamica delle tre forme ideale,
reale e morale; b) I'incontraddittorieta dell’essere, che implica quella del discorso umano; c)

un’unita sintetica di essa. [...] E difatti, mediante I'io, inteso come semplice rappresentazione, non
¢ dato alcun molteplice; & solo nell’intuizione - dunque in qualcosa di diverso dall’io - che il mol-
teplice puo essere dato, ed & mediante la congiunzione in un’unica coscienza che puod essere pen-

sato».

V. VITIELLO, L’ethos della topologia. Un itinerario di pensiero, Le Lettere, Firenze 2013, pp. 78-

88.

1 KANT, Critica della ragion pura, cit., pp. 593-595: «Tramite questo io, o egli, o esso (la cosa)
che pensa, non viene rappresentato nient’altro che un soggetto trascendentale dei pensieri = x, il
quale viene conosciuto solo tramite i pensieri che sono i suoi predicati e di cui separatamente non
possiamo avere il benché minimo concetto. Attorno a questo soggetto, dunque, noi ruotiamo con-
tinuamente in circolo, poiché dobbiamo servirci sempre della sua rappresentazione per poter
esprimere un qualche giudizio su di esso: un inconveniente, questo, che & ineliminabile, poiché la
coscienza in se stessa non € una rappresentazione che distingua un particolare oggetto, bensi ¢é la
forma di una rappresentazione in generale, per quanto essa possa essere chiamata conoscenza; solo

di una conoscenza, infatti, posso dire che per suo tramite io penso qualche cosa».

' P.P. OTTONELLO, Rosmini «inattuale», Marsilio, Venezia 20113, p. 20.

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 93

II.

'aporeticita dell’ente intellettivo finito.” Il primo problema conduce, per sviluppo dialettico, al
terzo; la prima tesi racchiude, per sintesi metodologica, le altre due. Pertanto, ha ragione Coni-
gliaro® nel sottolineare che I’accusa di tautologismo rivolta da Prini'* a Rosmini avrebbe un fon-
damento solo a patto che dall’identita dell’essere nelle tre forme si possa dedurre I'identita delle
tre forme tra loro: il che & esattamente cio che Rosmini aborrisce. Cio perché I'essenza dell’essere
e tutta in ciascuna forma, senza, pero, che una forma esaurisca I’essere senza il concorso delle
altre due.

IL CONOSCERE COME ESAME TRASCENDENTALE DELL’ESPERIENZA

1l senso del legame e della sfida che Rosmini intende avanzare nei confronti della filosofia
classica tedesca & del tutto evidente la dove sottolinea che «la Teosofia dovra parlare lungamente
dell’assoluto conoscere umano; anzi essa stessa dovra usarlo; e pitt ancora dovra esserlo»."

La citazione induce a precisare il significato che Rosmini attribuisce al termine conoscere.
In primo luogo, va specificato che il conoscere s’identifica sempre con il conoscere la verita,'
tanto che non conoscere la verita significa non conoscere." Cio implica, come ha sottolineato

2 M.A. RASCHINI, Studi sulla teosofia rosminiana, Studio Editoriale di Cultura, Genova 19852,

pPp. 17-25.

3 F. CONIGLIARO, Immanenza e trascendenza del soprannaturale in Rosmini, Dialogo, Palermo

1973, p. 143.
14 P, PRINI, Introduzione alla metafisica di Antonio Rosmini, Sodalitas, Domodossola 1953, p. 45.
5 RosMINI, Teosofia, cit., n. 11, p. 251.

16 A. ROSMINI, Psicologia, a cura di V. SALA, Edizione Nazionale e Critica delle Opere di Antonio
Rosmini, voll. 9-10, Citta Nuova, Roma 1988-1989, vol. 9, n. 39. Per un confronto dell’impiego ro-
sminiano del termine verita con la tradizione, specie nel suo rispetto gnoseologico, cfr. M. KRIENKE,
Il concetto di verita in Rosmini. Cenni per un nuovo tentativo di interpretazione, in «Rivista rosminiana

di filosofia e cultura», XCXI, 2005, 4, pp. 377-395.

7 W.R. DAROS, El hecho de conocer y el ser del conocer (problemdtica entre A. Rosminiy J. Balmes),
in «Pensamiento», CXIX, 1995, 51, p. 103: «El hecho de conocer exige en si mismo - si pretende ser
un hecho vélido para una filosofia - la necesidad de ser fundamento ultimo, la verdad fundante
acerca de ese hecho para ser justificado. Porque la razén necesaria che justifica un hecho filoséfico
es el dltimo fundamento. [...] La experiencia de un hecho, si éste no es conocido, no es experiencia.
Mas la experiencia de un hecho conocido siempre implica haber aclarado previamente el hecho de

conocer en s{ mismo mds alld de esto o aquello que conocemos en un hecho».

ISSN 2385-216X



94 | FEDERICO CROCI

Manferdini,'® una differenza radicale tra conoscere e constatare: se il conoscere si riducesse al mero
constatare, la verita coinciderebbe con I'evidenza immediata. Il conoscere ha originariamente in
sé un’istanza critica, che implica che la filosofia si costituisca come un esame trascendentale
dell’esperienza.”

La riflessione filosofica, che prende avvio dall’intuizione dell’essere ideale, riconosce che
tale intuizione non é solo il primo atto gnoseologico della coscienza,” ma pure il primo atto for-
mativo: I'atto in cui la coscienza inizia a conoscere ¢ insieme I’atto per mezzo di cui essa & posta
e, quindi, I'atto tramite cui la coscienza si conosce, formandosi come auto-coscienza rivolta a un
oggetto intellegibile che ¢é sia termine del suo intuire che principio del suo essere. La conoscenza
dell’essere ideale non ¢ I'incontro di un oggetto e di un soggetto indipendenti ed esistenti al di
fuori di tale relazione: il soggetto che conosce accade solo all'interno e nella forma di questa
relazione. Pertanto, la coscienza si struttura come relazione esistente e conoscente?' - oltre che
amante, in virtu della forma morale. Questo, tuttavia, non implica che si possa ridurre la cono-
scenza all’intuizione e al sentimento: riprendendo la lezione kantiana, Rosmini ¢ del tutto d’ac-
cordo che il conoscere implichi un momento riflessivo, che si esprime nel giudizio.?

® T, MANFERDINI, Essere e verita in Rosmini, ESD, Bologna 19942, p. 20.

1 CONIGLIARO, Immanenza e trascendenza del soprannaturale in Rosmini, cit., p. 12. Pil cogente
questa definizione rispetto a quella di Spiri, che interpreta lo sforzo rosminiano come indagine del
problema metafisico nella sua accentuazione antropologica. Cfr. S. SPIRI, Essere e sentimento. La per-

sona nella filosofia di Antonio Rosmini, Citta Nuova, Roma 2004, p. 40.

2 SPIRI, Essere e sentimento, cit., pp. 37-40. Spiri richiama una certa confusione, propria del
giovane Rosmini e da lui stesso rimproveratasi, tra la coscienza e il sentimento fondamentale, che
non esprime il concorso e la primalita dell’intuizione dell’idea dell’essere per il costituirsi della
coscienza stessa. Certamente la coscienza & sensus sui, ma questo non potrebbe originarsi se non
nell’atto e come atto di intuizione dell’essere: si potrebbe dire che la coscienza si sente solo in

quanto intuisce originariamente ’essere.

2L RoSMINI, Teosofia, cit., n. 602, p. 686.: «La mente tuttavia dalla presenza dell’obietto che le
¢ dato viene attuata coll’atto dell’intuizione che la costituisce, ma quest’atto effetto della presenza
dell’obietto, non & I’obietto, ma il subietto stesso dell’atto. Onde la mente non é composta, ma &

una e semplice, con una relazione essenziale all’oggetto, & ella stessa un atto di relazione».

22 M. KRIENKE, Rifondazione metafisica dell’oggettivita dopo Kant. Del concetto di oggettivitd in
Antonio Rosmini, in G.L. BRENA (ed.), L’oggettivita nella filosofia e nella scienza, CLEUP, Padova 2002,
pp. 129-147. Krienke ricostruisce, contro i fraintendimenti idealistici ottocenteschi, la diversa de-
clinazione che il termine ‘giudizio’ assume in Kant e Rosmini: se per Kant il giudizio ¢ la funzione
di unificazione tra I'intuizione e il concetto in cui si esprime 'unita dell’esperienza, per Rosmini
non & condizione di possibilita dell’esperienza in generale, ma solo dell’esistenza e della cono-

scenza delle realta sensibili.

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 95

La filosofia rosminiana si costituisce come un’ontologia del conoscere,” lontana da qualsivo-
glia deriva gnoseologistica. Per Rosmini non vi sarebbe intelletto senza I'idea dell’essere, vale a
dire alcun soggetto senza I'oggetto che lo esistentifica con la propria presenza.” Tra la coscienza
e 'essere vi € un sintetismo originario: la mente non pensa l'essere, bensi pensa nell’essere. Al
contempo, nel sottolineare I'aspetto fondamentalmente ricettivo dell’essere e del conoscere
umano, Rosmini non esita ad affermare che I’essenza dell’'uomo consiste nel sentimento.?

La filosofia rosminiana & un esame trascendentale dell’esperienza in quanto accoglie
Iistanza della centralita del soggetto nel processo conoscitivo: il sapere inizia nell’io, pit preci-
samente nel momento in cui il soggetto si interroga criticamente sul fondamento del proprio
sapere e del proprio essere.”

III. SOGGETTIVISMO GNOSEOLOGICO E OGGETTIVISMO ONTOLOGICO

Sebbene memore della tradizione scolastica, Rosmini assume la sfida moderna derivata
dall'impossibilita di un cominciamento realistico della filosofia, che ponga come primalita co-
scienziale un’esteriorita. Al tempo stesso, Rosmini intende la materia del conoscere come indi-
pendente dall’io: il contenuto del sentimento fondamentale, cosi come I’essere ideale indetermi-
nato che & oggetto dell’intuizione, non sono prodotti del soggetto.

Proprio il problema dell’intuizione dell’essere ideale, che conduce sino alla dimostrazione
dell’esistenza di Dio per rinvenirvi il fondamento ontologico dell’io, diviene la prova piu chiara
della distanza da Kant, in quanto per Rosmini anche la forma del conoscere, cioé la costituzione
soggettiva dell’io, e indisponibile al soggetto: questo perché I'io appare essere un creato. L’io non
crea |’essere: lo conosce e, sebbene la sua attivita conoscitiva incida teoreticamente e pratica-
mente sulla costituzione stessa dell’essere, non fa dell’essere qualcosa di disponibile in senso
assoluto.

Per Rosmini, I'esperienza rivela come il predicato di esistenza non sia somministrato dai

2 MANFERDINI, Essere e verita in Rosmini, cit., p. 60.

2 RosMINI, Teosofia, n. 1557, cit., p. 1597: «Coll’atto primo, col quale & costituita I'intelli-
genza, il soggetto non fa che ricevere irresistibilmente cioé aver presente ’essere: egli non opera
ancora come intelligente, perché come tale non é costituito, ma si costituisce in quell’atto mede-

simo. In tutti gli atti secondi, il soggetto gia costituito intelligente, opera».
» ROSMINI, Psicologia, cit., n. 136.

% SCIACCIA, La filosofia morale di Antonio Rosmini, cit., p. 49. Sciaccia ha rilevato che, contro
Hegel e oltre Kant, Rosmini attribuisce all’essere sia il valore della trascendentalita che quello
della trascendenza. La teosofia ¢ dunque ’architrave di un sistema della trascendenza nella tra-
scendentalita, dove viene totalmente recuperata ’istanza moderna del soggetto e, al contempo,

vengono salvaguardate la differenza dell’essere dal pensare e I’alterita dell’infinito dal finito.

ISSN 2385-216X



96 | FEDERICO CROCI

sensi, quanto, piuttosto, dall’elemento apriorico dell'intuizione dell’essere ideale indeterminato:
in questa intuizione il conoscere si fonda oggettivamente sull’essere, poiché il suo contenuto, a
differenza delle categorie kantiane, non € qualcosa che si limiti a una mera funzione del soggetto
conoscente.” Ne consegue che la conoscenza non si riduce all’'unificazione concettuale dei dati
sensibilmente esperiti, bensi si identifica con la constatazione dell’esistenza oggettiva degli
enti.”® Questo ¢ il senso secondo cui I’essere - I'essere iniziale, piti precisamente - € I'inizio tanto
dell’essere quanto del sapere, essendo il fondamento oggettivo tanto dell’idealita quanto della
realta, sebbene non ne sia il fondamento ultimo.

Nel rispondere alla domanda fondamentale su chi sia 'uomo, Rosmini precisa che imme-
diatamente ci appare la nostra differenza rispetto all’essere: nell’atto di concepire l'essere,
'uomo sente che lo sta intuendo come qualcosa che gli & presente, ma che ¢ differente da sé.
Immediatamente il soggetto ha presente la distinzione tra sé come sentimento e I'oggetto della
propria intuizione: vale a dire, la distinzione tra soggetto e oggetto. In altri termini, il sentimento
fondamentale di sé ¢ gia sentimento intellettivo, cioé sentimento della presenza dell’essere come
oggetto della cognizione. La filosofia rosminiana é trascendentale nel senso che afferma la cen-
tralita del soggetto nel cominciamento del processo conoscitivo, sebbene questo non implichi
che il sapere si avvii dal dubbio cartesiano. Al pari di Kant, Rosmini afferma I'indisponibilita della
materia del conoscere:* contro Kant, vuole dimostrare non solo 'indisponibilita della forma del
conoscere, ma, pure, I'esistenza di un fondamento ontologico della conoscenza dell’io e della sua
realta.

A differenza di Kant e Rosmini, Hegel afferma recisamente che ’autocoscienza (il fatto che
caratterizza I'uomo) & mossa da un impulso spontaneo a estendersi e incrementarsi: data una
situazione, 'uomo & necessariamente portato a prenderne coscienza; tale presa di coscienza fa

77 A. ROSMINI, Nuovo saggio sull’origine delle idee, a cura di G. MESSINA, Edizione Nazionale e Cri-

tica delle Opere di Antonio Rosmini, voll. 3-4, Citta Nuova, Roma 2003-2005, nn. 355-356.

% M. KRIENKE, Soggetto ed esistenza. Alcune riflessioni sulla modernita del pensiero di Antonio Ro-
smini, in «Studia patavina», LIII, 2006, 1, pp. 148-149: «Per Rosmini il giudizio non & - come in Kant
- la struttura metodologica fondante, cosi che la possibilita di conoscere - che & allo stesso mo-
mento la possibilita delle cose - dipenderebbe dai giudizi sintetici a priori; in Rosmini, la “sintesi
primitiva” rimanda invece a idea e realta come elementi ontologici che precedono il “giudizio
primitivo”. Cosi, la possibilita dei giudizi viene sempre ricondotta alla percezione reale e - soprat-
tutto - all’intuizione ideale (quella luce primordiale); siccome nei “giudizi sintetici a priori” di
Kant la questione centrale sta nei “predicati non somministrati dai sensi”, Rosmini precisa contro

Kant: “Ora il predicato nel caso nostro non é che ’esistenza”».

2 RASCHINI, Studi sulla teosofia rosminiana, cit., p. 111: «Quel che [la scienza] non pud dare &
il primo costituirsi del reale in sé - il che é ribadire la formalita, che tuttavia e oggettivita, di ogni
scienza speculativa. [...] La filosofia pud oltrepassare il piano dell’esperienza quanto all’oggetto
(pud argomentare oltre ’esperienza); ma non pud oltrepassare la modalita delle proprie forme

conoscitive, non puo uscire dalla formalita del conoscere».

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 97

trapassare la situazione in un’altra e cosi via.* La cosa che sta dinanzi, cosi come I'io, € immedia-
tamente mediata: si parla di cose e io soppressi (aufgehobenen).’' La cosa scompare: rimane la cosa
intesa, la cosa pensata, cioé il nome. Il nome che, afferma Hegel contro Kant, ci permette di fare
a meno di tutte le immagini sensibili con cui ci si era rappresentata la cosa. 1l sensibile a cui il
nome si riferisce non & semplicemente svanito: si dovrebbe dire che non & mai esistito.* Per He-
gel 'esperienza umana ¢ solo logica: il puro vissuto non significa nulla, in quanto la coscienza e
sempre senso e discorso.” Prevenire tale esito € il motivo di fondo che rende comprensibile il
passaggio dal Nuovo saggio alla Teosofia: 1a fine del Nuovo saggio indica I'idea dell’essere come il
fondamento del conoscere, vale a dire il lume attraverso cui si conoscono tutte le cose;* la Teo-
sofia, sviluppando quest’affermazione, ¢ tutta protesa a rinvenire il passaggio dal fondamento
gnoseologico a quello ontologico. In una battuta, si potrebbe concludere che quello di Rosmini e
un soggettivismo gnoseologico fondato su un oggettivismo ontologico: fedele alla modernita, Ro-
smini sostiene il primato e il ruolo dell’io nel processo conoscitivo e, al contempo, non ne fa un
‘signore dell’essere’, bensi un con-creatore.”

% KoJEVE, Introduzione alla lettura di Hegel, cit., pp. 344-351.

31 G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello spirito, a cura di V. CICERO, Bompiani, Milano 20082, p.

1049.
2 HEGEL, Enciclopedia delle scienze filosofiche, cit., § 462.

3% J. HYPPOLITE, Logique et existence. Essai sur la logique de Hegel, PUF 1961%, p. 230: «C’est ’étre
qui est sa propre compréhension de soi, son propre sens, et le Logos est I’étre se posant lui-méme
comme sens; mais c’est I’étre qui se pose comme sens, ce qui signifie que le sens n’est pas étranger
a I’étre, n’est pas en dehors ou au-dela de lui. C’est pourquoi le sens comprend aussi le non-sens,
I’anti-Logos, il est en soi autant que pour soi, mais son en-soi est pour soi, et son pour-soi est en
soi. La dimension du sens n’est pas seulement sens, elle est la genese absolue du sens en général,

et elle se suffit 3 elle-méme. L’immanance est compléte».
** ROSMINI, Nuovo saggio, cit., n. 1122.

35 SPIRI, Essere e sentimento, cit., p. 176: «Il sentimento fondamentale é I’attivita, il principio
di determinazione dell’'uomo, cid che lo fa essere tale. La percezione & ’atto primo della ragione
che opera la sintesi di essere e sentimento. In un secondo momento si produce ’autocoscienza che

€ un atto secondo, “percezione della percezione”».

ISSN 2385-216X



98 | FEDERICO CROCI

IV.

IL ‘KANT ITALIANO’?

Nella Logica, Rosmini scrive che I'essere ideale € la forma di ogni cognizione.*® L'ideologia &
il luogo dove 'intuizione dell’essere ideale indeterminato e il sentimento fondamentale si mani-
festano nella loro immediata innegabilita: I'intuizione dell’essere ideale & evidente in virtl della
sua necessita logica, il cui contenuto & 'impossibilita che ’essere ideale indeterminato sia diverso
da come appare; il sentimento fondamentale, invece, gode dell'immediata certezza fenomenolo-
gica.”’

L’ontologia, quale scienza dell’ente in quanto ente,” & caratterizzata da un circolo solido
per cui la coscienza ¢ immediatamente certa dei suoi atti di pensiero, cioé del suo pensare, e
pensa I’essere come contenuto primo dell’intelletto, in quanto esso solo & condizione di possibi-
lita del pensare. 1l pensare & dapprima presupposto, poi mostrato elenchicamente come intra-
scendibile e intenzionale, essendo sempre pensiero-di-qualcosa. Tale scienza si instaura sulla
constatazione del carattere aporetico dell’ente finito e sulla conseguente problematicita del di-
scorso umano.” Nell’ontologia, la scienza diviene il proprio stesso metodo: «nello stesso tempo
che narra Iessere e il suo ordine, dee trovare con questo il metodo con cui cammina»,* secondo

% A. ROSMINI, Logica, a cura di V. SALA, Edizione Nazionale e Critica delle Opere di Antonio

Rosmini, vol. 8, nn. 1047-1048.

7 P. GOMARASCA, Rosmini e la forma morale dell’essere. La “poiesi” del bene come destino della
metafisica, Franco Angeli, Milano 1998, pp. 31-32: «Questa rivelativita intrinseca all’essere, che
I'intelligenza attesta come un dato fenomenologico, come un fatto immediatamente evidente, &
quel principio dell’oggettivita che Rosmini sottolinea come unica istanza valida per il pensiero;
qualunque altro punto di partenza, sia esso gnoseologico e metafisico, & posteriore alla presenza
di questo dato. Rosmini [...] segue una metodologia che & I’essere stesso a suggerire al pensiero:
nessun dualismo di soggetto e oggetto & discutibile come posizione gnoseologica di partenza, se
non si chiarisce la presenza dell’essere, la sua intrinseca manifestativita e I’essenziale relazione
che tale presenza intrattiene con il pensiero. Senza quel ‘dato’ immediato, senza quella interiore
relazionalita fondante tra pensiero ed essere, non si spiega la conoscenza, ovvero la distanza tra

soggetto e oggetto rimane insuperabile».

% Rosmini presenta un lessico di chiaro sapore scolastico, su cui & opportuno fare precisa-
zioni. Si dice obiectum primum del sapere il subiectum primum reale di tale sapere, quando ¢ inteso
come conosciuto in virtu di un’acquisizione (habitus): per esempio, la metafisica ha come soggetto
I’ente in quanto ente e come oggetto I’Ente Infinito - che & anche oggetto adeguato, in quanto
causa di diritto e soltanto per sé di tale scienza. Come il soggetto di una scienza contiene virtual-
mente in sé tutti i predicati possibili, cosi 'oggetto di tale scienza contiene virtualmente tutte le

proposizioni immediate o mediate che lo riguardano.
** M.A. RASCHINI, Rosmini e I’idea di progresso, Sodalitas, Genova 1986, p. 59.

“ RosMINI, Teosofia, cit., n. 320, p. 451.

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 99

I'incisiva espressione rosminiana.

La teosofia, come coronamento dell’ontologia, ¢ la scienza sistematica dell’ente nella sua
totalita e dell’essere nell’interezza della sua estensione: essa deriva, come conseguenza positiva
e necessaria, dalla psicologia, dalla logica, dall’ideologia e dall’ontologia; ne &, in particolare, il
compimento metafisico, poiché apre la coscienza finita alla trascendenza e la riconduce alla co-
noscenza negativa dell’Ente infinito, creatore del cosmo e ragion sufficiente dell’essere in tutte le
sue forme."

La certezza del pensare, prima cronologicamente, si mostra certezza riflessa (riflessione,
appunto), fondata sulla certezza diretta dell’essere, sull’evidenza dell’intuizione dell’essere
ideale o iniziale: ’evidenza della cosa ¢ la sua necessita, cioe I'impossibilita che il contrario sia;
'evidenza dell’essere ¢ la necessita dell’essere come impossibilita del nulla.* L’idealita, in altri
termini, & strutturalmente e necessariamente presenzialita: presenzialita che non si esaurisce nei
presenti, poiché nessuna determinatezza finita realizza compiutamente I'infinita manifestativita
dell’essere. La prima intenzionalita del pensiero e, percio, I'essere indeterminato: tale primo
principio, detto principio di cognizione, afferma che I’essere e di per sé oggettivo, cioé manifesto
e apparente all’intuizione del pensiero.

Si & gia insistito sul fatto che il titanico sforzo di Rosmini & tutto teso a una sintesi tra
l'istanza gnoseologica soggettivistica inaugurata dalla modernita e I'ontologia oggettivistica
della tradizione tomasiana: la centralita dellidealita dell’essere riposa nella profonda convin-
zione, propria di Rosmini, della non immediata contraddittorieta del cogito cartesiano rispetto al
lumen intellectualis della tradizione scolastica. E chiaro che va evitata con cura, come ha rilevato
Sciacca, ®® una lettura gnoseologistica di Rosmini: la filosofia come esame trascendentale

1S, SPIRI, La sapienza dell’essere. Ontologia triadica e trinitaria, metafisica della creazione e dia-
lettica nella Teosofia di Rosmini, Aracne, Roma 2013, pp. 239-240: «La trascendentalita & un indice
non esaustivo dell’esperienza interiore poiché un’alterita oggettiva costituisce la coscienza e fonda
il rapporto tra soggetto e oggetto spirituale. Il nucleo di senso estraneo & ’intimita profonda e
insondabile della coscienza aperta all’infinito; questo ¢ il baricentro spirituale pit “intimo a me
che di me stesso”. Rosmini individua la presenza in noi di una divina estraneita che fonda una
metafisica della differenza interiore. [...] Il concetto di estraneita interiore rappresenta l'oggetti-
vita dell’essere e la forma piu appropriata dell’inoggettivazione nell’essere che si da all’intuizione:

il rapporto di alterita rinvia alla differenza ontologica finito-infinito che emerge nell’interiorita

dell’uomo».

2 DAROS, La construccidn del saber critico, cit., p. 66: «El ser es pues mds bien que un postulado
necesario, una exigencia ontoldgica para pensar l6gicamente; es lo primero légicamente conocido
y no puede ser definido, sino que entra en toda definicién que queramos hacer. El ser es la condicién
de posibilidad de todo pensar; es lo que posibilita toda definicién; es lo que hace intelegible todo ente,
como el sol hace visible todo ente visible. El ser estd incluido en toda comprensién y se expresa en

toda definicién».

% SCIACCA, La filosofia morale di Antonio Rosmini, cit., pp. 47-55.

ISSN 2385-216X



100 | FEDERICO CROCI

dell’esperienza non deve condurre a ignorare che il problema gnoseologico, cosi centrale in Kant,
a Rosmini premeva solo in funzione della chiarificazione dei problemi metafisici e teologici. Una
prospettiva, questa, schiettamente anti-kantiana, dato che Kant attribuiva alla metafisica, a suo
parere incapace di sfuggire a conclusioni antinomiche, solamente un valore dialettico.*

A Rosmini non interessa mostrare solo come sia possibile ’esperienza, bensi trovare il fon-
damento dell’essere che sia, parimenti, fondamento del conoscere: gia Carabellese® rilevava che la
dicitura di ‘Kant italiano’, inaugurata dal Mamiani e consacrata da Spaventa e Gentile,* cosi come
’accostamento al Galluppi, non permettessero di comprendere appieno le istanze del rosminia-
nesimo, fondato sull’oggettivita dell’essere. L’equazione, inaugurata da Spaventa,” tra perce-
zione intellettiva e giudizio sintetico a priori € ben lungi dall’essere accettabile: I'intuizione, cioe
I’elemento noetico e ante-predicativo da cui sorgono la coscienza e ’esperienza, per Rosmini non
& mai riducibile al giudizio. Inoltre, in Rosmini e in Kant gioca un senso dell’a priori del tutto
diverso, poiché per il Roveretano la forma del conoscere, cioé I'idea dell’essere che & contenuta
dell’intuizione originaria, ha un valore oggettivo e ontologico, non di mera funzione soggettiva.

Spaventa e Gentile, come & noto, furono fortemente condizionati dalla totale ignoranza
della Teosofia, che, pure, era stata oggetto di studio da parte di Jaja. La riduzione della teosofia a
psicologismo, secondo la celebre accusa inaugurata da Gioberti, nasce dal presupposto che in
Rosmini opererebbe un dualismo di fondo tra sentimento fondamentale e intuizione dell’essere
ideale indeterminato che impedirebbe il dischiudersi di una sintesi originaria: Spaventa, in par-
ticolare, accusa Rosmini di conservare la separazione tra il pensare e I’essere. In realta, tale ana-
lisi, tipica della corrente neoidealista - con I’eccezione, unica ma significativa, di Jaja -, non co-
glie la profondita del tema del sintetismo delle forme dell’essere, secondo cui ¢ la forma morale

“ RASCHINI, Studi sulla teosofia rosminiana, cit., pp. 27-28: «Ogni cosa affermata, ogni verita
acquisita, prima d’essere una conquista del potere raziocinante, é possibile perché “c’¢ il ragiona-
mento”, cioé perché c’é 'unico fatto non marginabile, come la totalita dei fatti, in una contingenza
che ¢ indifferenza al suo esserci - non esserci. Il pensiero & I'unico “fatto” che contiene e presenta
qualcosa di non contingente, non nientificabile, in quanto la sua costitutiva funzione, manifestante
cio che &, ¢ la sola che non puo ridursi alla indifferenza di essere - non essere, se non al prezzo di
cancellare tutto cio che &, non solo, ma il nostro stesso poter dire se qualcosa & o non ¢é. [...] Si puo,
e vero, fa cadere nella indifferenza di essere - non essere, cioé nella contingenza, la determina-
zione soggettiva, nel senso che quando si dice “punto di vista finito sull’essere”, la contingenzialita

cade sul termine “finito”; ma non sulla espressione “punto di vista”».

> P. CARABELLESE, La teoria della percezione intellettiva di Antonio Rosmini, Alighieri, Bari 1907,

pp. 155-176.

% G. GENTILE, Rosmini e Gioberti. Saggio storico sulla filosofia italiana del Risorgimento, Sansoni,

Firenze 1958°, p. 61.

7 B. SPAVENTA, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea, a cura di F. VALA-

GUSSA, Opere, Bompiani, Milano 2009, pp. 1313-1326.

ISSN 2385-216X



LA PROBLEMATICA DEL CONCRETO | 101

a incarnare proprio il vincolo tra l'ideale e il reale, senza cadere nella riduzione e nel risolvi-
mento di una forma nell’altra.

E sicuramente improprio limitare la filosofia rosminiana a una dialettica, in continuiti o in
rottura, con i soli Kant (Spaventa e Gentile) o Hegel (Jaja): nondimeno, & il confronto con la filo-
sofia classica tedesca il terreno su cui si possono cogliere i motivi pitt profondi della modernita di
Rosmini, tutto proteso a riscoprire le radici tomasiane e scotiste del pensiero, senza negare la
valorizzazione del ruolo gnoseologico del soggetto. Per Rosmini la svolta kantiana & un punto di
non ritorno: per comprendere la profonda distanza tra i due filosofi si deve evitare, pero, di ri-
durre la dialettica rosminiana tra idealita e realta a quella kantiano-idealistica tra soggettivita e
oggettivita.*

f.croci@outlook.it

(Universidade Federal de Sdo Paulo, Grant 2018/14732-7,
S3o Paulo Research Foundation FAPESP)

% G. NOCERINO, Coscienza e ontologia nel pensiero di Rosmini, Sodalitas, Stresa 2004, p. 82: «Se
c’é qualcosa che stona completamente con un discorso sul pensiero e, in particolare, sull’ontologia
di Rosmini é la pretesa di avanzare delle conclusioni, di dire, o scrivere, una parola definitiva
anche sulla piu piccola delle questioni, in cui, in una riflessione circolare per definizione metodica,
qual & quella rosminiana, ¢ implicato il senso complessivo dell’intera filosofia. Direi, senza volonta
di paradosso, che proprio in questa impossibilita di concludere, in cui le opere di Rosmini, e so-
prattutto la Teosofia, pongono il lettore, esse sono simili, e non credo sia un caso, all’oggetto che
tutte le attraversa, all’argomento che tutte le occupa; I’essere. Si puo restare sconcertati di fronte
alla ricchezza, talvolta magmatica, della Teosofia, rimpiangere la piu facile sistematicita del Nuovo
saggio, in cui si & potuto vedere la ripetizione martellante di un’unica tesi, 'intuizione dell’idea
dell’essere; ma proprio nella Teosofia ha il suo pieno sviluppo il progetto di una filosofia capace di
problematizzare ’essere nella sua unita e nella sua totalita, che Rosmini aveva coltivato fin dagli

anni giovanili».

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 103-118 J

MARTINA GALVANI

L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE
SECONDO ANTONIO ROSMINI E EDITH STEIN

THE SOUL AND THE FEELING OF THE SELF,
ACCORDING TO ANTONIO ROSMINI AND EDITH STEIN

The anthropological analysis carried out by Antonio Rosmini in the early decades of the
nineteenth century stems from his desire to dialogue with those philosophical issues of his
time that are interested in subjectivity. In line with modernity, the philosopher’s gaze fo-
cuses on the individual, on his gnoseological capacity, and on his complex body-spiritual
structure; his research, however, is ontologically founded and his reflection on the human
being does not lose the link with the objective notion of truth, proper to Christianity. A cen-
tury later, Edith Stein will dedicate her reflections to the search for meaning of all phenom-
ena, among which she privileges the human being; it is the subject, in fact, who carries out
the analysis on all things and who, after observing the world, questions himself. This phe-
nomenological gaze will accompany all her anthropological investigations, allowing Stein to
identify a transcendental, that is, universally valid structure which, however, becomes tan-
gible in a completely original way in each individual. Her research path then develops into
a metaphysical anthropology, which sees the finite as necessarily founded in the infinite.

The attempt to compare Antonio Rosmini’s thought with Edith Stein’s one is motivated by
the awareness that both anthropological approaches are metaphysically founded, since they
both recognize the human being as structurally open to transcendence. Within this perspec-
tive, the two philosophers describe the feeling of the self as bodily-spiritual; in my work I
focus primarily on this theme, which is central to both investigations on the human being.

L’analisi antropologica compiuta da Antonio Rosmini nei primi decenni del XIX secolo
muove dal desiderio di dialogare con le istanze filosofiche del suo tempo. In linea con la moder-
nita, lo sguardo del Roveretano si concentra sull’individuo, sulla sua capacita gnoseologica e sulla
complessa struttura corporeo-spirituale; la sua ricerca é fondata ontologicamente e la riflessione

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | MARTINA GALVANI

sull’essere umano non perde il legame con la nozione oggettiva di verita, propria del cristiane-
simo. Un secolo dopo, Edith Stein, dedichera le sue riflessioni alla ricerca di senso di tutti i feno-
meni, tra i quali ella privilegia I’essere umano; ¢ il soggetto, infatti, che compie I’analisi sulle cose
e che, dopo aver osservato il mondo, si interroga su se stesso. Lo sguardo fenomenologico accom-
pagnera tutte le sue indagini antropologiche, permettendole di individuare una struttura tra-
scendentale, ossia universalmente valida che, tuttavia, si concretizza in modo del tutto originale
nei singoli. Il suo percorso di ricerca si sviluppa poi in una antropologia metafisica, che vede il
finito come necessariamente fondato nell’infinito.

1l tentativo di accostare il pensiero di Antonio Rosmini e quello di Edith Stein & mosso dalla
consapevolezza che entrambe le analisi antropologiche sono fondate metafisicamente, in quanto
i due filosofi riconoscono I'essere umano come strutturalmente aperto alla trascendenza. Inoltre,
all’interno di tale prospettiva, essi descrivono il sentimento di sé come corporeo-spirituale e nel
mio lavoro vorrei focalizzare 'attenzione proprio su questo tema, che risulta centrale in en-
trambe le indagini sull’essere umano.

I. SENTIMENTO FONDAMENTALE E CAPACITA SENSITIVA

La problematica in oggetto puo essere approfondita attraverso I'analisi dalla capacita sen-
sitiva e quindi iniziando dalla corporeita; circa questa tematica le indagini del filosofo di Rove-
reto sono particolarmente originali' e, sotto certi aspetti, anticipano quelle fenomenologiche sul
Leib (corpo proprio). Antonio Rosmini, infatti, mette bene in luce la duplicita del corpo proprio,
approfondendo il tema in particolar modo nel Nuovo Saggio sull’origine delle idee e nell’Antropologia
in servizio della scienza morale. La sensitivita corporea ¢ da lui descritta come quella facolta che
permette all'uomo di avere molteplici sensazioni, derivanti dall’azione di un corpo esterno sul
proprio.> Grazie alla capacita sensitiva € dunque possibile avvertire sul proprio corpo 'azione
degli enti reali, ovvero la loro “forza sensifera” - come la chiama il filosofo - e le conseguenti
modificazioni dell’'unico sentimento fondamentale.?

1l concetto di sentimento fondamentale viene elaborato da Rosmini addirittura nel testo
intitolato La coscienza pura, redatto tra il 1817 e il 1822 e rivisto nel 1827, per poi essere appro-
fondito nelle opere psicologiche e antropologiche successive. Tuttavia, in quest’opera giovanile

! Anche Tina Manferdini nota che Rosmini sviluppa il tema della corporeita in modo origi-
nale e innovativo. Nel suo Essere e verita in Rosmini, la filosofa dedica al tema un’appendice intito-
lata Corporeita e sentimento fondamentale in Rosmini (T. MANFERDINI, Essere e verita in Rosmini, ESD,

Bologna 19847, pp. 181-197).

2 «La sensitivita percepisce 1’azione del corpo sensibilmente e passivamente (sensazioni)»
(A. RosSMINI, Nuovo Saggio sull’origine delle idee, vol. I, ENC, vol. 3, Citta Nuova, Roma 2003, n. 338, p.
422).

3 Cfr. A. RosMINI, Psicologia, vol. I, ENC, vol. 9, Citta Nuova, Roma 1988 n. 85, p. 76.

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 105

ancora non compare il termine “sentimento fondamentale”, in luogo del quale il filosofo utilizza
la parola “coscienza pura” o “Io”, per indicare I’essenza sostanziale dell’anima. A tal proposito,
& importante rilevare una profonda differenza con quanto egli dira in seguito, in particolare nella
Psicologia (1846), dove il monosillabo “Io” e il termine “coscienza pura” saranno invece utilizzati
per indicare il risultato dell’operazione riflessiva, contrapposta appunto alla sostanzialita
dell’anima, indicata con il termine “sentimento fondamentale”.* Al di 1a delle imprecisioni lin-
guistiche, gia nel testo giovanile & evidente I’attenzione di Rosmini per quel “sentimento primi-
tivo” che I'anima ha di sé e che precede la riflessione. «Nel primo istante che ’anima esiste e
anteriormente d’ogni suo atto - scrive — debbe avere una coscienza o consapevolezza di se mede-
sima».’

Tale sentimento, come si dira, non necessita di uno specifico organo corporeo, poiché pre-
cede qualunque sensazione; si tratta infatti di un sentimento sostanziale che rimane immutato e
sul quale si innestano tutte le sensazioni particolari.® La capacita sensitiva, invece, implica la di-
mensione corporea, e, nel descrivere il processo percettivo, Rosmini mostra di avere ben pre-
sente le conoscenze mediche e fisiologiche del suo tempo,” ma ci tiene anche a chiarire che una
spiegazione medico-fisiologica non possa esaurire I’'argomento; difatti, la descrizione del senti-
mento fondamentale, che precede le sensazioni, esula da qualunque spiegazione fisica.® Tali pre-
cisazioni avvicinano la sua prospettiva alla “psicologia fenomenologica” husserliana, che pren-
dera le distanze dalla rigidita della psicologia empiristica. Quest’ultima, infatti, pretendeva di

* Cfr. ivi, nn. 69-70, pp. 64-65.
51vi, p. 31 (corsivo mio).

¢ Cfr. A. ROSMINI, Saggi inediti giovanili, vol. 11, ENC, vol. 11/a, Citta Nuova, Roma 1987, p. 100:
«La coscienza dunque esiste indipendentemente dalla sensazione particolare: mentre la sensazione
particolare ha bisogno per esistere della coscienza: a quella stessa maniera che ’accidente non puo
esistere senza la sostanza, che 'artificio non puo esistere senza 'artefice, quantunque vi possa

essere e la sostanza senza ’accidente e ’artefice senza l'opera sua».

7 Ad esempio nella distinzione tra impressioni e sensazioni: cfr. A. RosMINI, Nuovo saggio
sull’origine delle idee, vol. 11, ENC, vol. 4, Citta Nuova, Roma 2004, n. 985 e ss., pp. 411 e ss. Si veda
anche Antropologia in servizio della scienza morale, ENC, vol. 24, Citta Nuova, Roma 1981, nn. 269-275,

pp- 169-172.

8 RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., n. 995, p. 422: «La Fisiologia e la Medicina non sono e non
possono essere che il prodotto dell’osservazione esterna, cioé dell’osservazione che si fa mediante il
tatto, la vista e gli altri sensi: la Psicologia all’incontro ¢ il prodotto dell’ osservazione interna, cioé
di tutto cid che passa nella nostra coscienza. La Fisiologia e la Medicina riguardano il corpo come

oggetto esterno; la Psicologia ha per iscopo lo spirito, ed il congiunto in quanto & soggetto».

ISSN 2385-216X



106 | MARTINA GALVANI

spiegare in termini fisico-meccanici ogni esperienza vissuta, tralasciando la sua componente co-
scienziale.’ La psicologia fenomenologica, invece, analizza le sensazioni come “atti vissuti” (Er-
lebnisse),' inerenti alla dimensione corporea dell’essere umano. Sia per Rosmini sia per la suc-
cessiva fenomenologia, la prospettiva antropologica di tipo meccanicista non € dunque esaustiva,
poiché il corpo non é solo un oggetto materiale, ma un corpo vissuto interiormente.

Il corpo proprio & descritto da Edith Stein come il luogo della manifestazione delle sensa-
zioni (Empfindnisse) o affezioni passive, quali ad esempio il tatto, la pressione, il dolore, il freddo
o il caldo, ma anche sensazioni di natura psichica quali il piacere, il dolore, il benessere, il disagio
ecc. Esse sono localizzabili in un «dove» che si configura come «qualcosa» che riempie uno spa-
zio; «[...] e tutti questi “qualcosa”, in cui si manifestano le mie sensazioni, si raccolgono insieme
in un’unita, I'unita del mio corpo proprio, e questi Qualcosa sono essi stessi punti situati nel corpo
proprio»." Le sensazioni vengono descritte come cio che il soggetto vive in modo passivo; esse
sono i contenuti passivi dell’apprensione percettiva e Husserl li descrive come dati hyletici. In-
fatti, le sensazioni sono essenziali per le apparizioni delle cose reali, ma non sono caratterizzate
dall’intenzionalita, che invece appartiene alla percezione (Wahrnehmung)."? Esse hanno a che fare
con qualcosa di esterno che agisce sul mio corpo, il quale in un certo senso resta passivo; le di-
verse parti corporee, che si “costituiscono” in me in virtu delle sensazioni, possono essere con-
siderate pilt 0 meno vicine al mio Io e in tal senso le sensazioni sono «localizzate» sul mio corpo.
Il busto & pil vicino a me degli arti, mentre il cuore sembra coincidere con il mio lo; anche la
testa rappresenta un punto centrale di riferimento, in particolare per le sensazioni che non

°1 dati psichici, secondo la prospettiva husserliana, abbracciata poi anche da Edith Stein,
non possono essere compresi attraverso leggi meccaniche. Cfr. E. STEIN, Tipi di psicologia e la loro
importanza per la pedagogia in E. STEIN, Formazione e sviluppo dell’individualita, Citta Nuova, Roma

2017, pp. 19-21.

* Recentemente Angela Ales Bello ha proposto la traduzione del termine tedesco Erlebnisse
con “vivenze”: cfr. E. HUSSERL, Il bambino. La genesi del sentire e del conoscere l'altro, testo a fronte.
Traduzione, prefazione, analisi del testo e commento di Angela Ales Bello, Fattore Umano Edizioni,

Roma 2019.

LE, STEIN, Il problema dell’empatia, Studium, Roma 2014, p. 126 (ed. ted., p. 46: «[...] und alle
diese Etwasse, an denen meine Empfindungen auftreten, schliefen sich zusammen zu einer Einheit,

der Einheit meines Leibes, sind selbst Stellen des Leibes»).

12E, STEIN, Introduzione alla filosofia, Citta Nuova, Roma 2001, p. 104: «Nella percezione come
in tutti gli atti nei quali si coglie qualcosa, I'To si dirige verso un oggetto separato (indichiamo
questo momento come l'intenzionalita del vissuto); nella sensazione non si presenta alcuna inten-

zionalita di questo tipo, il soggetto & “implicato” in un modo particolarmente sordo e passivo».

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 107

hanno una collocazione corporale.” Queste diverse parti del mio corpo proprio, pero, prese nel
loro insieme, vanno a costituire 'unita dello «spazio corporale proprio».

Le sensazioni vengono studiate dalla Stein dal lato del corpo proprio e quindi come i con-
tenuti dell’atto percettivo. L’esempio che utilizza nella spiegazione € quello della mano che tocca
un tavolo. In questa azione vanno distinti tre elementi: il dato tattile, ovvero la sensazione non
ulteriormente analizzabile; la durezza del tavolo e il correlativo atto di percezione esterna; infine,
il dito che tocca e il correlativo atto di percezione del corpo proprio.* Tale scansione del movimento
percettivo e essenziale nella descrizione operata dalla fenomenologa, poiché quello che la Stein
vuole mettere in luce & 'impossibilita di prendere le affezioni in modo isolato rispetto alla per-
cezione cosciente del corpo proprio senziente, infatti: «cio che rende particolarmente stretto il
legame tra sensazione e percezione del corpo proprio - afferma - sta nel fatto che il corpo pro-
prio & dato come senziente e le sensazioni sono date sul corpo proprio».”” Come vedremo, questa
considerazione della sensazione dal lato che riguarda il corpo proprio, € particolarmente inte-
ressante anche in relazione all’analisi rosminiana delle sensazioni intese come modificazioni del
sentimento fondamentale."

II. LA DOPPIA PERCEZIONE DEL CORPO PROPRIO

La facolta sensitiva, che si esercita attraverso il corpo, presuppone sia per Rosmini sia per
la Stein due ordini di fenomeni. 1l filosofo di Rovereto li descrive gia nel Nuovo saggio sull’origine
delle idee:"” quelli esterni o extra-soggettivi, puramente corporeo-materiali, e quelli interni della

3 Si vedano le descrizioni delle diverse parti del corpo e della loro distanza dal soggetto
conoscente, che la Stein propone in Introduzione alla filosofia, cit., p. 241 e ne Il problema dell’empatia,

cit., p. 127.
“ Cfr. STEIN, Il problema dell’empatia, cit., p. 129.

5 1bidem.

16 Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., nn. 696 e ss. Qui il Roveretano mette in luce la distin-
zione tra il sentimento e le sue modificazioni, scrive ad esempio: «Dico dunque, che se il sentimento
che noi proviamo per la pura immutazione che succede nel nostro organo corporale, ¢ il fonda-
mentale sentimento che subi una modificazione; all’incontro la percezione sensitiva del corpo este-
riore, che ’accompagna, e cosa di tutt’altro genere; & un fatto che succede a noi all’occasione di
quella prima immutazione e di quel primo sentimento, senza che si possa trovare una connessione

necessaria di causa e d’effetto tra queste due cose» (Cfr. ivi, n. 704, p. 242).

7 Qui il filosofo scrive: «Il corpo nostro & sentito soggettivamente ed ancora estrasoggetti-
vamente siccome qualsiasi altro corpo. Egli & sempre una stessa entita che noi sentiamo in questi
due modi. Che cosa dunque distingue la percezione estrasoggettiva da quella soggettiva? Nella

percezione di un ente come straniero al soggetto si sente ’agente; ma nella percezione dell’ente

ISSN 2385-216X



108 | MARTINA GALVANI

sensazione, detti anche soggettivi. Un corpo esterno che tocca una parte sensitiva del mio corpo,
produce in me delle impressioni, che io posso anche constatare con la vista o col tatto. Ad esem-
pio - esemplifica Rosmini - se un ago tocca la mia mano posso vedere quella piccola ferita e
toccarla; in questo senso, I'impressione sul mio corpo € analoga all'impressione su di un qualun-
que altro corpo. Tuttavia, «si fatte impressioni non hanno la pit piccola similitudine colla sensa-
zione, considerata nella sua parte soggettiva».'® Nel primo caso c’e un corpo che agisce su di noi,
mentre nella sensazione il nostro corpo patisce, ovvero ¢ il paziente sensibile a se stesso. Infatti,
la sensazione, che accompagna un’impressione, scrive Rosmini, «non ¢& visibile né tangibile: &
solo sensibile per un sentimento interiore dell’anima, ¢ sensibile per se stessa».”

Per spiegare questa dualita, Rosmini nella sua opera antropologica si riferisce allo sguardo
verso un uomo sofferente; vedere da fuori gli effetti corporali del dolore non permette all’osser-
vatore di provare direttamente le sensazioni di quell'uomo, che infatti restano soggettive:

il suo dolore all'incontro non cade sotto i miei sensi, ma sta tutto in lui solo: il corpo che cade sotto
i miei sensi ¢ il termine dell’attivita de’ sensi miei; il dolore di quell'uomo non é punto il termine di questa
attivita de’ sensi miei, né puo essere; egli non passa fuori dal soggetto, nel quale egli é: percio la natura di
questo dolore si dice soggettiva, come quella che non ¢ altro che una modificazione o passione tutta interna
del soggetto stesso; la dove la forma e 'altre qualita sensibili del corpo percepito si possono appellare
extrasoggettive, come quelle che si presentano ed afferiscono a’ miei sensori quasi un lor termine, ma
restando esterne ad essi, ed a me, che sono il soggetto percipiente: I'una di queste due cose non si puo
confondere con l'altra [...].%°

Colui che guarda, dunque, puoé comprendere percettivamente che I’altro uomo soffre solo
grazie a determinati segni esterni (il pallore, gli occhi languenti, lo stringere i denti ecc.). Cio che
egli percepisce da fuori, pero, non ¢ identificabile con il dolore provato dall’altro, ma corrisponde
all'insieme degli effetti che il dolore crea sul corpo e che & visibile dall’esterno. Da cio, il Rovere-
tano deduce la necessita di parlare dei fenomeni extra-soggettivi, percepiti sul corpo materiale,
e di quelli soggettivi, percepiti invece interiormente.”

Questa intuizione € molto vicina ad alcune considerazioni che Edith Stein approfondira
nella sua tesi di dottorato, dove & proprio I’'esempio del dolore altrui a introdurre il tema
dell’Einfiihlung. La fenomenologa riflettera sulla duplice datita del corpo utilizzando un’imma-
gine molto simile a quella descritta da Rosmini: un amico viene a comunicarmi un lutto e io mi

come soggetto, o per dire piu esattamente come consoggetto, si sente il paziente: il paziente sente

se stesso in esso e con esso» (ivi, n. 983, pp. 410-411).
8 1vi, n. 985, pp. 412.
¥ 1vi, n. 986, pp. 413.
2 ROSMINI, Antropologia morale, cit., n. 58, p. 50.

2L Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., n. 702, p. 241.

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 109

rendo conto del suo dolore mediante la percezione esterna del suo corpo sofferente.”” Tuttavia,
non € perché avverto da fuori i segni fisici della sua sofferenza che comprendo il suo dolore; io
infatti non posso sperimentare le sensazioni soggettive dell’altro, anche se posso rendermene
conto. Comprendo cos’e la sofferenza altrui, argomenta la Stein, attraverso il vissuto dell’empatia,
che mi permette di riconoscere nell’altro essere umano una struttura costitutiva analoga alla mia
e dunque analoghe possibilita di vissuti, ma quel vissuto restera sempre per me «non-originario»
nel contenuto, poiché non provero mai quella specifica sofferenza.”

La novita delle riflessioni della Stein consiste proprio nell’indagine degli Erlebnisse, che re-
stano una scoperta propria della fenomenologia. Tuttavia, ’entropatia & un vissuto sui generis,
che spiega la possibilita della relazione intersoggettiva, rimandando alla duplicita del mio corpo.
La distinzione fenomenologica tra Korper e Leib € quindi uno dei temi che meglio evidenzia la
possibilita dell’accostamento tra le indagini della Stein e quelle rosminiane sulla corporeita. Tale
duplicita viene notata, infatti, anche da Rosmini,* il quale aveva sottolineato la differenza tra la
percezione del dolore da fuori e la sensazione interiore di chi lo sta provando. Cosi come fara la
fenomenologia, il Roveretano insiste su questo tema essenziale, che costituisce una delle novita
piu interessanti all’interno della sua riflessione sulla corporeita; io posso percepire il mio corpo
come un qualunque corpo esterno, ovvero da fuori, ma al contempo posso percepirmi interior-
mente.

Nella prima modalita di conoscenza, egli nota che i sensi implicati sono prevalentemente
quelli del tatto® e della vista; in questo modo sara possibile conoscere il nostro corpo solamente

2 Cfr. STEIN, Il problema dell’empatia, cit., p. 72.
2 Cfr. ivi, pp. 77-78.

% Scrive Tina Manferdini: «E da rilevare con cura la distinzione fra il nostro corpo e i corpi
esterni, giacché essa sta alla base di tutto il discorso rosminiano sulla corporeita umana, la quale
viene tematizzata entro una prospettiva che assume come centro di interesse e di considerazione
il corpo che noi percepiamo dall’interno e differisce percid essenzialmente dall’altra prospettiva
esteriorizzante che considera il nostro corpo alla stregua dei corpi esterni» (T. MANFERDINI, Essere

e verita, cit., p. 183).

» Rosmini afferma che alla base di ogni sensazione vi & quella del tatto, in quanto esso si
ritrova in tutte le parti sensitive del nostro corpo. Scrive a tal proposito: «Il tatto & il senso uni-
versale: egli ¢ ugualmente in tutte le parti sensitive del nostro corpo» (cfr. ivi, n. 744, p. 270); a
sostegno di questa tesi, poi, riporta in nota un passo tratto dalla Summa di Tommaso d’Aquino:
anche gli antichi avevano osservato, che tutti i sensi sono tatto finalmente: quindi s. ToMMAsoO:
Omnes autem alii sensus fundantur supra tactum (S. I, LXXVI, V): ivi, n. 744, nota 165, p. 270. Poco
oltre, Rosmini specifica che il tatto, esteso in tutto il corpo, & la suscettibilita che ha il sentimento
fondamentale di soffrire una modificazione: «Ora poiché il fondamentale sentimento si stende a
tutte le parti sensitive del corpo, o sia, questa estensione non & che il modo di essere di quel
sentimento [...]. E per questo, che nascendo qualche moto opportuno nel corpo nostro, noi proviamo

le sensazioni del tatto. [...] In tutte le maniere dunque di sensazioni v’ha sempre a fondamento la

ISSN 2385-216X



110 | MARTINA GALVANI

extra-soggettivamente, rendendoci perd conto che cio non ¢ sufficiente: «noi - afferma Rosmini
- non ci contentiamo di mostrare che tra questi due termini della vista e del tatto, il corpo nostro,
e i corpi esteriori, v’ha differenza; ma mostriamo di pit, che il primo € anche un’appartenenza del
soggetto, e i secondi puramente estrasoggetti».” L'importanza di tatto e vista per la conoscenza
esteriore del corpo verra sottolineata anche dalla fenomenologia. In particolare, la funzione della
tattilita verra spiegata da Husserl in Idee II con un famoso esempio,” simile a quello che gia aveva
utilizzato il Roveretano: una mano che tocca I'altra si sente extrasoggettivamente e, allo stesso
tempo, soggettivamente. Scrive Rosmini nell’opera di antropologia morale:

E veramente quella mano che & sentita soggettivamente fa sentire extra-soggettivamente, cioé ella
puo esser toccata e veduta come qualsiasi altra cosa priva di sentimento soggettivo, e toccandosi la mano
si sente un agente esteso in quella stessa superficie appunto, che forma il confine del sentimento fonda-
mentale. Questo si prova manifestamente ponendosi una mano sull’altra le quali due mani sono natural-
mente 'una all’altra paziente ed agente, e quella stessa superficie di una, in cui si & risvegliato il senti-
mento, & quella che agisce sull’altra e nell’altra lo risveglia.?®

sensazione del tatto, e percio v’ha altresi una modificazione dell’organo senziente, la quale da noi

¢ sentita; sebbene non sempre da noi & avvertita» (ivi, nn. 746-747, p. 271).
% 1vi, n. 708, nota 150, p. 245.

27 Cfr. E. HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica. Libro se-
condo: Ricerche sopra la costituzione pura, Einaudi, Torino 2002, Capitolo Terzo - La costituzione della
realtd psichica attraverso il corpo vivo, 35. Passaggio alla considerazione costitutiva dell’«<uomo na-
tura», p. 147: «Palpandomi la mano sinistra ho manifestazioni tattili, vale a dire: non ho soltanto
sensazioni, ma percepisco e ho manifestazioni di una mano morbida, liscia, conformata cosi e cosi.
Le sensazioni di movimento, che svolgono una funzione indicativa, e le sensazioni tattili rappre-
sentanti, che vengono obiettivate sulla cosa “mano sinistra” e trasformate in note caratteristiche,
appartengono alla mano destra. Ma palpando la mano sinistra trovo anche in essa serie di sensa-
zioni tattili, che vengono «localizzate» in essa, ma non sono costitutive di proprieta (come la ruvi-
dezza o il liscio della mano, di questa cosa fisica). Se parlo della cosa fisica «mano sinistra» faccio
astrazione da queste sensazioni [...]. Se le prendo in considerazione, la cosa fisica non si arricchi-

sce, bensi diventa corpo vivo, ha sensazioni».

% ROSMINI, Antropologia, cit., n. 197, pp. 137-138. L’esempio era gia stato utilizzato da Ro-
smini nel Nuovo saggio sull’origine delle idee, in una nota, nella quale riporta le considerazioni di
Pasquale Galluppi, tratte dagli Elementi di filosofia. 1l Roveretano mostra di condividere le diffe-
renze elencate dal filosofo italiano per distinguere il corpo proprio dai corpi esterni e scrive: «la
mano sente se stessa senziente, ecco il soggetto mentre il globo di ferro non sente se stesso, ma
puramente & sentito, ecco un diverso dal soggetto» (RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., n. 708, nota 150,

p. 246).

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 111

II1.

L’ANIMA, PRINCIPIO DI VITA, E COLTA SOGGETTIVAMENTE, MEDIANTE
L’OSSERVAZIONE INTERIORE DEL CORPO PROPRIO

La sensazione, ovvero la capacita sensitiva di avvertire corpi esterni, coinvolge il corpo
materiale, ma non puo dipendere da esso. Rosmini dimostra che se non vi fosse un altro principio,
oltre a quello sensifero, nemmeno la vita animale sarebbe possibile, «poiché il corpo preso da sé
solo, & materia essenzialmente extra-soggettiva; 1a dove ’animale suppone un interno principio
soggettivo, un soggetto».”” Le due differenti serie di fenomeni esigono a loro volta due diversi
principi: uno attivo, ovvero il corpo materiale o principio sensifero, e uno che patisce, identifi-
cato con I’anima senziente o sensitiva.* Il principio sensifero, infatti, agisce producendo sensazioni
che non sente, mentre il principio senziente o sensitivo patisce, sentendo sensazioni che non pro-
duce. E I'anima che apporta la vita in un corpo materiale, che solo allora potra dirsi animato e
avvertirsi. Egli dunque recupera la definizione tommasiana, che sara poi condivisa anche dalla
Stein, la quale scrivera: «la forma vitale, I’anima, fa del corpo umano un organismo. Quando in
esso viene meno la vita, rimane solo una cosa materiale come le altre».*

L’anima viene definita da Rosmini, sulla scia di Tommaso,** “il primo principio della vita”,
in quanto conferisce al corpo un nuovo atto, chiamato da Rosmini “animazione”; ma non é I'atto
di quel corpo, ovvero non é riducibile a forma corporea, in quanto presenta proprieta opposte a
quelle materiali e dunque risulta da esso indipendente. La dimostrazione di questo tema classico,
proprio della filosofia cristiana, viene tentata attraverso quelle nuove categorie concettuali, che
abbiamo descritto: soggettivita e extra-soggettivita. Osservando un corpo vivo e uno privo di vita
- esemplifica il filosofo - non & possibile parlare dell’anima in quanto tale, ma solamente dell’ani-
mazione che essa apporta, rendendolo corpo vivente. Infatti, 'animazione & un fenomeno extra-
soggettivo e non soggettivo e, in quanto tale, viene colta dall’osservatore coi sensi. Il corpo ma-
teriale modifica le qualita sensifere di chi lo osserva e gli permette di constatarne la vita, ma non
di vederne ’anima, che & atto in se stessa.

L’argomentazione rosminiana si fonda dunque sulla gia menzionata duplicita del corpo
proprio, vissuto attraverso la percezione interiore che il soggetto ha di se stesso.*® Questo sentirsi

» ROSMINI, Antropologia, cit., n. 62, pp. 52.

% Cfr. ivi, n. 56, p. 48: «io posso prendere pel principio de’ fenomeni puramente materiali

la parola corpo, riservando la parola anima a indicare il principio della sensazione».
L STEIN, La struttura della persona umana, cit., p. 77.

2 Rosmini si riferisce a Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, 1, 75, 1 (cfr. ROSMINI, Antropo-

logia, cit., n. 64, p. 53).

3311 28 dicembre 1841, in una lunga lettera al Dottor Benedetto Monti, Professore primario
dell’ospedale manicomio di San Giovanni di Dio di Ancona, Antonio Rosmini scrive: «Quanto poi
alla sua sentenza sulla natura della vita, penso che Ella dovesse riscontrare qualche cosa di simile

al suo concetto in quella mia Antropologia. Nella quale tuttavia io proposi due maniere di definire

ISSN 2385-216X



112 | MARTINA GALVANI

e identificato con la percezione interiore che I'anima ha di sé. Cido implica una riflessione
sull’anima e permette di instaurare nuovamente un ponte con il pensiero steiniano. La fenome-
nologa, nel suo corso di antropologia filosofica, intitolato La struttura della persona umana (1932)
si apprestera a descrivere gli esseri viventi, riprendendo la gerarchia degli organismi presente
nel pensiero aristotelico. Il soggetto umano & un corpo vivente, che cresce e interagisce con I'am-
biente esterno, come gli esseri vegetali, che si muove nello spazio e si forma a partire da un cen-
tro interiore di movimento, al pari di ogni altra creatura animale, eppure & anche altro; egli pos-
siede un’anima, che rende possibile la percezione interiore di sé, come corpo vivente. Scrive la
Stein:

L’esperienza che egli fa di se stesso e totalmente diversa da quella che fa di tutto il resto. La perce-
zione esteriore del proprio corpo non ¢ il ponte per I'esperienza del proprio io. Il corpo viene sicuramente
percepito esteriormente, ma questa non € ’esperienza fondamentale e si fonde con la percezione dell’in-
teriorita, con la quale io sento il mio corpo vivente e me in esso. Cio implica che io sia cosciente del mio io,
non solo del mio corpo vivente, ma di tutto I'io corporeo-animato-spirituale.*

Entrambi sono dunque concordi nell’affermare che il corpo materiale puo dirsi vivente solo
perché animato da quel principio di vita che chiamano “anima”; tuttavia la vita non puo essere
percepita esteriormente, in quanto essa resta soggettiva, infatti «colui che ¢ vivo sa d’esser vivo,
senza bisogno di certificarsene co’ segni esterni [...]».*’Anche mettendo a tacere tatto e vista che,
come abbiamo detto, sono indicati da Rosmini e dalla fenomenologia come i mezzi privilegiati
per conoscersi da fuori, la percezione interna del corpo proprio non cesserebbe. Descrivendo tale
percezione interiore di sé la Stein utilizza la stessa immagine esemplificativa che Rosmini aveva
utilizzato per spiegare il sentimento fondamentale corporeo:*® «Se serriamo gli occhi - scrive la

la vita, che mi sembrano necessarie indispensabilmente a distinguersi per trovare I’anello di con-
giunzione fra la filosofia e la metafisica. L’'una delle quali tende a definire la vita da’ fenomeni
soggettivi (di sentimento) e ’altra da’ fenomeni extra-soggettivi (d’osservazione esterna), né so
che questa doppia maniera di concepire e definire la vita sia stata da altri notata o svolta a quel

modo che io ho procurato di fare; e molto mi piacerebbe se Ella si compiacesse di considerarla».
% STEIN, La struttura della persona umana, cit., p. 69-70 (corsivo mio).

% «[...] la prova della vita del corpo non & tanto quella che nasce da un’esperienza esterna
degli altrui sensi, applicati a esso, quanto quella che nasce da cio che passa nello stesso vivente.
Colui che & vivo sa d’esser vivo, senza bisogno di certificarsene co’ segni esterni [...]» (RoSMINI,

Antropologia, cit., n. 66, p. 54, corsivo mio).

¢ Cfr. ROSMINI, Nuovo Saggio, 1I, cit., n. 711, pp. 248-249: «Se io mi colloco in un luogo di
perfetta oscurita e me ne sto perfettamente immobile per lungo tempo, se cerco ancora di tor via
dalla mia fantasia ogni immagine sensibile ricevuta; io mi trovero finalmente in tale stato nel quale
mi sembrera di non aver piu cognizione de’ confini del mio corpo, della collocazione delle mie mani

e de’ miei piedi e di tutte ’altre parti. Facendo quest’esperienza nel modo piu perfetto che si possa,

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 113

IV.

filosofa - e protendiamo le mani dinanzi a noi in modo che nessun membro tocchi un altro mem-
bro, sicché non possiamo né afferrare né vedere il corpo proprio, nemmeno in questo caso ce ne
possiamo sbarazzare».” Si tratta della sua Leibhaftigkeit,” alla quale siamo indissolubilmente le-
gati e che percepiamo dall’interno.

IL “SENTIRE COSCIENTE” DELL’ESSERE UMANO

La percezione interiore di sé, immediata e preriflessiva, che non deriva dal corpo considerato
nella sua materialita, bensi dalla sua unita con lo spirito® & indicata da Rosmini, come gia affer-
mato, con il termine «sentimento» e non individua la sfera emozionale del soggetto, bensi la sua
capacita di sentire se stesso dall’interno. E difficile cogliere tale sentimento a livello cosciente,
mentre si sentono facilmente le mutazioni che in esso avvengono, ossia le sensazioni. Quest’ul-
time, descritte come modificazioni del sentimento che le precede, sono occasionate da un agente
esterno sul corpo fisico; mentre il sentimento fondamentale e avvertito in modo abituale e uni-
forme, quasi inconscio,* in virtu della congiunzione tra anima e corpo.

Per spiegare tale affermazione e necessario far riferimento alla teoria della “percezione
intellettiva” rosminiana, implicata nella percezione degli oggetti esterni e di noi stessi. Le sen-
sazioni, argomenta Rosmini, sono modificazioni del sentimento fondamentale e sono ricono-
sciute come tali dal soggetto senziente solo mediante I'intelletto. E I'intelletto che possiede I'idea
di esistenza e che quindi puo esprimersi nei giudizi.”" Sentire e accorgersi di sentire, afferma

o riportandoci coll’astrazione in uno stato, per quanto possibile, anteriore a tutte le sensazioni
ricevute; io dico che soprasta in me tuttavia un sentimento vitale di tutto il mio corpo». Lo stesso

tema & ripreso da Rosmini nell’Antropologia in servizio della scienza morale, cit., n. 138, p. 103.
% STEIN, Il problema dell’empatia, cit., p. 127.
% Termine che viene tradotto da Elio Costantini con «corporalita propria» (cfr. ivi, p. 128).
* Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., nn. 668-669, pp. 215-216.

% Sembra che Antonio Rosmini riceva I’intuizione di Leibniz, secondo la quale esistono “pe-
tites perceptions”, ossia piccole percezioni preriflessive che costituiscono la trama della vita co-
scienziale, anche quando questa non riflette su di sé, come ad esempio nel momento del sonno. Il

tema é stato approfondito da Paolo Pagani in Ricerche di antropologia filosofica, Orthotes, Napoli

2012, pp. 69-79.

“ Cfr. RosMINI, Nuovo saggio, 11, cit., n. 455, p. 57: «Cercando ora se queste parti sono di loro
natura contemporanee, ovvero se alcuna goda di qualche precedenza sulle altre, pud osservarsi
ch’esse e per natura e per tempo devono trovarsi nell’ordine seguente: primo, dee essere 'idea

dell’essere; poi, dee venire la sensazione; in terzo luogo, il giudizio, che le congiunge e cosi genera

ISSN 2385-216X



114 | MARTINA GALVANI

Rosmini nel Nuovo saggio, non sono lo stesso, in quanto sensazione e idea sono differenti:

La sensazione non puo accorgersi mai di se stessa: ¢ I'intendimento quegli che s’accorge della sen-
sazione: I'accorgimento che noi della sensazione prendiamo, non ¢ altro che la percezione intellettiva
della medesima, o una riflessione su questa stessa, e perd quest’atto col quale intendiamo la sensazione,
e tutto diverso da quello col quale & la sensazione stessa, cioé col quale noi sentiamo.*

E solo mediante I'intendimento, ovvero grazie all’originario intuito dell’essere, che posso
accorgermi della sensazione e non ¢ la sensazione che si accorge di se stessa. Dunque, senza la
percezione intellettiva, il soggetto non sarebbe consapevole di percepire un oggetto esterno: «la
sensazione sola - scrive - senza essere accompagnata da alcuna idea, rimane inintelligibile».* 1l
filosofo specifica ulteriormente questo rapporto, utilizzando le categorie di materia e forma: «il
sentimento, nel suo significato piu generale costituisce la materia dell'umana cognizione, come
Iessere ideale ne costituisce la forma».*

Tale spiegazione ¢ dunque inserita all’interno di una prospettiva che ¢ fin da subito onto-
logico-metafisica, quella del sintesismo.* In ottica sintesistica, infatti, anche il reale, e dunque il
sentimento, & parte dell’organismo dell’essere. Le condizioni della sintesi sono due, una ontolo-
gica e Ialtra antropologica, che dalla prima discende: ’essenza dell’essere € una ed identica nelle
sue tre forme (ideale, reale e morale);* la natura dell’'uomo é contemporaneamente senziente e
intelligente e dunque capace di percezione intellettiva degli oggetti fuori di sé e di se stesso. Su
questo punto e necessario sottolineare una certa differenza con la descrizione fenomenologica

la percezione dell’esistenza de’ corpi, la quale non & altro che I’applicazione dell’esistenza (quasi

predicato) agli agenti corporei, che diventano nello stesso atto, obbiettivi».

“21vi, n. 710, p. 248. E ancora ivi, n. 419, p. 31: «Qualunque cosa noi conosciamo, e su cui
ragioniamo, ci dee sempre esser nota mediante una percezione intellettiva, o un’idea. Quindi &,
che di ci6 di che non abbiamo idea, noi non abbiamo notizia, né possiamo discorrerne o colla mente

o colle parole».
“1vi, n. 419, p. 32.
“ ROSMINI, Antropologia, cit., n. 15, p. 27.

% Cfr. ROSMINI, Sistema filosofico, in Introduzione alla filosofia, Citta Nuova, Roma 1979, n. 173,
p. 283: «Quando si considera I’ente in tutta la sua estensione, allora si scorge ch’egli ha un ordine
interno, ammirando ed immutabile, di cui ’ontologia copiosamente ragiona. Da quest’ordine si rac-
coglie, fra le altre, la legge del sintesismo dell’ente; la quale si manifesta in mille modi; ma principal-
mente mediante questa verita, che “I’ente non puod esistere sotto una sola delle tre forme, se non
esiste anche sotto I’altre due, quantunque al pensiero umano I’ente, anche sotto una sola forma, si
rappresenti come stante da sé e percettibile in un modo distinto”». Si veda anche RosMminI, Teosofia,

n. 2046.

% Cfr. RosMINI, Sistema filosofico, in Introduzione alla filosofia, cit., nn. 166-168, pp. 281-282.

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 115

della percezione di sé che proporra Edith Stein.

Nell’analisi delle sensazioni ella mette in luce il vissuto passivo di queste ultime, ma anche
il fatto che esse abbiano gia in se stesse un senso, che pud essere colto grazie al corpo proprio
senziente (Empfindender Leib gegeben), descritto dalla fenomenologa come il tramite per la perce-
zione esterna e per quella del proprio Io (cioé del corpo proprio come un tutto). Lo “spazio cor-
porale proprio” € totalmente diverso dallo spazio esterno e in Zum Problem der Einfiihrung la Stein
parla di una «estensione» che non si lascia delimitare e misurare con linee rigidamente definite.
L’unita tra I'To e il corpo proprio, che rinvia alla relazione tra fisico e psichico, e ritenuta essen-
ziale dalla Stein, la quale spiega come le sensazioni derivanti dall’esterno, ad esempio caldo o
freddo, possano diventare lo stimolo per determinati sentimenti che riguardano noi stessi, come
piacere, benessere, disagio ecc. L’analisi fenomenologica degli Erlebnisse impone quindi la distin-
zione tra momento hyletico o materiale e momento noetico o intenzionale: ogni vissuto presenta
un sostrato materiale nel quale gia passivamente si rivela il senso, che sara poi colto intenzional-
mente dall’io cosciente. Anche se il momento hyletico € non egologico, ossia si costituisce senza
I'intervento dell’io, € gia in qualche modo intenzionale. Cio & giustificato dalla corporeita propria
(Leib) che, in virtu della sua duplicita, & necessariamente legata alla psiche. Percid - scrive la
filosofa - «i sentimenti di natura sensibile non sono localizzati soltanto 13, ma al tempo stesso
sono anche in me e scaturiscono dal mio Io».*”

Ogni tipo di Erlebnisse poi - sensitivo e psichico-spirituale - inerisce all’lo puro, descritto
fenomenologicamente come una struttura trascendentale stabile e vuota, che si riempie me-
diante i diversi vissuti che mutano e scorrono. La vita dell’To ha una certa stabilita e, secondo
questa prospettiva, si € autorizzati a definirlo come cio che sostiene, essendo supporto dei conte-
nuti d’esperienza. Eppure I'lo puro (o coscienza trascendentale) resta forma vuota, senza riem-
pimento, ovvero non-sostanziale;* il soggetto € in grado, attraverso una riflessione di secondo
grado, di cogliere la coscienza trascendentale coi suoi puri vissuti, ma qualcosa precede questa
riflessione ed € quella che la Stein chiama “coscienza originaria”, descrivendola come una luce.
La vita dell'lo puro ¢ indicata dalla filosofa come la via per giungere all’anima sostanziale, ma da

7 STEIN, Il problema dell’empatia, cit., p. 135.

% «Secondo il senso usato da Tommaso, consideriamo la sostanza come cid che non é in
altro; essa coincide cosi con il significato di “ipostasi” ed &, in quanto tale, co-inclusa nel signifi-
cato di “persona”. [...] In ambito spirituale questo significa che ci deve essere qualcosa di pit di un
puro soggetto della vita spirituale, senza qualita (un “io puro” come & stato chiamato, ricollegan-
doci alla terminologia di Husserl, nel primo capitolo). Un soggetto spirituale che ha una determi-
nata entita di contenuto & una sostanza spirituale; e siccome ogni io & qualcosa di singolare, il
soggetto spirituale & un individuo» (E. STEIN, Potenza e Atto. Studi per una filosofia dell’essere, Citta

Nuova, Roma 2003, pp. 150).

ISSN 2385-216X



116 | MARTINA GALVANI

essa distinta: «ogni uomo - scrivera in Essere finito e Essere eterno - si conosce gia dalla sua sem-
plice vita desta, senza fare di sé un oggetto».* Ella dunque distingue in modo chiaro tra persona
e lo puro: I'essere persona porta un’essenza che € razionale, ovvero I'anima spirituale in grado
di esercitare intelletto e liberta; mentre I'lo & la vita cosciente ma non sostanziale. L’anima
umana € quindi descritta dalla Stein secondo le categorie della metafisica cristiana, ossia come
sostanza spirituale indipendente e al contempo forma del corpo. L’anima & contraddistinta da
una «coscienza originaria»* stabile e quasi inconscia, sulla quale posso poi riflettere e pronun-
ciare il monosillabo “Io”.

Con questo “essere-cosciente-di-se-stesso”, quindi, non si puo intendere alcun atto della
riflessione che ha per oggetto un altro atto. In generale non c’e alcun atto proprio, piuttosto una
“luce interiore” che illumina il flusso del vivere e nel defluire stesso lo rischiara per I'io vivente
senza che questo vi sia “diretto”. Questa coscienza originaria (urspriinglichen Bewuftsein) del vi-
vere che fluisce, che & propria della coscienza stessa, si conserva “in modo ritenzionale” anche
dopo il deflusso e rende possibile raccogliere nell’'unita di un “vissuto” le “fasi” che fluiscono
continuamente e quindi fa coincidere il vissuto, che nella riflessione e oggettivo, con quello vis-
suto originariamente, permette di coglierlo come lo “stesso” ed eventualmente di osservarne le
deviazioni. Solo attraverso questa coscienza originaria & possibile una “conoscenza” della co-
scienza, che la conoscenza stessa non € in grado di dare.”

La vita interiore di cui ’essere umano & originariamente cosciente precede qualunque ri-
flessione e percido pud essere accostata al sentimento fondamentale rosminiano. Secondo Ro-
smini, il soggetto intuente giunge riflessivamente su di sé, attraverso la mediazione dell’essere
ideale, ma prima di questa operazione riflessiva egli ha una conoscenza abituale di se stesso.
Afferma il filosofo trentino: «noi ci conosciamo abitualmente; il che vien quanto a dire, che ci
siano sempre presenti gli elementi della percezione di noi stessi».” Nel momento in cui questa
conoscenza implicita viene oggettivata dal soggetto stesso, grazie all’operazione della rifles-
sione, egli ¢ in grado di indicare sé col monosillabo “Io”; percio, bisogna distinguere la percezione
immediata dalla successiva auto-riflessione. Questo tema viene probabilmente mutuato dal pen-
siero di Tommaso d’Aquino che, distinguendo cognitio habitualis e cognitio actualis,” si richiama a
sua volta alle nozioni agostiniane di notitia sui e cognitio sui.>*

Il sentimento fondamentale non & esclusivamente materiale; al contrario, esso abbraccia

% E. STEIN, Essere finito e Essere eterno. Per un’elevazione al senso dell’essere, Citta Nuova, Roma

1999, p. 397.
% Cfr. ivi, p. 72.
* Ivi, p. 152,
2 ROSMINI, Antropologia, cit., n. 532, p. 310.
3 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 93, 7, ad 4.

5 Cfr. AGOSTINO D’IPPONA, De Trinitate, X, 5, 7.

ISSN 2385-216X



L’ANIMA E IL SENTIMENTO DI SE | 117

anche l'intelligenza.* Rispetto alla descrizione del sentimento fondamentale contenuta nel
Nuovo Saggio, nella Psicologia 'orizzonte & pilt ampio. Non si tratta pill solamente del sentimento
che noi abbiamo del nostro corpo, come corporeita vissuta dall’interno, ma di un sentimento
sostanziale, che costituisce I’essenza dell’anima.’ Si tratta dell’attuazione del sentimento nell’es-
sere, definita da Rosmini, in un luogo della Psicologia, «sensitivita ideologica».” Con questo ter-
mine il filosofo cerca di descrivere la consapevolezza propria dell’essere umano di intuire l'idea;
consapevolezza che ¢ possibile in quanto egli sente di essere I'intuente: «Noi dunque abbiamo il
sentimento di noi stessi, come intuenti».” Il sentimento & analizzato come principio che termina
in tutto cio che si intende col termine “Io” ed & quindi atto primo e radice della complessita
corporeo-intellettiva che & 'uomo. Distinto dalla coscienza di sé, che implica una riflessione di
secondo grado. Avvertito mediante le sensazioni molteplici e divenienti, il sentimento & altro da
esse, infatti non cambia nella sostanza. Le sensazioni sono dunque intese da Rosmini come gli
atti secondi dell’anima sensitiva, che ¢ gia in se stessa quell’atto abituale e uniforme chiamato
sentimento fondamentale. Ogni sensazione presuppone che la capacita sensitiva (anima) sia gia
in atto.

Anche I’analisi dell’lo cosciente, proposta da Edith Stein, rimanda ad un io concreto e per-
sonale, che € corpo e anima sostanziale. Il passaggio dallo studio della coscienza originaria, fe-
nomenologicamente intesa, a quello dell’anima sostanziale nella sua complessita psichico-spiri-
tuale si compie gradualmente. Portando con sé le acquisizioni del metodo husserliano, la Stein si

avvicina alla coscienza di sé intesa metafisicamente, ossia quella capacita umana di “sapersi” ,”

% L’'uomo infatti non & un soggetto meramente sensitivo, bensi sensitivo-intellettivo, ossia

razionale: cfr. RosMINI, Antropologia, cit., n. 790, p. 437.

% Cfr. RosMINI, Psicologia, cit., vol. I, Parte I, Libro I, Capitolo VIII: L’essenza dell’anima é nel

sentimento fondamentale, in quanto questo é sostanza e soggetto.
7 Cfr. ivi, vol. II, n. 999, p. 242.
8 Ibidem.

% Facciamo qui riferimento alla prospettiva avanzata da Maurizio Malaguti, in stretta con-
tinuita con la tradizione della metafisica occidentale, circa il “pensare partecipativo”: «Pensare &
anche sapersi partecipi da sempre della realta che non si conosce e che si vuole raggiungere. [...]
La prima via della metafisica & la coscienza di mutuare dall’essere tutto cio che in noi si rivela; &
riconoscere ’essere che viene “prima” di noi come cid che & da sempre depositario delle qualita
che in noi sono presenti. Ogni metafisica nasce nel riconoscimento della origine ontologica di cio
che possiamo trovare in noi»; ’autore poi prosegue accennando alle fonti classiche di tali consi-
derazioni: «xammettere la dimensione partecipativa del nostro pensare non implica affatto venire
a posizioni gnostiche o neoplatoniche, com’¢ evidente ad esempio in S. Agostino, in S. Anselmo, in
S. Bonaventura i quali tutti ammettono I'originaria consapevolezza della presenza dell’essere [...].

Ricorderemo come ancora per S. Tommaso il sapere partecipativo abbia un profondo senso!» (M.

ISSN 2385-216X



118 | MARTINA GALVANI

che anticipa la riflessione consapevole.®® Possiamo percio parlare di un duplice livello di inda-
gine, che abbiamo visto essere presente anche nella speculazione rosminiana, quello psicologico-
intenzionale, legato alla riflessione cosciente, che si esprime nella parola “Io”, e quello metafi-
sico-ontologico che rimanda ad una auto-coscienza immediata e implicita chiamato “senti-
mento” da Rosmini e “coscienza originaria” dalla Stein. Tuttavia, se il filosofo di Rovereto indi-
vidua tale sentimento come essenza sostanziale dell’anima umana, fin nei suoi scritti giovanili,
la Stein arrivera a descrivere tale coscienza pre-riflessa come sostanzialita dell’anima solo nei
suoi ultimi testi.

Nonostante le differenze specifiche, che non possono essere tralasciate, possiamo conclu-
sivamente sottolineare che entrambi i filosofi rintracciano I'origine di quell’avvertenza che
’anima ha di sé a partire dal sentire corporeo; se infatti tale avvertenza non fosse sensibile non
sarebbe percettibile ed & per questo che il concetto fenomenologico di Leib & essenziale. La feno-
menologa, come Rosmini, utilizza ’espressione «percezione intellettuale» per riferirsi alla pos-
sibilita, esclusivamente umana, di aver cognizione del proprio sentire corporeo-spirituale. Ella
parla di una vera e propria sintesi corporeo-intellettiva, che viene appunto sentita. Scrive: «Egli
sente o percepisce cio che accade nel suo corpo, ma questo sentire & un sentire cosciente, tale da
trasformarsi nella percezione intellettuale del corpo e dei processi vitali [...]. La percezione & gia
conoscenza, & un agire spirituale».®' In modo analogo, seppur in una modalita che resta specifica,
Rosmini aveva parlato del sentimento fondamentale come percettibile all’anima stessa e scrive
addirittura: «le operazioni intellettive sono sensibili per loro propria essenza; poiché crediamo
che I'essenza stessa dell’'uomo consista nel sentimento, come abbiamo detto; sicché quando I'es-
senza realizzata dell'uomo non fosse sensibile, non sarebbe 'uomo, né 'uomo potrebbe percepire
se stesso».”

martina.galvani8@gmail.com

(Associazione Italiana “Edith Stein”)

MALAGUTI, Liberi per la verita, capitolo VI: L’idea partecipativa, Cappelli Editore, Bologna 1980, pp.
65-75).

% Questa operazione viene descritta dalla Stein come «conoscenza della coscienza»: cfr.

STEIN, Introduzione alla filosofia, cit., pp. 149-156.
' STEIN, Essere finito e Essere eterno, cit., p. 393.

2 ROSMINI, Psicologia, vol. I, cit., n. 136, p. 96.

ISSN 2385-216X



I.

ROSMINI STUDIES 8 (2021) 119-132 J

FRANCESCA FIDELIBUS

LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI

GENTILE’S TRANSLATION OF ROSMINI

In this paper, my aim is to expose Giovanni Gentile’s interpretation of the philosophy of An-
tonio Rosmini. In particular, the purpose is to show the meaning that Rosmini’s thought
assumes in the historiography and in the theoretical and moral philosophy of Gentile. Even-
tually, Rosmini will turn out to be, in Gentile’s reading, a sort of an Italian Kant.

INTRODUZIONE

Oggetto del presente saggio ¢ il rapporto tra Giovanni Gentile e Antonio Rosmini. Tale rap-
porto si esplica secondo almeno tre linee discorsive riguardanti rispettivamente la dimensione
teoretica, quella storiografica e quella morale. Tre linee, queste ultime, che nella speculazione
gentiliana si intersecano strettamente e unitariamente.

Scopo del presente saggio sara, pertanto, quello di ripercorrere le tre declinazioni del rap-
porto seguendo l'itinerario speculativo del giovane Gentile ed evidenziando la portata che, di
volta in volta, il pensiero del Roveretano assume. A partire, infatti, dalla tesi di Laurea, titolata
Rosmini e Gioberti, con cui Gentile tenta di tracciare la storia del rinnovamento speculativo e spi-
rituale dell’eta della Restaurazione, Rosmini viene considerato, sulla scia di Spaventa, una sorta
di Kant italiano, ’espressione italiana della svolta trascendentale realizzata da Kant. La lettura
gentiliana della teoria del conoscere, incentrata prevalentemente sul Nuovo Saggio sull origine delle
idee del filosofo Roveretano, si riverbera, non senza variazioni, anche nella lettura della sua ri-
flessione morale filtrata parzialmente ancora una volta da Kant. Nello specifico, il secondo con-
fronto di Gentile con Rosmini avviene in una raccolta antologica degli scritti morali rosminiani,
titolata Il principio della morale, cui Gentile fa seguire una serie di Osservazioni che, poi, conflui-
ranno nei Fondamenti di filosofia del diritto.

A partire da questi due confronti, non esclusivi ma tra i piti rilevanti,' provero a delineare

' Agli scritti citati, infatti, che saranno oggetto del presente saggio, occorre aggiungere

anche la curatela gentiliana di Del principio supremo della metodica e di alcune sue applicazioni in

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | FRANCESCA FIDELIBUS

I’esemplarita rappresentata da Rosmini per la storiografia gentiliana e I'interpretazione di Gen-
tile tanto della teoria del conoscere quanto della riflessione morale rosminiane. Emergera un
Rosmini tradotto da Gentile, capace di offrire uno sguardo non meno significativo sull’interpre-
tante facendosi cartina tornasole dell’elaborazione dell’attualismo gentiliano.

II. UNA TRATTAZIONE ESEMPLARE

Come noto, I'interesse di Gentile nei confronti di Rosmini fu il prodotto delle lezioni e dei
suggerimenti dell’«amatissimo professore»,” grazie al quale il giovane normalista avrebbe
scritto, di li a qualche anno, la sua tesi di laurea. Si tratta, cioe, di Donato Jaja, sotto il cui magi-
stero Gentile comincia a studiare Kant e Bertrando Spaventa. E proprio Jaja, infatti, nel 1894 a
consigliargli di dedicarsi alla lettura di Rosmini, Gioberti e Galluppi come emerge dal Carteggio
tra i due:

Studia in questa vacanza il Nuovo Saggio del Rosmini, I'Introduzione del Gioberti, e il Saggio critico della
conoscenza del Galluppi, e fatti, o comincia a farti, una esposizione di ognuna di queste opere, che vorro
leggere mano mano dentro ’anno. Ti faro fare poi uno studio piu diligente sulla Critica kantiana, intorno
alla quale scriverai apposito lavoro.?

Ci si trova di fronte a un vero e proprio programma di studi derivante dalla convinzione di
Jaja secondo la quale

il compito dell’eta nostra e delle generazioni che ci seguiranno, & di lavorare alla maturazione
dell’atto, che, come esigenza o germe, & racchiuso nella doppia esigenza Kantiana, 1° della categoria vuota
senza 'intuizione, e della intuizione cieca senza la categoria, 2° del valore nuovo dato all’elemento cate-
gorico, di essere funzione dell’intelletto [...], e percio prodotto suo, prodotto della sua attivita.*

Si trattava, cioe, attraverso lo studio di Rosmini e non solo, di far maturare il nuovo con-

servigio dell’'umana educazione (1857) e I’edizione parziale dell’Introduzione della filosofia (1850). Per
finire, a Rosmini fu dedicato l'ultimo lavoro di Gentile, apparso dopo la morte (15 aprile 1944). 11
1° giugno del 1944, infatti, furono pubblicate tredici lettere inviate da Ruggero Bonghi a Rosmini
tra il 1851 e il 1853, e rinvenute presso la Biblioteca nazionale centrale di Firenze. Il manoscritto

di questo lavoro si trovava sulla scrivania del filosofo quando fu ucciso.

2 Cosi Gentile si rivolgeva spesso a Jaja nelle lettere. Cfr. G. GENTILE - D. JAjA, Carteggio, a

cura di M. SANDIROCCO, Sansoni, Firenze 1969, vol. I.
*1vi, p. 5.

*1vi, pp. 25-26.

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 121

cetto kantiano di categoria come funzione, dove per ‘funzione’ bisognava intendere kantiana-
mente «l'unita dell’atto che ordina diverse rappresentazioni sotto una rappresentazione co-
mune».’ Il lascito della filosofia kantiana poteva - e doveva - essere portato a maturazione, se-
condo Jaja, attraverso due vie: quella tipicamente teoretica o quella che, ponendo «la storia a
base della ricerca speculativar, si basava sull’attuazione progressiva dell’'universale nella storia.®
La via scelta da Gentile fu la seconda come emerge nel lavoro su Rosmini e Gioberti ma anche negli
altri lavori dedicati allo studio della storia della filosofia italiana che va dalla fine del XVIII alla
prima meta del XX secolo.’

In particolare, la Tesi su Rosmini e Gioberti,® scritta quasi interamente nel 1897 e pubblicata
nel 1898 negli «Annali della R. Scuola Normale Superiore di Pisa», rappresentava il primo incon-
tro con il filosofo Roveretano e ’emersione della personalita speculativa di Gentile. E, infatti, con
questo testo che egli si avviava tanto ad un confronto piti 0 meno serrato con Kant e Hegel quanto
alla messa in questione del fatto storico e, dunque, dell’approccio storiografico.

1. KANT, Crtica della ragion pura, tr. it. di G. GENTILE - G. LOMBARDO RADICE, Laterza, Bari 2007,

p- 89.

¢ Cfr. D. JAJA, L’intuito della conoscenza, in «Atti» dell’Accademia delle scienze morali e poli-
tiche di Napoli, XXVI, 1894, p. 492. Sul rapporto Jaja-Gentile si veda F. Rizzo, Da un secolo all’altro.
Figure e problemi della filosofia italiana tra Otto e Novecento, Rubbettino, Soveria Mannelli 1994, pp.
58-59 e Ip., Il Rosmini di Gentile. Una costruzione storiografica esemplare (e tendenziosa), in «Il pensiero
italiano. Rivista di studi filosofici», II, 2018, 1-2, pp. 43-68, ma anche R. FARAONE, Kant e la filosofia
italiana del Risorgimento nell’interpretazione di Giovanni Gentile, in P. DI GIovANNI (a cura di), Giovanni

Gentile. La filosofia italiana tra idealismo e anti-idealismo, Franco Angeli, Milano 2003, pp. 54-69.

" Dietro il progetto gentiliano incompiuto di una storia della filosofia italiana c’era la ripresa
di almeno due temi tipici della nostra tradizione ottocentesca: da un lato, quello di un lavoro piu
urgente che altrove di formazione della coscienza nazionale e, dall’altro lato, quello del rapporto
tra pensiero universale e filosofie nazionali. Tensione polare, quest’ultima, su cui Gentile insistera
sempre per evitare sia la storia di una universalita disincarnata e astratta, sia il «culto supersti-
zioso e mortificante d’una eredita nazionale morta e infeconda» (G. GENTILE, Il carattere storico della
filosofia italiana, in ID., I problemi della scolastica e il pensiero italiano, Le Lettere, Firenze 1963, p.
193). Si veda tra gli altri A. SAVORELLI, Gentile storico della filosofia italiana, in Ip., L’aurea catena.

Saggi sulla storiografia filosofica dell’idealismo italiano, Le Lettere, Firenze 2003, pp. 201-219.

8 Per l'esattezza la tesi di laurea su Rosmini e Gioberti venne presentata da Gentile con il
titolo Contributo alla storia della filosofia italiana nel sec. XIX. 1l manoscritto, tuttavia, é andato per-
duto anche se, come rileva Marcello Musté, «si tratta [...] di una perdita grave: perché il testo della
tesi, a differenza di quello che verra pubblicato nel 1898 negli «Annali» della stessa Normale con
il titolo Rosmini e Gioberti, si presentava piu ampio e articolato, con una lunga introduzione e con
intere parti che vennero soppresse per rientrare nelle spese di stampa preventivate»: M. MUSTE,

Gentile e Gioberti, in «La Cultura», LIV, 2016, 2, pp. 197-198.

ISSN 2385-216X



122 | FRANCESCA FIDELIBUS

Sotto quest’aspetto, non si dovrebbe dimenticare che il problema all’ordine del giorno alla
fine dell’Ottocento era precisamente la definizione di fatto storico e di conoscenza storica. Basti
per questo ricordare I’abbrivio del dibattito con I problemi della filosofia della storia di Antonio La-
briola (1887), I’articolo La storia é una scienza? di Villari (1891) e la memoria La storia ridotta sotto il
concetto generale dell’arte di Benedetto Croce (1893). Si trattava, pertanto, di un tema ampiamente
dibattuto, alla cui trattazione Gentile contribuisce collocandosi, per cosi dire, in linea trasversale.

Da un lato, egli sembra fare sua la lezione dello storico della letteratura Alessandro D’An-
cona. Fin dal primo capitolo del Rosmini e Gioberti, infatti, ricordando la complessita della Restau-
razione, Gentile invitava a considerare anche questo fatto della storia, «come ogni fatto della
storia», cioe in modo «organicamente complesso, che a guardarlo in iscorcio da un punto di vista
speciale [...] si rischia di falsarlo e lasciarsene sfuggire il significato storico».’ Un invito, quello
gentiliano, che viene messo a frutto nei primi capitoli della tesi di carattere prevalentemente
storico-erudito per la ricchezza e 'accuratezza di documentazione.

Dall’altro lato, pero, in questo primo lavoro, la ricerca storico-erudita e di fatto subordinata
alla valutazione filosofica. Da questo punto di vista, sono le Prefazioni al testo a offrire uno spac-
cato piu nitido sulla posizione gentiliana rispetto al fatto storico. In particolare, nella Prefazione
del 1898 Gentile scrive che 'intento del lavoro € quello di dare:

una interpretazione critica del rosminianesimo in genere e per questa via, la rappresentazione della
nostra coscienza speculativa. Il suo fine, pertanto, é piuttosto critico e teoretico che storico: storico €, in quanto
si rifa dai gradi progressivi della nostra filosofia nelle sue storiche attinenze. Ma ci preme che chi legga
tenga sempre innanzi alla mente, che noi non abbiamo preteso di descrivere le vicende della nostra filo-
sofia, né questa esporre puramente e semplicemente nell’insieme e nei particolari, come si fa dai cosid-
detti storici obbiettivi. Di tali storici, al Rosmini specialmente, non ne sono mancati; e noi non abbiamo
voluto rifare opera gia fatta. S’¢ invece creduto pitt opportuno sviscerare questa filosofia, per trarne i
succhi piu vitali, e travagliarci, sui principii fondamentali di essa, per additare quanta parte preziosa ne

debba tuttavia essere accolta e fecondata nel nostro pensiero, se in Italia si vuol riprendere a filosofare.”

Un binomio," quello tra ricostruzione storica e interpretazione teoretica, tra piano storico-

° G. GENTILE, Rosmini e Gioberti. Saggio storico sulla filosofia italiana del Risorgimento, Sansoni,

Firenze 19583, p. 5 [corsivo mio].
Ip, Prefazione, ivi, pp. XV-XVI.

1 Binomio che ha visto pareri discordanti nella critica. L’identita tra filosofia, storia della
filosofia e storia che & uno dei capisaldi dell’attualismo gentiliano accompagnato al presupposto
della «contemporaneita della storia, per cui non c’é storia, se non astratta, che non sia risolta nel
presente dello storico» (SAVORELLI, Gentile storico, cit., p. 202) ha portato alcuni a sottolineare ’esa-
sperata soggettivita del criterio storiografico gentiliano teso alla «distruzione pura e semplice di
ogni interesse storico» (P. Rossl, Storia e filosofia. Saggi sulla storiografia filosofica, Einaudi, Torino
1969, p. 36). Altri invece hanno evidenziato un contrasto tra lavoro storiografico e impianto teo-
retico, tant’é che Eugenio Garin ha parlato di «felice inconseguenza» (E. Garin, Gentile storico della

filosofia italiana, in «Giornale critico della filosofia italiana», 1975, pp. 338-339) e Piovani di un

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 123

filologico e piano teorico-critico che nel Rosmini e Gioberti non trova ancora quella mediazione
risolutiva che avverra con I'intuizione dell’atto puro e con la riforma della dialettica hegeliana.™
E, tuttavia, & proprio da questo primo lavoro che, sia pure acerbamente, il “vero” talvolta sca-
valca il “certo” laddove Gentile si lascia prendere la mano dall’'universalita ed eternita del pen-
sare che, superando le impronte del tempo, risolve tutto nella necessita logica della storia. In cio
si puo rintracciare I'esemplarita dello studio su Rosmini. A partire, infatti, da questo lavoro - che
Gentile scegliera di ripubblicare anche 45 anni dopo, in tutt’altro contesto, riconoscendone I'im-
portanza per la sua formazione e per i primi lineamenti di tanta parte del suo pensiero - filosofia
e storia della filosofia diventano un’unica cosa.” Si trattava, cioe, di pensare la storia della filo-
sofia come il precorrimento di motivi speculativi destinati a trovare successivamente il proprio
sbocco e il proprio inveramento. Fare filosofia significava conoscere «una struttura in fieri [...];
riassumere nell'unita dell’eterno sguardo attuale la totalita degli eventi che “successivamente”
’'avevano condotta ad essere quella che era, non senza rinnovarsi e progredire».** Da questo mo-
mento in poi, infatti, quello che Gentile prova a fare & tratteggiare, richiamandosi in parte al
programma spaventiano sulla circolazione del pensiero europeo,” un ideale quadro unitario

«istinto storiografico» che rende Gentile un «acuto storico della filosofia nonostante le sue teorie
sulla storia della filosofia» (P. P10oVANI, Gentile e la sua storia della filosofia italiana da Genovesi a Ma-
turi, in «Giornale Critico della filosofia italiana», 1960, pp. 437-439). Tra le diverse posizioni in
campo, oggi Gentile non & pili considerato solo come chi ha esasperato i canoni della storiografia
idealistica di ascendenza spaventiana, ma vi si ritrovano la convergenza di metodi e ispirazioni

diverse.

2 Cfr. M. CARDENAS, Il processo del pensiero come atto eterno. Gentile, Garin e il sapere storico in
filosofia, in F. CERRATO (a cura di), Attualismo e storia. Saggi su Giovanni Gentile, Rubbettino, Soveria

Mannelli 2019, pp. 159-170.

B Centrale in questo senso risulta A. DEL NOCE, Gentile e la poligonia giobertiana, in «Giornale
Critico della Filosofia Italiana», Firenze, 1959, II in cui, pur affermando un po’ forzatamente che
la tesi giovanile di Gentile sia «la chiave di volta dell’intera opera filosofica gentiliana» (ivi, p.
243), I'autore sottolinea come 'impostazione teoretica, in quel primo volume, prevalga nettamente
sulla ricostruzione storiografica, soprattutto perché il giovane Gentile si muoverebbe gia nell’or-

bita dell’idealismo immanentista.
“ D, SPANIO, Gentile, Carocci, Roma 2011, pp. 41-42.

5 Ritenendo di poter presentare il sistema di Rosmini e le dottrine di Gioberti nelle loro
linee innovative poiché offrivano revisioni sostanziali del pensiero metafisico e ontologico, infatti,
Gentile imposto il suo lavoro richiamandosi a quei lavori di Bertrando Spaventa che, di li a poco,
avrebbe pubblicato. Si tratta cioé degli Scritti filosofici, raccolti e pubblicati con note e con un discorso
sulla vita e sulle opere dell’autore da Giovanni Gentile (1900), ma anche Prolusione e introduzione alle

lezioni di filosofia nella Universita di Napoli, 23 novembre-23 dicembre 1861 [1862] pubblicato da Gentile

ISSN 2385-216X



III.

124 | FRANCESCA FIDELIBUS

della storia della filosofia italiana dalla fine della Scolastica a Spaventa.'® All'interno di questo
quadro, proprio la trattazione di Rosmini diventa uno snodo cruciale ed esemplare dell’approccio
storiografico gentiliano oltre che germe dei lineamenti di quello che diverra I’attualismo.

IL “MIO VERO ROSMINI"’Y’

A partire dalla trattazione su Rosmini, dunque, per Gentile, si trattava di distinguere, di
volta in volta, il pensiero che € eterno dalle forme storiche transeunti. In quest’ottica egli opera
una distinzione tra la forma, ossia la scorza dogmatica (il cattolicesimo) in cui il pensiero del
Roveretano resta imprigionato, e il suo contenuto speculativo originale e innovativo," reinse-
rendolo entro la pitt ampia trattazione del Risorgimento filosofico italiano, di cui rappresente-
rebbe un’anticipazione. A partire dal contrasto con il sensismo, che «vuotava lo spirito di ogni
contenuto religioso e morale; e con le sue tendenze, espresse od implicite, al materialismo fiac-
cava la fede e I’energia degli animi»,” Rosmini & considerato da Gentile I’espressione italiana
della svolta trascendentale realizzata da Kant. Il suo contributo filosofico veniva identificato, in
linea con le posizioni di Jaja e Spaventa,” con I'assunzione del kantismo coperto, pero, dalla
«forma tradizionale e dogmatica del pensiero cattolico».” Proprio questa forma storica, contin-
gente e transeunte, poteva essere accantonata per rilevare il nucleo speculativo di Rosmini di-
rettamente connesso alla ricezione del kantismo. Tant’é che Gentile parla di Rosmini come di un
«Kant italiano», un «Kant riveduto e corretto»” poiché, confrontandosi con il problema kan-
tiano, egli cerca di liberarlo «dal carattere scettico con cui si presentava [...], con la sua [di Kant]
dottrina del fenomeno prodotto di un’attivita a priori, la cui forma & meramente soggettiva».”

In tal senso, se, da un lato, Rosmini ha, in linea con Kant, precisa contezza del problema

con il titolo La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea, con note e appendice di docu-

menti (1908).
16 Cfr. A. Lo ScHIAVO, Introduzione a Gentile, Laterza, Roma-Bari 1974, pp. 20-22.
7 GENTILE, Rosmini e Gioberti, cit., p. 342.
B1vi, p. 65.
¥ Ibidem.

2 Sulla lettura da parte di Spaventa e Jaja di Rosmini si veda G.P. SOLIANI, Rosmini, Gentile e
noi, in Ip, Essere, liberta, moralita. Studi su Antonio Rosmini, Orthotes, Napoli-Salerno 2018, pp. 129-

156.
2l GENTILE, Rosmini e Gioberti, cit., p. 41.
2 1vi, p. 65.

% 1vi, p. 66.

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 125

conoscitivo come risultante dell’'unita di forma e dato sensibile, dall’altro lato, nel Nuovo saggio
sull’origine delle idee, egli cerca di individuare un elemento a priori della conoscenza dotato, pero,
«di valore oggettivo e indipendente dall’attivita del soggetto umano: di un valore che rendesse
possibile la ricostruzione della metafisica distrutta da Kant».* In opposizione, dunque, al sogget-
tivismo e al conseguente scetticismo che sarebbero impliciti nella filosofia kantiana, Rosmini in-
dividua tale valore oggettivo non nella molteplicita delle categorie kantiane ma nell’'unicita della
categoria dell’Essere,” la quale, nella sua astrazione e indeterminatezza, € sia condizione a priori
per la conoscenza sia oggetto intuito passivamente dalla mente. Intuito che si presenta come vi-
sione, come il manifestarsi di qualcosa che gia da sempre & presente allo sguardo dell’intelletto:
un a priori della conoscenza umana che, tuttavia, eccede la consistenza del soggetto. Tale intui-
zione immediata, I'idea dell’Essere appunto, da un lato, pertiene, infatti, alla soggettivita pen-
sante e, dall’altro lato, & principio oggettivo costituente la stessa forma della soggettivita razio-
nale. Essa si colloca dunque a monte di ogni esperienza conoscitiva ed & implicita in ogni altra
idea rappresentando il fonte e il lume della ragione. E pero I'idea dell’Essere da sola non basta
per produrre la conoscenza di enti che devono darsi nel concreto attraverso la sensazione. Pro-
prio la conoscenza si presenta, allora, come sintesi tra I'idea dell’essere quale forma e idea em-
pirica derivante dalla sensazione quale materia. Nella lettura gentiliana, perd, che non ammette
I'isolamento dell’intuito e del suo oggetto dalla conoscenza attuale, I'errore di Rosmini, come
d’altra parte quello di Gioberti, &€ quello di separare la mente dall’oggetto ad essa relativo con il
paralizzante risultato di non riuscire piu a saldare I'uno e I’altro nell’unita del conoscere. Unita
che non poteva risultare dalla giustapposizione di due elementi distinti ma da una sintesi a priori
attiva e vivente nel e per il soggetto pensante. In questo modo, sia pur solo a livello germinale,
Gentile comincia a dare forma alla tesi di un Io trascendentale e creatore.”

In ogni caso, dietro il presunto antikantismo rosminiano si celerebbe la presa di coscienza
e I’elaborazione del pit1 intimo nocciolo kantiano. In tal senso, in un continuo confronto con Kant,
nella lettura gentiliana la categoria dell’Essere non poteva corrispondere né ad un’idea innata né
ad un concetto, bensi all’attivita della mente, la quale si costituisce come pensiero pensante.
Gentile poteva trovare, cosi, nella terminologia di Rosmini gli stessi contenuti di Kant. L’idea
dell’Essere rosminiano, lungi dall’essere considerata un oggetto esterno che si manifesta alla
mente ed ¢ da essa intuita passivamente, veniva considerata solo nel suo aspetto formale e di-
ventava, nell’interpretazione gentiliana, una funzione della mente al pari delle categorie kan-
tiane; la percezione intellettiva del filosofo Roveretano corrispondeva alla kantiana sintesi a
priori; il sentimento fondamentale, lungi dall’essere considerato quella sensibilita profonda che
ci consente di avvertire quasi in sottofondo la nostra corporeita e le nostre modificazioni, era

2 Ibidem.
% Cfr. ivi, p. 173.

% Cfr. G. SAssO, La potenza e l’atto. Due saggi su Giovanni Gentile, Firenze, La Nuova Italia 1998
e, in particolare, il saggio Gentile e Carabellese sulla potenza e ’atto (a proposito di Rosmini), pp. 101-

132.

ISSN 2385-216X



126 | FRANCESCA FIDELIBUS

’analogo dell’io penso, dell’appercezione trascendentale, della sintesi originaria, la cui espres-
sione sono i giudizi sintetici a priori. Il sentimento fondamentale veniva, dunque, letto da Gentile
come quella struttura di passaggio e di sintesi tra senso e intelletto.” Quell’unita, cioe, che pre-
cede gli opposti «né si distrugge con essi, poiché gli opposti, in cui si risolve, non sono pura op-
posizione, ma sintesi necessaria».”®

Quelle che per Rosmini, insomma, erano emendazioni a Kant diventavano, in Gentile, la
traduzione italiana del criticismo tant’e che egli poteva asserire «essere 'oggettivita rosminiana
una cosa stessa con la soggettivita kantiana».” Per quanti sforzi, infatti, Rosmini facesse per stac-
care I'idea dell’Essere dalla mente per contrapporgliela come oggetto, «tutti i suoi sforzi non
stanno a significare altro che la preoccupazione di garantire all’elemento formale e pero costi-
tutivo del sapere un valore superiore al soggetto, inteso come soggetto finito: ossia quella mede-
sima preoccupazione onde era stata animato Kant».*® Poteva cosi concludere Gentile che tanto
per Kant quanto per Rosmini,

il valore della cognizione non si pud spiegare senza ammettere una condizione dell’esperienza, non
deducibile percio dall’esperienza, ma presupposta da questa fin dal suo inizio, e perd a priori: condizione
che ¢é la forma della cognizione, che da essa attinge il suo valore oggettivo (universale e necessario), lad-
dove dall’esperienza puo avere soltanto la materia. Il mondo, dunque, quale noi lo conosciamo, si per I'uno
come per I’altro, non & un mondo che ci puo esser dato dall’esperienza, ma un mondo in cui & immanente
cotesta oggettivitd, che & la luce del nostro spirito. E un mondo inconcepibile senza lo spirito, perché esso
é retto dalle leggi stesse dello spirito.™

Gentile opera quindi una traduzione di Rosmini volta a cambiare segno alla terminologia
del Roveretano cosi da rendere i suoi concetti delle forme di assunzione di una visione radical-
mente trascendentale della filosofia, della conoscenza e della soggettivita umane. Rosmini, nella
lettura gentiliana, fraintendendo Kant si muove, di fatto, sul terreno kantiano facendolo suo. Una
lettura, quest’ultima, che consentira allo stesso Gentile, che delineava attraverso il filtro kan-
tiano il suo “vero Rosmini”,* di giungere alla consapevolezza che la natura dell’intendimento e
di fare e produrre.

77 Si legge, infatti, nel Rosmini e Gioberti che «il sentimento fondamentale rosminiano é nel
suo pil esteso e profondo significato unita perfetta di senso e d’intelletto, dalla quale é resa possi-

bile la sintesi primitiva, prima funzione della ragione»: GENTILE, Rosmini e Gioberti, cit., pp. 189-190.
2 Ivi, p. 191.
2 Ivi, p. 248.

% G. GENTILE, Osservazioni, in A. ROSMINI, Il principio della morale, a cura di G. GENTILE, Laterza,

Bari 1914, p. 229.
3 Ivi, pp. 229-230.

32 Cfr. GENTILE, Rosmini e Gioberti, cit., pp. 341-362.

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 127

IV.

IL PRINCIPIO DELLA MORALE

Cosi come la teoria del conoscere rosminiana e sottoposta ad una trasvalutazione da parte
di Gentile in cui ciascun elemento portante viene reinterpretato alla luce del trascendentalismo
tedesco, allo stesso modo anche la trattazione morale di Rosmini subisce la medesima operazione
sia pure ad un’altezza cronologica diversa e all’interno di un mutato contesto teorico gentiliano.
Il confronto con Rosmini, infatti, diviene essenziale per la definizione della morale attualistica
gentiliana. Il momento piti significativo di questo confronto é segnato da una raccolta antologica,
curata da Gentile per Laterza nel 1914, titolata Il principio della morale e destinata agli studenti.
Senza alcuna pretesa di esaustivita, Gentile sceglie una serie di estratti dalle opere rosminiane -
dalla Storia comparatistica e critica de’ sistemi intorno al principio della morale (1837) e dai Principii
della scienza morale (1831)* - capaci di orientare i giovani nella dottrina morale:

Ma I'intento mio, nel comporre questo libro, & stato quello di apprestare alla scuola una storia pit
che una trattazione dottrinale [...] che potesse servire per un agevole e sicuro orientamento in questi
studi, mercé I'esposizione analitica e critica di tutti i principali concetti che si sono agitati nella lunga e
laboriosa ricerca di quel che sia la morale. Una tale esposizione [...] degna in tutto d’un libro da mettere
in mano ai giovani come esemplare, c’era, per fortuna nella nostra stessa letteratura: in una di quelle
tante opere del Rosmini ora pochissimo lette e poco men che dimenticate.*

L’antologia viene, dunque, presentata come uno strumento “esemplare” per chiunque ri-
cercasse il principio della morale senza voler cadere nelle secche del soggettivismo o dell’etero-
nomia.* Alla raccolta antologica Gentile aggiunge anche una serie di Osservazioni a fine volume
che confluiranno, poi, nei Fondamenti della filosofia del diritto, in cui il richiamo a Rosmini e fre-
quente e tutt’altro che marginale. Nelle Osservazioni, Gentile ancora una volta legge Rosmini at-
traverso Kant. Come, infatti, nella teoria del conoscere, Rosmini fraintende Kant e fraintenden-
dolo lo rende suo, la stessa cosa avviene, secondo Gentile, nella riflessione morale. Nel caso, tut-
tavia, della riflessione morale il filosofo di Castelvetrano individua in Rosmini un merito in piu
rispetto al formalismo kantiano, rintracciabile nella concezione dialettica del volere. Non si do-
vrebbe, infatti, dimenticare che la stesura dell’antologia coincide con I’elaborazione dell’attuali-
smo che, inevitabilmente, si interseca alla lettura che Gentile fa di Rosmini proprio in relazione
al concetto di volonta. Egli, infatti, vede nella volonta concreta rosminiana la propria concezione
di volonta come creatrice del mondo morale, il quale & pensabile solo in quanto creato da quella.
Si tratta, cioe, della concezione gentiliana della soggettivita radicale che fa, crea, produce non
solo il mondo teoretico ma l'intera realta, incluso il mondo morale, in quell’'unita di conoscere e
volere che é alla base della concezione attualistica dello spirito come teoretico e pratico insieme.

Tornando comunque alla lettura gentiliana di Rosmini, a scoprire la potenza produttrice

%3 Cfr. GENTILE, Prefazione, cit., p. V.
*1vi, p. VL.

% Cfr. ivi, p. VIL.

ISSN 2385-216X



128 | FRANCESCA FIDELIBUS

dello spirito di contro al naturalismo della filosofia greca & stato, per Gentile, il Cristianesimo® il
cui migliore interprete

e quel Kant, che é cosi male giudicato, cosi male inteso da Rosmini in questa sua storia delle dottrine
morali. Egli pel primo vide che la volonta non puo avere un bene da compiere, ossia una legge, se non ha
in sé questa legge: se non & autonoma. [...] Quella liberta ¢ la liberta della volonta che é libera perché ha
di fronte la legge e pud conformarvisi o dissentirne. L’autonomia & la liberta del volere che ¢ libero perché
non ha di contro a sé, ma in sé la legge, e non pud non conformarvisi se realizza se medesimo. Quella
liberta si lega percio al concetto della dualita irriducibile di bene e di volonta: 'autonomia & I'afferma-
zione dell’unita radicale e inscindibile dei due termini.”

1l fraintendimento di Rosmini, per Gentile, consisterebbe nell’aver pensato I'autonomia
kantiana come autonomia dell’individuo, laddove essa & universale e necessaria come la legge
morale e la volonta. Pertanto, essa non puo essere individuale, ossia contingente e particolare.*
A ci0 si aggiunga che anche nella riflessione morale, come nella riflessione teoretica, Rosmini
valuta erroneamente il soggettivismo kantiano pensandolo come opposto all’oggettivita, ma «il
soggetto da cui il Rosmini giustamente non vuole lasciar dipendere la norma della condotta, non
ha a che fare col soggetto kantiano. Il quale ¢, come s’¢ accennato, la volonta avente una forma
universale».*

Gentile, tuttavia, non considera adeguatamente 1’oggetto su cui Rosmini fonda la morale,
ossia I’Essere. La critica di Rosmini a Kant, infatti, riguarda la mancata distinzione di legge e
liberta, di «ragione come fonte della legge morale e volonta come esercizio della liberta».* 1l
sistema dell’autonomia kantiana, in questo senso, viene criticato da Rosmini poiché, pur fondan-
dosi sull’apriorita del principio della morale, ha poi il torto di trascurare il fatto «che 'uomo si
sottopone alla legge morale, che il suo spirito & recettivo verso la legge morale: “egli riceve in sé
questa legge, ma non la forma; e un suddito a cui la legge s’impone, non & un legislatore che la
impone”».*" Il rischio, insomma, che Rosmini individua nell’etica e nella soggettivita trascenden-
tale kantiane ¢ la divinizzazione dell'uomo e della ragione umana in quanto auto-legislatrice. Al
contrario, per Rosmini, la ragione umana non & auto-legislatrice. Essa, infatti, riconosce un’ob-
bligazione nei confronti di un ordine oggettivo voluto da Dio e, dunque, altro rispetto all'uomo.

%6 Cfr. GENTILE, Osservazioni, cit., p. 224.
7 1vi, p. 225.

% Cfr. ivi, pp. 225-226.

¥ Ivi, p. 226.

0 G, CANTILLO, Antonio Rosmini: i principi della morale, in G. BESCHIN-L. CRISTELLON (edd), Rosmini

e Gioberti. Pensatori europei, Morcelliana, Brescia 2003, p. 166.

“1vi, p. 173.

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 129

La moralita, in questo senso, per Rosmini, & I'insieme di ideale e reale, di legge e volonta,*
«quel mistico bacio, per cosi dire, di due forme che si completano entrambe col loro congiungi-
mento»,” in quell’'unica idea di Essere che & forma della ragione umana e garante di conoscenza
e verita. Con il riferimento all’idea di Essere, Rosmini pone, cosi, in relazione la volonta e la verita
tant’e che egli puo scrivere che la morale si configura come «quel nesso che passa fra il conoscere
una cosa per natura, e il riconoscerla per volonta: la cosa in quant’é conosciuta ¢ verita, e il rico-
noscimento suo ¢ atto di volonta; giace dunque I’essenza morale in un rapporto fra la volonta e la
verita».** Da questo punto di vista, identificando di fatto I’essere e il bene, la morale rosminiana
si delinea come diretta conseguenza della sua teoria del conoscere poiché il bene morale & quel
bene oggettivo conosciuto dall’intelligenza e voluto dalla volonta. In questo senso, la realta og-
gettiva - e oggettivita in Rosmini significa sempre il darsi di qualcosa, il suo manifestarsi - si
presenta all'uomo con la pretesa di un riconoscimento, cioeé come fonte di un’obbligazione, di un
dovere che ¢ il dovere morale. A quanto detto, inoltre, Rosmini aggiunge che

la verita o cognizione delle cose appartiene all’ordine oggettivo, la volonta all’incontro appartiene
al soggetto reale. Non ista dunque la moralita esclusivamente né nel soggetto, né nell’'oggetto; né nell’or-
dine razionale (cognizione diretta), né nell’ordine fisico (soggetto); ma si ella si forma in quel rapporto di
convenienza che passa fra I'uno e I'altro ordine, ¢ il bene che risulta dall’aderire il soggetto pienamente
all’oggetto (all’ente conosciuto), o il male al non aderirvi.*

Gentile non sembra cogliere il senso pit intimo dell’oggettivita rosminiana e, traducendola
in un soggettivismo radicale e immanentizzandola, si avvia a rintracciare le analogie tra Rosmini
e Kant. Entrambi, infatti, contrappongono il principio universale dell’amor proprio «alla volonta
come principio d'una legislazione universale, che nella forma della sua universalita trova il fon-
damento della sua necessita».* Come Rosmini nega la morale soggettivistica o eteronoma, anche
Kant nega la possibilita «di ricavare la necessita e universalita della legge morale da fatti empi-
rici, come tutti quelli edonistici, utilitari e in generale eudemonistici, che sono semplici fatti, [...]
e non possono mai essere norme che s’impongano».”” Per questo motivo, Kant «non poteva ri-
porre il principio della legislazione universalmente valida, come necessaria nella materia

2 «La legge & sempre un essere ideale, la volonta & un essere reale. V’ha una convenienza
intrinseca e di fatto, che questi due termini si accordino: in questa convenienza sta l’'obbligazione
e la moralita. Dico che v’ha una convenienza, che si pud dire anco una necessita di fatto: poiché il
negare di conoscere cio che si conosce, & di fatto una contraddizione, una lotta, un disordine, che

si chiama male, menzogna [...]»: RosmiNI, Il principio della morale, cit., p. 33.
#®1vi, p. 43.
“1vi, p. 42.
®1vi, pp. 42-43.
* GENTILE, Osservazioni, cit., p. 227.

7 1vi, p. 230.

ISSN 2385-216X



130 | FRANCESCA FIDELIBUS

dell’esperienza morale, ma nella forma, per cui tutta quella materia assume un valore morale».*
Dunque, per Gentile c’¢ una profonda convergenza tra la morale kantiana e quella rosminiana
poiché tanto I'uno quanto I'altro individuano il principio della morale «nella forma dello spirito
come attivita morale, come volonta, nella forma necessaria ed universale della volonta».*

1l grande merito, tuttavia, che Gentile riconosce a Rosmini rispetto al formalismo kantiano
risiede precisamente nel concetto di volonta. Nel formalismo etico, di kantiana origine, Rosmini
introdurrebbe, cioe, un elemento dialettico. Il formalismo kantiano, infatti, puo spiegare il bene
ma non il male; puo spiegare un bene astratto «che non e bene vero, e non si puo infatti deter-
minare senza ricorrere a un principio estraneo».’ Gentile aggiunge in proposito che

la forma, come definizione del carattere necessario e universale del puro volere, mi potra dire:
Opera in modo che la tua massima possa servire come legge universale, ma che cosa dovro fare non potra dir-
melo. Essa e forma vuota; e tale Kant la vuole, perché egli non vede che la forma possa altrimenti riempirsi
che per una materia proveniente da altra sorgente.*

Rosmini, al contrario, all’astratto e immobile formalismo kantiano restituisce un alito di
vita e movimento, ossia, appunto, una visione dialettica distinguendo tra oggetto e soggetto, tra
momento universale e momento particolare del volere, come momenti dello stesso libero vo-
lere.”” Il merito di Rosmini, percio, sta nell’aver mantenuto quelle distinzioni che nel formalismo
kantiano scompaiono. Proprio in quanto mantiene tali distinzioni che, tuttavia, convivono tra
loro, poiché «il soggetto umano € pel Rosmini distinguibile, ma non divisibile in soggetto intelli-
gente e soggetto sensitivo»,” per Gentile, «<mediante il senso il soggetto coglie la realta: ma non
come pure senso, che non & cognizione, non € coscienza, ma pel senso unito all’intelletto come
unita dei sue principii, e unita che si riflette su se stessa, e, percependo la propria identita, dice:
Io».”* Rosmini, pertanto, riuscirebbe, in parte, a connettere nell’'unita sintetica dell’lo tanto la
teoria del conoscere quanto quella morale ben pit di Kant, nella cui Critica della ragion pura «non
c’é posto, né di fatto né di diritto, per il problema dell’errore» cosi come, nell’etica kantiana, non

*® Ibidem.

# 1vi, p. 231.
 Ibidem.

' Ibidem.

2Cfr. p. 232.

> Ivi, pp. 232-233.

 Ivi, p. 233.

ISSN 2385-216X



LA TRADUZIONE GENTILIANA DI ROSMINI | 131

c’é posto per il male.” Insomma, quel che manca a Kant ¢ il divenire, il processo, laddove in Ro-
smini «il soggetto [...] & soggetto del conoscere in quanto é concreta potenza morale: conoscere
insieme e volere; unita, che esso puo realizzare in quanto non é realta né identita, ma ’'una cosa
e l’altra [...]».*

Riconosciuto, tuttavia, il merito nelle distinzioni sopracitate, Gentile individua un errore
metodico che, ancora una volta, deriva dalla traduzione gentiliana dell’oggettivita rosminiana.
L’errore metodico consisterebbe, ciog, nel presupporre nell’analisi cio che, invece, € il prodotto
di essa lasciandosi cosi sfuggire 'unita viva e originaria e risultando incapace di riunificare i due
momenti adeguatamente distinti:

cosi egli, distinguendo analiticamente I'oggetto e il soggetto, puo ritenere anteriori i due termini
all’atto unico dal cui seno sono stati astratti. Cosi, distinguendo I’astratto aspetto teoretico dal momento
pratico dello stesso conoscere, fa precedere I'intelletto alla volonta, e tutte e due all’assenso, e il ricono-
scimento speculativo al riconoscimento pratico. [...] E cosi nella filosofia rosminiana non & possibile ren-
dersi conto del modo in cui si concilia la teoria della percezione intellettiva con quella dell’assenso, o
altrimenti quella del riconoscimento speculativo con quella del riconoscimento pratico: una volta che se
n’é fatto, come fa il Rosmini, due cose distinte, una delle quali puo stare senza I’altra: il riconoscimento
speculativo senza il pratico. Questo dovrebbe aggiungere qualche cosa al primo, arrecare un nuovo ele-
mento; e intanto il primo, se € un momento reale dello spirito, include quell’elemento stesso, che sarebbe
la caratteristica del secondo [...]."

Se Rosmini, dunque, pensa i momenti dialettici non pensa 'unita come originaria rispetto
alle distinzioni. E qui evidente, perd, che Gentile non tiene conto del fatto che il principio della
realta, per il filosofo Roveretano, & 'oggetto ed & quest’ultimo e 'adeguamento ad esso a fondare
e garantire la vita conoscitiva e morale dell'uomo essendo altro rispetto all'uomo e non essendo
a sua totale disposizione.

V. CONCLUSIONE

Per concludere, come proponevo nell’introduzione, ho tentato di evidenziare sia ’esem-
plarita di Rosmini nella storiografia gentiliana sia 'interpretazione di Gentile della teoria del

> Gentile, infatti, aggiunge che «una conoscenza tutta necessariamente vera avrebbe lo
stesso valor d’una condotta tutta egualmente buona: cioé nessun valore: perché nella sua necessa-
ria determinazione si dimostrerebbe vita naturale, non vita dello spirito. Il quale si distingue dalla
natura perché processo libero; e verita, quindi; ma che non & verita immediata e necessaria, ma

verita che trionfa sull’errore; e cosi [...] bene che ha ragione del male»: ivi, p. 233.
*1vi, p. 237.

7 Ivi, p. 238.

ISSN 2385-216X



132 | FRANCESCA FIDELIBUS

conoscere e della riflessione morale rosminiane. Interpretazione che, come si & visto, viene fil-
trata da Kant. Si tratta, pero, di un certo Kant, filtrato a sua volta da Gentile e dall’elaborazione
dell’attualismo che porta all’estremo la soggettivita trascendentale fino a farne I'alfa e 'omega
del reale. Anche Rosmini viene assimilato dalla lettura gentiliana, che accantona, tradendo in
parte il testo del Roveretano, la trascendenza e la creaturalita dell'uomo, i quali rappresentano
il cuore pulsante della filosofia rosminiana.

francesca.fidelibus@unitn.it

(Universita degli Studi di Trento)

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 133-142 J

MARTINO B0ozzA

TINA MANFERDINI E L’INTERPRETAZIONE
ASCETICA DEL PENSIERO DI ROSMINI

TINA MANFERDINI AND THE ASCETIC INTERPRETATION OF ROSMINI’S THOUGHT

Tina Manferdini develops an ascetic interpretation of Antonio Rosmini’s thought, in conti-
nuity with the new neo-Bonaventurian school of which the philosopher is an authoritative
exponent. Rosmini is interpreted as an exponent of the tradition of ontology. Then we see
the possibility of the ascetic union of the subject with that field of being which is the foun-
dation through the living presence of the absolute in the world of man: Christ, the one who
manages to unite the world of man with the sphere of God.

Tra gli anni ’60 e *70 del Novecento presso I'Universita di Bologna si crea, attorno alla figura
di Teodorico Moretti-Costanzi, un significativo interesse per I'indirizzo di studio che il filosofo
umbro sta indicando con il suo magistero. Tale passione per la ricerca giunge a concretarsi, da
parte degli allievi dell’accademico bolognese, in una vera e propria scuola che decide di essere, a
pit riprese e con il cambio generazionale dei suoi aderenti, un vero e proprio cenacolo filosofico
dedito allo studio e all’approfondimento di quei temi che il magistero morettiano ha saputo ri-
portare all’attenzione del panorama filosofico di quegli anni. Si tratta di tematiche caratterizzate
dalla cifra della forte inattualita, se raffrontate agli interessi dominanti nella filosofia italiana
novecentesca, Moretti-Costanzi ¢ infatti convinto studioso della tradizione ontologica su cui la
filosofia si & sviluppata e oltre agli autori classici di cui si sente debitore e prosecutore nell’ideale
cammino della filosofia, egli si dichiara in totale continuita con l'ispirazione agostiniana del pen-
siero che passa poi per la meditazione di Anselmo d’Aosta e che trova il suo culmine in Bonaven-
tura da Bagnoregio. Ecco dunque che gli allievi che in due differenti momenti, cronologicamente
distinti, si pongono in questo orizzonte di pensiero, si sentono una nuova scuola neo-bonaven-
turiana, proprio per sottolineare questa grande continuita di orizzonte di ricerca che la cono-
scenza del pensiero bonaventuriano ha saputo dischiudere. Molti e tutti importanti sono i nomi
di coloro che partecipano a questa impresa di pensiero, che si sviluppa in seno ad un Novecento
che sempre troppo poco riuscira ad accorgersi di questo fermento culturale che il magistero mo-
rettiano ha saputo risvegliare; si possono certamente annoverare come partecipanti di tale ce-
nacolo di studio, nei differenti periodi che la scuola vive, Tina Manferdini, Emanuela Ghini, Alceo

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | MARTINO B0zzZA

Pastore, Silvana Martignoni, Enrico M. Forni, Enzo Melandri, Maria Luisa Danieli, Gianfranco
Morra, Roberto Dionigi, Luigi Bettazzi, Antonio Schiavo, Silvano Buscaroli, Maurizio Malaguti,
Mario Micheletti.! E certamente occorre poi annoverare in questo gruppo di studiosi anche
Edoardo Mirri che, sebbene non abbia mai studiato a Bologna sotto il magistero morettiano, €,
fin dal lavoro della sua tesi di laurea su Carabellese, allievo prima, amico e collega poi, di Moretti-
Costanzi; deve quindi essere considerato anche lui a pieno diritto come un autorevole esponente
della nuova scuola neo-bonaventuriana, come del resto appare assolutamente da inserire in que-
sta rosa di nomi anche quello di Marco Moschini, che ha sviluppato un quindicennio di discepo-
lato con Moretti-Costanzi, fino alla morte del filosofo umbro, quando questi era ormai accade-
mico emerito, ma certamente ancora molto attivo sulla strada del pensiero. Ora, al di 1a di tali
rilievi storiografici, comunque importanti per inquadrare lo sviluppo di un pensiero che parte
da Moretti-Costanzi ma che poi sviluppa linee di originalita grazie ai tanti esponenti della scuola
neo-bonaventuriana, occorre dire come il pensiero morettiano sia da considerare, nei sui conte-
nuti fondamentali, assolutamente molto vicino alla prospettiva filosofica che era stata aperta da
Rosmini. Rispetto a tale continuita di pensiero tra due autori del contesto filosofico italiano e
stato gia detto in maniera approfondita da Marco Moschini in alcuni significativi scritti;? & in-
dubbio infatti di come nelle opere di Moretti-Costanzi si possano trovare riferimenti diretti ed
indiretti ai contenuti di pensiero rosminiani e dunque € possibile individuare una similarita di
toni e di orizzonti di pensiero tra i due filosofi. L’obiettivo di questo saggio, dunque, vuole essere
quello di riuscire ad evidenziare come il pensiero di Rosmini sia stato recepito ed interpretato
da un autorevole esponente della scuola neo-bonaventuriana attraverso le categorie interpreta-
tive proprie dell’orizzonte morettiano; tale eminente esponente della scuola neo-bonaventu-
riana & Tina Mirella Manferdini, colei che, di fatto insieme a Maurizio Malaguti, ha attuato la
prosecuzione del magistero morettiano, ampliandone ’orizzonte di studio con ulteriori originali
interessi, presso ’ateneo bolognese. Manferdini si occupa del pensiero rosminiano in maniera
ampia e a piu riprese: nel 1965 viene pubblicato lo scritto Essere e verita in Rosmini. Successiva-
mente, nel 1979, vengono scritti tre saggi: il primo & Sapienza e cognizione di Dio in S. Bonaventura e
Rosmini, nel quale vengono messi in relazione Rosmini a Bonaventura sul tema della sapienzialita;
vi e poi il secondo saggio dal titolo A proposito dell’ascetica rosminiana, che rappresenta un tenta-
tivo di dare [...] consistenza ad un’interpretazione ascetica di Rosmini; vi & quindi il terzo saggio
che si concentra sul tema del corpo in Rosmini: Corporeita e sentimento fondamentale in Rosmini.
Sempre del 1979 & 'ampio saggio dal titolo Rosmini filosofo della religione. Dopo 12 anni, nel 1991,
Manferdini si occupa di nuovo del Roveretano attraverso un nuovo tentativo di cogliere una di-
mensione ascetica nel pensiero rosminiano: Teologia e ascesi in Antonio Rosmini. Sempre nel 1991
viene pubblicato Il riconoscimento dell’essere nell’etica e nella politica di Rosmini, uno scritto con il

1 Cfr. E. MIRRI, Teodorico Moretti-Costanzi. La vita e le opere, Carabba, Lanciano 2012.

2 Cfr. M. MOSCHINI, Quattro appunti di Moretti-Costanzi su Rosmini, in E. MIrrI (ed.), Il linguaggio
della mistica, Accademia etrusca, Cortona 2002, pp. 221-230. Cfr. M. MOSCHINI, La fedelta a Rosmini
come criterio della riforma dell’ontologismo critico in Moretti-Costanzi, in «Rosmini Studies», I, 2014,

pp. 93-107.

ISSN 2385-216X



TINA MANFERDINI | 135

quale viene trattato il tema della filosofia pratica e sociale in Rosmini. Infine nel 1994 viene pub-
blicata I’edizione riveduta e ampliata di Essere e verita in Rosmini che in appendice contiene anche
i quattro saggi gia pubblicati su Rosmini: Corporeita e sentimento fondamentale in Rosmini, Rosmini
filosofo della religione, Teologia e ascesi in Antonio Rosmini, Il riconoscimento dell’essere nell’etica e nella
politica di Rosmini.

Con il presente contributo si cerchera di descrivere il lavoro interpretativo che una signi-
ficativa interprete, come Tina Mirella Manferdini, della scuola neo-bonaventuriana, ha saputo
sviluppare rispetto al pensiero rosminiano. Si cerchera di evidenziare il carattere prevalente-
mente metafisico ed anche ascetico che Manferdini individua nell’incedere dell’opera rosmi-
niana.

Questo ultimo rilievo deve essere assunto quale proposta per un’ermeneutica ascetica del
pensiero rosminiano, infatti per Manferdini la comprensione di Rosmini passa per un supera-
mento della sua considerazione di filosofo della conoscenza, la dimensione gnoseologica che ¢
presente nelle opere del Roveretano viene infatti inquadrata come una specificazione subordi-
nata della dottrina ontologica, che sta alla base del pensiero rosminiano. Ecco dunque che la
grandezza di Rosmini che si coglie in questo genere di approccio viene riconosciuta proprio nel
saper esplicitare I’Essere come principio, come I'inizio, anche indeterminato, da cui prende avvio
il reale. Questa ontologia concreta e integrale deve essere concepita come la base da cui si giunge
alla considerazione gnoseologica rosminiana, ma partendo appunto da tale incipit Rosmini & con-
siderato come filosofo dell’Essere e solo secondariamente come filosofo del conoscere. Questo il
punto di originalita, che contraddistingue la linea interpretativa di Manferdini; tale linea inter-
pretativa si sviluppa poi in un livello di significativo approfondimento analitico per giungere
quindi ad affermare una continuita tra I'impianto teoretico rosminiano e quello del contesto
della scuola neo-bonaventuriana, nell’indirizzo ascetico che tali orientamenti di pensiero sanno
indicare.’ E proprio questa appare la questione su cui tali linee interpretative ancora invitano a
meditare.

Manferdini, come detto, si cimenta in un meticoloso approfondimento del pensiero rosmi-
niano e appare da subito esplicita la volonta dell’accademica bolognese di indicare la caratura di
subalternita che la dimensione gnoseologica della riflessione rosminiana assume rispetto alla sua

*L’indirizzo ascetico del pensiero rosminiano non é stato trattato solo da Manferdini, ri-
spetto all’argomento in questione vi sono molti contributi che approfondiscono il tema, di seguito
ne vengono indicati alcuni tra i piu significativi: M.T. ANTONELLI, L’ascesi cristiana in Antonio Rosmini,
Sodalitas, Milano 1952; B. SALMONA, Problemi di cristologia filosofica dell’Ottocento, in «Ephemerides
Carmeliticae», XXII, 1971, 2, pp. 195 - 249; G. BEscHIN (ed.), Filosofia e ascesi nel pensiero di Antonio
Rosmini, Morcelliana, Brescia 1991; G. Lorizio, Teologia e “metafisica della carita” nel pensiero di Anto-
nio Rosmini, in «Pontificia Academia Theologica», V, 2006, 2, pp. 365-381; E. MIRRI, L’essenza metafi-
sica del pensare rosminiano, in Ip., Pensare il medesimo, Esi, Napoli 2006, pp. 617 - 632; ID., La filosofia
in A. Rosmini: metafisica ed ascesi, in MIRRI, Pensare il medesimo, cit., pp. 633 - 640; P. ZOVATTO, Rosmini

tra ascetica e mistica, in «Studia Patavina», LV, 2008, 1, pp. 255 - 269.

ISSN 2385-216X



136 | MARTINO B0zZA

primigenia matrice ontologica. Questo appare il motivo principale attraverso il quale si puo leg-
gere tutto il significativo scritto interpretativo sul pensiero del Roveretano, Essere e verita in Ro-
smini. Per 'accademica bolognese infatti tutta I'opera rosminiana risulta essere depositaria di un
carattere assolutamente antisoggettivistico e anche antiscientista e il punto di grande originalita
in questo approccio emerge dalla volonta di cogliere una linea di forte continuita tra ’'approccio
rosminiano e I'orizzonte di pensiero che ¢ stato dischiuso da Agostino; in diverse parti di questo
scritto e infatti esplicitata la suggestione della continuita tra i due autori e il senso di questa
continuita risiede per Manferdini tutto in un comune riferimento ad un orizzonte di intelligibi-
lita che risulta onnicircoscrivente in quanto infinito. Tale principio ontologico risulta essere il
fondamento da cui prende avvio poi la cognizione del reale, ma senza tale fondamento ogni
azione cognitiva, quindi di orizzonte gnoseologico, sarebbe priva di significato ed anche impos-
sibile; ecco dunque il senso dell’orientamento ontologico che Manferdini coglie in continuita con
Agostino, afferma infatti la stessa accademica bolognese nel testo in questione:

C’¢ in questa dottrina rosminiana della prima ed essenziale verita come fondamento ontologico

N, o«

della cognizione, la ripresa deliberata e consapevole della nozione agostiniana della verita: “Veritas est
quae ostendit id quod est”, per cui la verita per essenza & considerata da Agostino come la prima e perfetta
similitudine dell’Essere Assoluto.*

Questa che & dunque una visione ontologica del reale, porta all’attenzione dell’interprete
una cognizione dell’essere che viene definito da Rosmini come indeterminato, tale indetermina-
tezza viene letta da Manferdini come quella generalita, detta anche virtualita, dalla quale ven-
gono poi a discendere tutte le diverse catalogazioni dell’essere, che viene cosi colto in una plu-
ralita di maniere grazie all’attivita del soggetto. Con questa linea interpretativa Manferdini
giunge anche a dare un significato ben preciso al grande lavoro che Rosmini ha sviluppato sulla
gnoseologia; tale lavoro ha un senso ben preciso perché riguarda cio che il soggetto compie per
la comprensione di quell’essere che perd, cid deve rimanere sempre presente, ¢ fondamento.
Ecco dunque spiegato il primato dell’ontologia che Manferdini individua nel pensiero rosmi-
niano, tale primato non mortifica, ma anzi dona nuova consistenza anche alla parte gnoseologica
dell’opera rosminiana. La centralita dell’essere viene ancora sottolineata quando Manferdini evi-
denzia la differenza che Rosmini esplicita tra Iattivita dell’intuito e quella della riflessione. Se
infatti da un lato con I'intuito il soggetto coglie ’essere in maniera immediata, nella stessa atti-
vita dell’intuizione, dall’altra parte, con la riflessione, il soggetto riesce a dare un nome all’essere
che é stato intuito. Tale differenziazione dell’azione conoscitiva attuata dal soggetto indica il
fatto che allora per Rosmini il senso dell’intuizione consista nel fatto che la mente non va ad
essere preesistente rispetto all’intuizione dell’essere, ma & invece I’essere che ha un primato
nella sua consistenza originaria per ’esperienza umana. Scrive in tal proposito Manferdini: «E
evidente dal tenore di questa affermazione la non preesistenza della mente rispetto all’intuito

* T. MANFERDINI, Essere e verita in Rosmini, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1994, p. 36.

ISSN 2385-216X



TINA MANFERDINI | 137

dell’essere: anzi pud ben dirsi che la mente é formata proprio dall’intuito dell’essere che costi-
tuisce I’atto immanente in cui essa consiste».’ Questa affermazione del primato ontologico che
risulta interpretabile nel pensiero rosminiano ¢ il filo conduttore di tutta la prima parte dello
scritto di Manferdini, sembra anzi poter essere letta quasi un’esigenza di dimostrare tale primato
da parte dell’autrice, quasi a voler liberare I'orizzonte interpretativo rosminiano di qualsiasi re-
siduo gnoseologico, a vantaggio di un’interpretazione ontologica. Anche nel momento in cui si
parla del sintesismo, Manferdini accentua tale distacco dalla prospettiva gnoseologista e infatti
sostiene che:

Quello che Rosmini respinge radicalmente & la concezione di una mente che sia tale indipendente-
mente dall’essere e che si definisca come vuota capacita soggettiva di adeguamento all’essere. Il dualismo
gnoseologico e rappresentativo si supera ove si affermi, come fa Rosmini, che 1’essere ¢ il fondamento
costitutivo e il principio formale della mente: per cui tra I'essere oggettivo e la mente vi & un sintesismo
o0 un nesso ontologico originario.®

Tale prospettiva ermenuetica che Manferdini vuole aprire risulta in effetti in continuita
con la scuola e I'orientamento da cui la stessa filosofa deriva, cosi anche il pensiero rosminiano,
gia messo in continuita con quello di Agostino, risulta in linea di continuita anche con quell’oriz-
zonte del coscienzialismo a cui Manferdini evidentemente si sente vicina. Cosi ecco che, una volta
allontanato il metro gnoseologico per la comprensione di Rosmini, si affaccia un riscontro di
similarita con l'indirizzo coscienziale del pensare. L’orizzonte aperto da Rosmini con il concetto
di intuizione riesce a far stabilire una continuita abbastanza evidente con una matrice ontologica
del pensare e appare significativo che Manferdini voglia tradurre questa volonta di superare lo
scientismo, che di per sé & palese in Rosmini, con un atto che riconduce la sfera del conoscere ad
un’attivita dello spirito piu alta. Manferdini si pronuncia in una proposta interpretativa che cer-
tamente appare stimolante per la riflessione, cosi infatti scrive la filosofa bolognese: «Se il cono-
scere & un atto di coscienza in cui si esplicita I’ente intellettivo e razionale, bisognera, in forza
della prospettiva ontologica, dichiarare la essenziale appartenenza del conoscere all’essere».” Si
traspone cosl il luogo del conoscere nella coscienza, ecco allora che appare il coscienzialismo che
fa da sfondo ad una tale interpretazione. Questa comprensione rosminiana attuata da Manferdini
poggia le sue fondamenta in quella che viene denominata un’ontologia del conoscere, infatti
viene ravvisato come in Rosmini il rischio di un nuovo dualismo tra soggetto conoscente e og-
getto conosciuto sia fugato proprio in virtl di un nesso di partecipazione tra il soggetto che
svolge 'attivita cognitiva e ’oggetto che non appare come una mera passivita. Infatti soggetto e
oggetto sono concretati nella medesima realta di cui partecipano, di cui sono evenienze e di cui
'oggetto conosciuto e anche fondamento; cio che giunge a certificare I’annullamento di qualsiasi
rischio di fusione della prospettiva del soggetto e dell’oggetto & proprio I'intuizione, la quale

>1vi, pp. 43 - 44.
¢Ivi, p. 47.

7 1vi, p. 60.

ISSN 2385-216X



138 | MARTINO B0zZA

sancisce insieme la differenza tra I’essere ideale e il soggetto reale, ma, allo stesso tempo, garan-
tisce che entrambi siano compresi in una prospettiva di partecipazione; infatti Manferdini legge
’azione dell’intuito come una vera e propria partecipazione ontologica tra soggetto e oggetto
che non attua un’identificazione ma piuttosto riesce a stabilire quella che viene chiamata «una
congiunzione di presenza».® Questa certezza di un orizzonte in cui non si scorge la dualita, ma al
contrario la partecipazione, fa giungere Manferdini ad affermare che dunque tale comune luogo
in cui essere e soggetto si trovano collegati, ma non indistintamente uniti, possa essere solo
quello della coscienza. Questo senso di unione, di comunanza primigenia che emerge da questa
interpretazione di Rosmini, viene a piu riprese ribadito da Manferdini, alcuni passaggi in parti-
colare sembrano molto espliciti:

Si potrebbe anche dire che I'atto dell’intuito ha due versanti o aspetti complementari: dalla parte
dell’essere esso coincide con 'automanifestazione che ne costituisce la presenzialita della mente; dalla
parte del soggetto esso coincide con quel “senso spirituale” di ricezione, che la facolta d’intuire I’essere
comporta. Rosmini parla di due atti, ma si potrebbe meglio parlare di due aspetti del medesimo atto che
comporta a parte objecti la non passivita, ovvero lo stato impassivo della pura presenzialita o dell’evidenza
dell’essere, mentre a parte subjecti comporta il carattere di recettivita che I'intuizione postula in quel sin-
golare sentimento sostanziale che per Rosmini e lo spirito, o anima.’

La lunga citazione rende bene l'idea di appartenenza del soggetto ad una sfera piu alta,
appunto a quel fondamento che a poco a poco conosce, anche se non riesce mai a disvelare com-
pletamente I’essere nella sua completezza,; il riferimento finale allo spirito, o anima, riesce a tra-
smettere tutta questa attenzione che anche Rosmini riserva, pur non citandola in maniera di-
retta, alla coscienza. Manferdini insiste lungamente su tale punto e spiega perché possa essere
proprio corretto parlare di coscienzialismo per quanto concerne il pensiero del Roveretano: «Si
chiarisce cosi ancora meglio il significato “coscienzialistico” dell’oggettivita dell’essere, in
quanto essa ¢ la relazione che ’essere ha con una mente, e che si esprime nella legge secondo la
quale il pensiero &, per sua natura, fondato e criteriato dall’oggetto».' E ancora, le parole dell’ac-
cademica bolognese riportano alla matrice coscienziale del pensiero quando commentano dei
passaggi della Teosofia rosminiana cogliendo la congiunzione della mente all’essere che le sta a
fondamento: «...la mente - si potrebbe dire - non tanto pensa I’essere , bensi pensa nell’essere
che le & costitutivamente presente nell’intuito primo: e pensando, inscrive tutte le entita che
sono termini dei suoi atti di pensiero nel “contenente massimo”, cioé entro I’orbita onnicirco-
scrivente dell’esserex».' In definitiva, tutta la prima parte di questa opera che Manferdini svi-
luppa sull’interpretazione del pensiero rosminiano verte su uno sforzo di comprensione che sap-
pia valorizzare I'aspetto coscienziale che si puo cogliere nel percorso di pensiero di Rosmini;

5 1vi, p. 62.
°1vi, p. 50.
0 1vi, p. 53.

U Ivi, p. 65.

ISSN 2385-216X



TINA MANFERDINI | 139

chiaramente, in tale linea interpretativa, la Teosofia risulta come 1'opera preminente, che possa
riuscire ad evidenziare meglio un tale modo di approcciarsi alla concretezza del reale intesa a
livello coscienziale. Si nota infatti come dalle parole di Manferdini traspaia un grande apprezza-
mento per ’opera rosminiana in questione, che certamente perd non esaurisce i suoi contenuti
in questa constatazione dell’orizzonte coscienziale che si apre. La filosofa bolognese coglie pro-
prio a partire dalla Teosofia la presenza di quegli elementi ascetici del pensiero rosminiano che
lo farebbero appunto stare ancora pit vicino all’indirizzo coscienziale della scuola neo-bonaven-
turiana. In questa operazione di interpretazione ascetica del pensiero rosminiano, tuttavia Man-
ferdini appare meno decisa nelle enunciazioni rispetto a quanto non riesca a fare a proposito
dell’indirizzo ontologico e coscienziale che sa leggere in Rosmini, forse conscia di come si possa
trattare di un’interpretazione ancor piu libera del pensiero Rosminiano. Cosi, va detto, Manfer-
dini cerca anche altre vie per dimostrare questo taglio ascetico che vede nel pensiero rosminiano,
non limitandosi quindi solo alla considerazione della Teosofia, ma approfondendo il confronto
anche con altri testi rosminiani negli altri saggi che scrive sempre a proposito del pensiero del
Roveretano. La matrice ascetica del pensiero di Rosmini, per Manferdini, emerge in realta gia
nella Teosofia, quando viene a darsi quello che viene dichiarato da Rosmini come il primato della
teosofia rispetto alla filosofia. Andando ancora a sottolineare il filo rosso che lega Agostino e
Rosmini, scrive infatti Manferdini in proposito che:

Si dimostra percio ancora una volta che il criterio di verita fondamentale e quello ontologico; e
forse sarebbe piu corretto dire addirittura “teosofico”, proponendo una precisazione tutt’altro che su-
perflua agli effetti del nostro discorso. Infatti la teosofia € piti comprensiva della ontologia, perché include
in sé anche la considerazione propriamente teologica; il che significa che I’essere del teosofo & arricchito
di quella peculiare prospettiva che la riflessione guadagna quando entra nella dimensione specificamente
teologica. Dice in proposito Rosmini che I'ontologia e la teologia hanno per loro comune materia I’essere,
e sono pertanto entrambe delle “teorie dell’essere”: solo che 'ontologia ¢ la teoria dell’essere comune, la
teologia ¢ la teoria dell’essere proprio, cioé Dio stesso; e la prima dipende in certo senso dalla seconda.'

1l passaggio risulta certamente significativo perché nel momento in cui si dischiude la pro-
spettiva del divino, quell’indeterminatezza dell’essere ideale viene meno e la persona viene a
trovarsi concretamente di fronte alla possibilita della realizzazione, come se 'attesa escatologica
che non viene mai soddisfatta appieno dalla filosofia, nella teosofia possa trovare un compi-
mento. Tale concreta sfera dell’autenticita & aperta pero solo da una prospettiva che & quella del
divino. Manferdini sottolinea come in Rosmini non vi sia la dichiarazione di una piena comple-
tezza dell’ordine naturale umano come del resto non vi € una totale completezza, per le capacita
umane di comprensione, nell’ordine ideale divino, ma quest’ultimo, pur rimanendo indefinito,
poiché Dio stesso all’occhio dell’'uomo non puo assumere contorni nitidi, indica la via della com-
piutezza per I'uomo. Manferdini vede cosi in Rosmini il tratteggiarsi di una mens che sia consi-
derata capax Dei perché «cio & possibile per il fatto che il primo atto dell’intelligenza appartiene

21vi, pp. 142 - 143.

ISSN 2385-216X



140 | MARTINO B0zzZA

per sua natura al pensare assoluto: e questo atto, che si mantiene sempre vivo, alimenta dall’in-
terno, stimola e accompagna tutti gli altri atti di pensiero».” Ancora, si coglie bene quale sia il
motivo di questo primato ontologico: & la questione del principio, dell’istanza prima che regge
ed é fondamento della realta ed anche del pensiero; questo incipit attraverso la sfera del divino
non ha pit solo una consistenza ideale, ma diviene reale, concreto. Tale concretezza & data dalla
presenza, e si tratta di una presenza ben precisa: si tratta del divino che € nel mondo dell’'uomo,
che si coglie, prima, come valore morale e come sentimento, poi invece come vero e proprio
dono, quella caritas che si fa azione concreta, dono, immersione empatica nella vita dell’altro: in
questo consiste la presenza viva del divino nella vita dell'uomo. Questo appare davvero come il
punto di grande originalita che Manferdini coglie nel pensiero rosminiano, facendone emergere,
soprattutto in altri testi, la significativa continuita rispetto alla vita del Roveretano, che appare
proprio come colui che fa di un pensiero, che pone la carita a suo basamento, il fondamento di
una reale esistenza. Manferdini scorge questo afflato caritativo, sia di vita che di pensiero,
quando presenta la dottrina della inoggettivazione rosminiana trattata nella Teosofia; per la filo-
sofa bolognese tale dottrina «...e, generalmente parlando, ’atto con cui il soggetto trasporta se
stesso in un’altra entita, ma solo in quanto essa & contenuta nell’essere oggettivo; quindi I'inog-
gettivazione & sempre, fondamentalmente, un inserimento dell’io nell’essere dell’oggetto, come
la parola stessa indica».* Questa dottrina, della quale Manferdini & conscia di come occupi uno
spazio esiguo nell’opera rosminiana, assume pero un ruolo chiave per la comprensione ascetica
di Rosmini, vi & infatti il chiaro rimando all’alterita, questo ¢ cio che Manferdini vuole sottoli-
neare: I'uscita da sé per entrare in relazione in maniera autentica nell’altro puo avvenire solo
con uno sforzo caritativo, quindi extrarazionale. Tale azione implica che 'uomo compia un de-
ciso slancio verso Dio, I'unica forza in grado di far muovere 1'uomo verso il diventare egli stesso
carita, altrimenti sarebbe uno sforzo impossibile per I'uomo, senza questa uscita da sé non po-
trebbe mai essere in grado di giungere all’amore reale, all’Tamore che si dona, le parole di Man-
ferdini in proposito risultano particolarmente significative:

In questo atto di partecipazione amorosa, cioé in quanto sperimenta in sé qualcosa dell’amore
eterno, I'io conosce e intende sperimentalmente, cioé mediante un sentimento intellettivo e al tempo
stesso morale, quella divina soggettivita che & mistero incomprensibile per la ragione naturale. [...] Si
aggiunga inoltre che 'inoggettivazione soprannaturale raggiunge il suo vertice di concretezza quando si
attua nella persona divina del Verbo, che nella realta umana si chiamo Gesu Cristo, e che stabilisce la
possibilita di un diretto congiungimento dell'uomo con Dio."

Ecco dunque il legame con I'ascetica che Manferdini non pud fare a meno di cogliere. E
nella carita, che lo stesso Rosmini ha messo a fondamento della propria esistenza, che si concreta
quello sforzo di amore disinteressato e gratuito che 'uomo da solo non potrebbe compiere e che
solo lo slancio verso I’assoluto puo realizzare, attraverso la presenza mediatrice di un Dio che si

B1vi, p. 153.
“1vi, p. 162.

> 1vi, pp. 169 - 170.

ISSN 2385-216X



TINA MANFERDINI | 141

fa uomo: il Cristo dunque. Questo motivo ascetico del pensiero rosminiano viene di nuovo perse-
guito da Manferdini anche negli altri saggi che dedica a Rosmini, soprattutto in Teologia e ascesi
in Rosmini si nota il tentativo di Manferdini di ampliare I’orizzonte di riferimento con I'analisi di
ulteriori testi rosminiani. In questo scritto in particolare i riferimenti vertono soprattutto sul
volumetto Massime di perfezione cristiana. Cio che subito si nota € come Rosmini venga definito fin
dalle prime pagine come un asceta e la sua filosofia venga caratterizzata come un’onto-teologia,
in secondo luogo, in continuita con quanto precedentemente affermato, viene sottolineata la
prospettiva cristocentrica che viene riscontrata nel pensiero rosminiano; questo appare un
punto fondamentale perché una visione ascetica necessita assolutamente della figura centrale
del Cristo quale presenza mediatrice che permette I’avvicinamento di uomo e Dio. Questa cen-
tralita del Cristo appare il motivo principale degli altri scritti di Manferdini su Rosmini che
nell’ottica dalla lettura ascetica, che qui si sta presentando, appaiono significativi. Infatti la di-
mensione del sacrificio, che appare un punto sempre presente in Rosmini, assume la possibilita
della reale attuazione solo se si accetta la mediazione del Cristo, Egli & il vero portatore della
carita nel mondo: «La carita, comparsa sulla terra con I'avvento dell’'Uomo-Dio, si propaga rapi-
damente a tanti altri uomini puri di cuore, che si incorporano a Cristo realizzando la Chiesa da
Lui voluta e istituita, come corpo mistico di cui Egli e il Capo»,'® 0 ancora si legge nel saggio in
questione: «La carita di Cristo, come amore discendente dalla divina trinita, costituisce e ali-
menta la pit perfetta giustizia del cristiano che ne riceve il dono tramite lo Spirito Santo»."” Allo
stesso modo questo tema centrale dell’opera redentrice di Cristo si esplicita anche in un altro
saggio che Manferdini dedica a Rosmini, Rosmini filosofo della religione, ed anche in questo caso,
con riferimento questa volta prevalentemente all’Antropologia soprannaturale, viene ad eviden-
ziarsi questa attenzione per la cristologia rosminiana, si legge infatti: «La base della religione
soprannaturale € in quella che San Paolo chiama uomo interiore, seguendo la predicazione di
Cristo secondo cui il Regno di Dio non al di fuori, in qualche luogo esterno, ma nell’interiorita
dell’anima e dello spirito dell'uomon,"® o ancora, rispetto a tale contenuto, scrive sempre Man-
ferdini: «... il nuovo sentimento sostanziale prodotto dall’azione di Dio sull’essenza dell’anima
equivale ad un incremento qualitativo e quantitativo dell’anima stessa, che viene cosi abilitata
alle opere della vera caritd»." E chiara cosi la lettura che Manferdini dona del Rosmini asceta, si
cerca di cogliere come I'impostazione filosofica che emerge sia molto vicina a quella della scuola
da dove la stessa accademica bolognese proviene: si guarda alla realta senza ridurla al semplice
atto del pensare, ma in quella realta si scorge una profondita mai riducibile che chiama 'uomo a
carpire il senso; tale valore ontico non si coglie in luoghi inusitati ed elitari di pensiero, ma in un
dimensione che invece risulta quella propria della concretezza, la dimensione dell’amore che

16 T. MANFERDINI, Teologia e ascesi in Rosmini, in EAD., Essere e verita in Rosmini, cit., p. 299.
Y 1vi, p. 288.

8 T. MANFERDINI, Rosmini filosofo della religione, in EAD., Essere e veritd in Rosmini, cit., pp. 234-

234.

© Ivi, p. 236.

ISSN 2385-216X



142 | MARTINO B0zzZA

diviene carita. E per giungere ad una tale dimensione occorre che 'uomo sappia elevarsi oltre se
stesso attraverso I'unica presenza che rende testimonianza concreta della prossimita dell’asso-
luto nel mondo dell'uomo: il Cristo.

martinobozza@hotmail.com

(Universita degli Studi di Trento)

ISSN 2385-216X


mailto:martinobozza@hotmail.com

f

«Investigare nelle pitt antiche e scarse memorie che ci pervennero le tracce della
separazione [tra U'essere puro e la vita], notare i passi co’ quali ella andd completandosi,
indicare le due dottrine la mitica e popolare, e la filosofica a cui diede origine, fissare i
caratteri dell’'una e dell’altra, seguire entrambi ne’ loro svolgimenti e nelle loro vicende fino
alla venuta di Gesu Cristo, ecco il filo che solo pud indicare la via nel gran labirinto delle
opinioni e pratiche religiose invalse nel mondo prima di Cristo». Cosi, com’¢ noto, Antonio
Rosmini descrive, in Del divino nella natura, la via, ovvero il ‘metodo’, per affrontare la
questione della diversita delle opzioni religiose. Una prospettiva ‘cristocentrica’, quella
proposta dal filosofo roveretano, che, ovviamente, ¢ destinata a imbattersi anche in dissensi
e aporie a mano a mano che il fenomeno del pluralismo religioso - che riguarda non solo la
crescente varieta delle appartenenze confessionali, ma anche il diffondersi delle non
appartenenze o delle appartenenze a bassa soglia, genericamente riconducibili alla categoria
della ‘secolarizzazione’ - si espande e affina. In tale contesto, sono componibili, e se si in quali
termini, i dissensi, le discordie, le diversita? E possibile, e se si come, conciliare varieta delle
opzioni e ricerca della verita? Il dialogo tra persone religiose pud essere una tale via di
composizione e conciliazione o ¢ destinato a naufragare di fronte a difficolta insormontabili?
Una tolleranza reciproca, attiva e pensosa pud proporsi come ipotesi etica e politica reale o ¢
destinata a rimanere una prospettiva meramente utopica? Ne ha discusso, nel 2019, il
Convegno della Associazione Italiana di Filosofia della Religione, tenutosi presso I'Universita
di Genova. A due anni di distanza dal Convegno, si offrono qui alle nostre lettrici e ai nostri
lettori, opportunamente integrati anche con apporti originali, alcuni dei contributi
presentati a quel convegno, nella convinzione che il focus sul rapporto tra dialogo

interreligioso e pace tra i popoli debba restare, sempre e ancora, necessariamente aperto.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 145-155 J

ROBERTO CELADA BALLANTI

NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI
INTERRELIGIOSI IMMAGINARI.
DAL DE PACE FIDEI DI NICCOLO CUSANO AL
COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES DI JEAN BODIN

IN THE MIRROR OF IMAGINARY INTERRELIGIOUS DIALOGUES.
FROM NICCOLO CUSANO’S DE PACE FIDEI
TO JEAN BODIN’S COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES.

The essay proposes an analysis of Niccolo Cusano’s De pace fidei, highlighting the presence
in it of the relationship between the universality of the “una religio” and the peculiarity of
the “varietas rituum”, according to a dialectic which seeks to keep them in balance. During
the analysis, it is revealed that “una religio” is not simply Christianity in the ecclesiastical
and orthodox sense, but a universal and rational religion which is able to embrace the plu-
rality of religions without identifying with any one of them. The second part of the essay is
focused on Jean Bodin’s Colloquium heptaplomeres, highlighting the process of seculari-
zation that took place after Cusano’s work.

I. SU ALCUNI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI

Due colloqui interreligiosi, entrambi immaginari e separati dai centoquarant’anni cruciali
della moderna storia politico-religiosa europea, inanellano idealmente il terminus a quo e il termi-
nus ad quem della coordinata che si assume qui a oggetto di analisi. Il primo si svolge nella sfera
celeste ed e rappresentato dal De pace fidei di Niccold Cusano, mentre il secondo ha sede a Vene-
zia, nella casa di un dotto patrizio, Paolo Coroneo, ed ¢é illustrato nel Colloquium Heptaplomeres di
Jean Bodin, opera risalente agli anni 1593-96.

Tra il 1453, I'anno che segna I’evento che spinse Cusano a comporre il trattato suddetto, la
caduta di Costantinopoli per mano di Maometto II, e il 1593, cui € legata la conversione di Enrico
IV al cattolicesimo e I'inizio della pacificazione che portera la Francia all’Editto di Nantes (1598),

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | ROBERTO CELADA BALLANTI

stanno dunque, come sospesi fuori del tempo dove giunge solo ’eco lontana del fragore delle
armi, quei due luoghi dell’anima: il cielo, o «caelum rationis»' dove, in presenza del Verbo, degli
angeli, di Pietro e Paolo, si svolge il dialogo interreligioso cusaniano, in attesa di riunire a Geru-
salemme i rappresentanti delle nazioni al fine di fondare sull’'una religio la pace perpetua tra le
genti; e Venezia, avvertita da Bodin come luogo di liberta istituzionale e di tolleranza - pil idea-
lizzato che reale, in realta, solo se si pensa che, in quegli stessi anni, nel palazzo di un altro pa-
trizio veneziano, il Mocenigo, prendeva avvio la tragedia di Giordano Bruno - e, in questa citta,
la casa di Coroneo, che ospita 'amabile conversazione tra sette esponenti di fedi religiose, quasi
a creare un cenacolo segnato dai tratti dell’'utopia rinascimentale, microcosmo in cui si rispec-
chia 'armonia universale.

Ma tra quei due topoi stanno, anche, i centoquarant’anni cruciali della storia religiosa mo-
derna europea. Tra la caduta di Costantinopoli e la guerra di religione che scoppia in Francia
nella seconda meta del Cinquecento, di cui 'opera di Bodin riflette gli esiti, si puo ben dire che
la cultura europea scopra, ed & scoperta perturbante, il problema del plurale religioso, della con-
vivenza tra fedi e religioni diverse.

Perturbante, ¢ lecito dire, € quell’avvertimento - I'avvertimento del Due, del Duale -perché
irrompe attraverso la forma di contesa pit ardua e folle, la guerra: come scontro tra religioni e
civilta nel caso del 1453, come scontro confessionale che succede alla Riforma protestante, nel
caso della guerra civile francese. Questa precede la Guerra dei Trent’anni (1618-1648), che si chiu-
dera con la pace di Westfalia la quale, nel riprendere il principio del «cuius regio, eius religio»,
sigillera la fine senza ritorno dell’'unita confessionale europea.

Ora, improvvisamente proiettata in una condizione plurale, alla cultura europea mancano
le categorie per affrontarla e pensarla. La modernita viene presa da cio che con Pietro Piovani si
potrebbe definire «incubo della “polverizzazione”».* La coscienza moderna si imbatte in un plu-
ralismo non pacifico ma conflittuale, a cui mancano le categorie per pensarsi. Manca una gram-
matica della convivenza, una sintassi del plurale, come se quella coscienza non fosse dotata di un
logos idoneo a pensare e a nominare il proprio dramma.

Se tale ¢ il quadro, si potrebbe dire che i due dialoghi interreligiosi qui fatti oggetto di ana-
lisi rappresentano, a mio avviso, uno specchio ustorio entro cui si vedono, come focalizzati in
una luce tersa, gli effetti di quell’angoscia del Due e insieme i germinali sforzi di padroneggiarla
concettualmente.

!L’espressione ricorre verso la fine del De pace fidei: «Conclusa est igitur in caelo rationis
concordia religionum modo quo praemittitur» (NICOLAI DE CUSA Opera omnia, iussu et auctoritate
Academiae Litterarum Heidelbergensis ad codicum fidem edita, VII, De pace fidei cum Epistula ad
Ioannem de Segobia, edd. R. Klibansky et H. Bascour, In aedibus Felicis Meiner, Hamburgi 1959, p.
62). Sulla difficolta di interpretare e tradurre I’espressione cusaniana «in caelo rationis» cfr. le
osservazioni di M. Merlo in N. CUsANO, Congetture di pace. Scritti irenici, a cura di M. Merlo, Edizioni

del Cerro, Tirrenia (Pi) 2003, p. 54, nota n. 43.

2P. PIOVANI, Giusnaturalismo ed etica moderna, nuova ed. a cura di F. TESSITORE, Liguori, Napoli

2000, p. 86.

ISSN 2385-216X



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI | 147

II.

1453, N1cCoLO CUSANO, IL DE PACE FIDEI E IL DE VISIONE DEI

Vengo allora, in questo risalimento all’alba del moderno, a dire qualcosa di piu specifico su
Cusano, soffermandomi su due trattati scritti nel 1453, ossia il De visione Dei e il De pace fidei.

Ci sono molti buoni motivi per considerare il 1453 come un crocevia epocale e una delle
date inaugurali del moderno, forse, addirittura, nella nebulosa delle date indicabili, quella deter-
minante: a Occidente, in quell’anno, giungeva a conclusione la guerra dei Cent’anni, I'intermina-
bile, logorante conflitto che aveva visto opporsi a piu riprese, dal 1337, Inghilterra e Francia.
L’eta delle nazioni e dei sentimenti nazionali rivali era cosi iniziata. A Oriente, il 29 maggio di
quell’anno, come ho gia ricordato, dopo poco meno di due mesi di assedio, i Turchi entravano a
Costantinopoli, e Maometto II poteva ringraziare Allah, il Dio vittorioso, nella basilica di Santa
Sofia, mentre I'ultimo imperatore bizantino, Costantino XI, moriva durante la difesa della citta.
L’orrore che il racconto delle atrocita commesse nella conquista dell’antica capitale imperiale
suscito in Occidente (si pensi alle celebri testimonianze di Isidoro di Kiev o di Niccold Barbaro)
fu enorme.’ L’espansione turca nei Balcani era una realta vicina con cui I’Europa cristiana, con
terrore, si accorse di dovere fare i conti. L’alba del moderno, si potrebbe dire, assiste a un vero e
proprio scontro di civilta.

Ora, in quell’anno drammatico e memorabile, Cusano, a quel tempo vescovo di Bressanone,
divenuto tale nel 1450, scrisse, nell’arco di due mesi, tra il settembre e I'ottobre, due trattati
fondamentali: il De visione Dei e il De pace fidei. A intrecciarli non é solo la prossimita cronologica.
Entrambi, in realta, schiudono una scena in cui i punti cardinali del mondo cosi agitati da con-
trasti politici e da scontri religiosi potevano ricomporsi in unita, in cui Oriente e Occidente po-
tevano adunarsi sotto lo sguardo di Dio.

Cosi, tanto il «teatro celeste»* del De pace fidei, dove i rappresentanti delle nazioni si levano,
uno dopo laltro, al cospetto del Verbo per riconoscere, in una pedagogia religiosa, il presupposto
che lilega all’'unica e inviolabile religione, quanto la «liturgia matematica»’ allestita nel De visione
Dei, nella quale i monaci, in una sorta di esperimento ottico che aiutasse a entrare nella teologia
mistica, «nella santissima tenebra», sono invitati a fissare una icona Dei, un volto appeso a una
parete, spostandosi di fronte a esso e continuando a guardarlo, hanno al loro centro 'occhio di

*Cfr. i documenti riportati nella Praefatio editorum in NicoLAI DE CUSA Opera omnia, VII, De
pace fidei, cit., pp. IX ss. Si veda, inoltre, La caduta di Costantinopoli, a cura di A. PERTUSI, Mondadori,
Milano 1976, 2 voll. Cfr. anche C. VasoLl, L’ecumenismo di Niccold da Cusa, in Cusano e Galileo, «Archi-
vio di filosofia», Cedam, Padova 1964, in particolare pp. 9-11. Un’efficace ricostruzione dell’assedio
e degli ultimi giorni di Costantinopoli & quella di R. CROWLEY, 1453. La caduta di Costantinopoli, tr. it.

di F. SABA SARDI, Bruno Mondadori, Milano 2008, in particolare capp. 8 ss.

* M. DE CERTEAU, Nicolas de Cues: le secret d’un regard, in «Traverses», 30-31 (1984), p. 70. 1l
saggio, in forma completa, si legge in M. DE CERTEAU, Fabula mistica II. XVI-XVII secolo, ed. it. a cura

di S. FACIONI, Jaca Book, Milano 2016, pp. 29-88.

>ID., Nicolas de Cues: le secret d’un regard, in «Traverses», 30-31 (1984), p. 78.

ISSN 2385-216X



148 | ROBERTO CELADA BALLANTI

Dio. Icona del Dio che tutto vede, visio videntis, visione del theoros, del Dio vedente, come Cusano
chiama Dio.

D’improvviso, nel semicerchio dei monaci, insieme spettatori e attori di tale liturgia speri-
mentale, subentra lo stupore, dice Cusano, «di come sia possibile che I'immagine guardi contem-
poraneamente tutti e ognuno».° Chi sta a oriente si sorprende guardato allo stesso modo di chi
sta a mezzogiorno o a occidente. Bisogna immaginarsela in tutta la sua bellezza questa sorta di
‘danza’ geometrica dei monaci che, nel loro moto esodale, si spostano da ponente a levante a
mezzogiorno e che, incontrandosi a formare, scrive Michel de Certeau, un «labirinto di sguardi
che si incrociano», una «foresta di occhi»,” si scambiano la meraviglia del sorprendersi accom-
pagnati, ognuno nel proprio pellegrinare lungo tale liturgia itinerante, dall’occhio divino, in-
sieme fisso e onnipervasivo: Deus videns che ci riflette non narcisisticamente come in uno spec-
chio, o come nello sguardo raggelante di Medusa, ma che ci vede, agostinianamente ed eckhar-
tianamente, nel fondo della nostra anima, nel Grund der Seele.

La peregrinatio dei monaci di fronte all’icona Dei, viatores tra ponente, levante e mezzogiorno,
si potrebbe osservare, ¢ il gioco del Due adunato nello sguardo di Dio, luce inattingibile che ag-
gioga la pluralita delle prospettive. E mostra tale unita nel gioco o nella danza delle diverse con-
getture che si intrecciano, si scambiano il posto, si comunicano la meraviglia dell’esser ricom-
prese in quello sguardo che non abbandona. Modello, mi pare, di un pluriprospettivismo che
trovera sviluppo teoretico nella monadologia di Leibniz,® il quale lo riprendera proprio dalla
grande tradizione neoplatonica che da Cusano arriva fino a Bruno.

L’icona, I'immagine sensibile, la pittura, si potrebbe dire, ¢ il punto di giuntura in cui I'ir-
rappresentabilita di Dio si dissemina in una pluralita prospettica di rappresentazioni, in cui
I’eterno infigurabile si offre nella «alterita congetturale» delle singole prospettive. Qui, I'esperi-
mento ottico e la traslazione fisica sono propedeutici a una metanoia, a una torsione del pensiero:
solo iniziando a capovolgere il senso della visione, per cui «io sono per il fatto che tu mi guardi»,’
solo se guardare coincide con I'essere guardati da Dio, levante, ponente, mezzogiorno avrebbero
potuto adunarsi in unita. Solo scoprendo che la nostra visio contracta esiste in quanto ricompresa
nella visio absoluta di Dio - il Volto di tutti i volti -, i poli del mondo, cosi agitati, avrebbero potuto
ritrovare la pace. Quasi, come scrive Werner Beierwaltes, nell’idea cusaniana, la visio absoluta di
Dio si ritagliasse, contraendosi in una sorta di kenosis ottica, nel vedere prospettico dei singoli

¢ N. CusaNo, Trattato sulla visione di Dio, in ID., Opere filosofiche, teologiche e matematiche, a

cura di E. PEROLI, Bompiani, Milano 2017, p. 1027.
7 M. DE CERTEAU, Nicolas de Cues: le secret d’un regard, in «Traverses», 30-31 (1984), p. 74.

8 Ho riflettuto sulle potenzialita “interreligiose” della monadologia leibniziana nel mio re-
cente volume Filosofia del dialogo interreligioso, Morcelliana, Brescia 2020, in particolare pp. 131 sgg.

Nel medesimo volume rinvio altresi al capitolo su Cusano e il De pace fidei, pp. 33-53.

® N. CusaNo, Trattato sulla visione di Dio, in ID., Opere filosofiche, teologiche e matematiche, cit.,

p. 1037.

ISSN 2385-216X



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI | 149

osservatori, specchi che esistono solo nel riflettere, ospitare la luce del Deus videns."® Ombre sca-
vate nel Realmente vedente, visio per umbras, com’e la visione prospettica: la stessa studiata scien-
tificamente dall’arte umanistico-rinascimentale (pensiamo all’Alberti, al Brunelleschi, a Piero
della Francesca).!

L’unita del mondo, il superamento dei conflitti politico-religiosi, I'incontro tra Oriente e
Occidente esigevano, per Cusano, questa conversione del cuore, del pensiero, per cui «vedere» e
«essere visti» omnino convertuntur. L'icona rende visibile il fondamento invisibile della pace, ossia
'universale come simultaneita percettiva dell’infinita varieta, come armonia di distinti.

Ma assecondare tale conversio e insieme abbandonarsi allo spaesamento nascente da quello
stupore, origine del processo del pensiero, equivale pero a congedarsi dalla ratio discorsiva fon-
data su distinzioni e opposizioni e a entrare nella caligine della docta ignorantia, nel mare infinito
della coincidentia oppositorum, varcando il «muro del paradiso», immagine presente nel De visione
Dei,"” custodito da un angelo, lo stesso che all’inizio del De pace fidei reca all’Onnipotente il gemito
degli oppressi a causa della religione e che veglia sul concilio dei saggi convocati in cielo.

A voler assecondare questa anomala topica, & su questa stessa porta, sul «muro del para-
diso» dove naufraga ogni concetto, che si celebra anche il concilio del De pace fidei disposto, &
lecito immaginare, a semicerchio analogamente ai monaci del De visione Dei. Anche in esso, al

10 Cfr. W. BEIERWALTES, Visio absoluta. Riflessione assoluta in Cusano, in Ip., Identita e differenza,

tr. it. di S. SAINI, Vita e Pensiero, Milano 1989, in particolare pp. 177 sgg.

' Di Piero della Francesca in particolare, poniamo mente alla Flagellazione, uno dei quadri
piu enigmatici della storia della pittura, ma anche un vero manifesto teorico dell’arte della pro-
spettiva moderna che, tra I’altro, contiene con ogni probabilita il riferimento alla presa di Costan-
tinopoli, come attesta il Cristo flagellato, il corpo cristico della Chiesa d’Oriente martirizzata dai
turchi, oltre al probabile riferimento al Concilio di Ferrara-Firenze del 1438-39: quel concilio di
cui, oltre a Cusano, fu protagonista Bessarione, arcivescovo di Nicea e cardinale fautore della riu-
nione delle due Chiese, bizantina e romano-cattolica, probabilmente effigiato nel conciliabolo rap-
presentato dai tre personaggi nel proscenio del quadro. Sul tema rivio solo a S. RONCHEY, L’enigma
di Piero. L’ultimo bizantino e la crociata fantasma nella rivelazione di un grande quadro, Rizzoli, Milano

2017°.

25 tratta di un’immagine contenuta nel De visione Dei, composto nel 1453: «E ho scoperto
un luogo nel quale sara possibile trovarti in maniera rivelata [senza veli], un luogo cinto dalla
coincidenza dei contraddittori, ed & questo [ossia, la coincidenza dei contraddittori] il muro del
paradiso, nel quale tu abiti, la cui porta é custodita dallo spirito piu alto della ragione, che bisogna
vincere se si vuole che I’ingresso si apra. Tu, pertanto, potrai essere visto al di la della coincidenza
dei contraddittori, ma mai al di qua» (Trattato sulla visione di Dio, in ID., Opere filosofiche, teologiche
e matematiche, cit., p. 1065). A questa immagine & ispirato il volume dialogico di R. CELADA BALLANTI
- M. VANNINI, Il muro del paradiso. Dialoghi sulla religione per il terzo millennio, Lorenzo de’ Medici

Press, Firenze 2017.

ISSN 2385-216X



150 | ROBERTO CELADA BALLANTI

cospetto del Verbo di Dio, gli «amanti della sapienza» convenuti sono chiamati, nel loro guar-
dare, dialogare, a costituirsi come una comunita di visione, a sorprendersi, nel convergere degli
sguardi verso 'Unico, guardati, uditi, avvolti da una Presenza che chiama e aduna in sé tutti i
distinti.

Qui, in questo celeste concilio, essi cercheranno, sotto la guida di Dio, del Verbo, dei santi,
religio una in rituum varietate. Ma occorre, in questo consesso di ricercanti che 'angulus oculi di
ciascuno ospiti la verita, le faccia spazio, assumendola «in religionem manifestam», come gia
viene adorata implicitamente in tutti i riti. Occorre cioé che la visio contracta, prospettica, si al-
larghi a ospitare in sé la veritas. Di qui prende le mosse quella «dialettica della presupposizione»,
per usare un’espressione di Bruno Decker,” che costituisce il nucleo della maieutica religiosa
messa in opera nel De pace fidei: esplicitare la fides implicita equivale ad avviare un’autocompren-
sione, un’ermeneutica delle varie religioni come distinti recanti in sé la verita che lega, il Logos
che complica in sé tutti i logoi, tutte le forme.

Ma di cosa si sostanzia la verita ‘presupposta’ e capace di realizzare quel legame universale
che le singole congetture non attingono? Nessun dubbio che si tratti di un monoteismo trinitario
e cristologico. E nondimeno essenziale comprendere che esso abita la regione impervia della
coincidentia oppositorum, sporge al di 1a del «muro del paradiso», sta all'interno dei «cancelli» del
paradiso di cui parla il De visione Dei, dove i nomi svaporano, i concetti sono congedati e dove,
come ¢ stato bene scritto,

il cristianesimo infinitamente assunto porta al trascendimento ammutolito di se stesso, introdu-
cendo in un mistero che proprio perché infinito non ha punti di approdo definitivi, luoghi di compren-
sione, figure o immagini esaustive."

Solo nell'infinito asintotico della coincidentia oppositorum, che sfugge alla dicibilita dogma-
tica e alla rappresentabilita entro i confini di una Chiesa, o nella trascendenza in cui ha luogo
quel concilio celeste, c’é la pace, mentre nel finito sorgono i contrasti. Benché indispensabili a
una mente finita, nessuna figura, nessun rito, nessun nome dicono adeguatamente Dio. Imma-
gine, icona, discorso, se sono autentici, ci accompagnano fino alle soglie di quei cancelli, oltre i

3 Cfr. B. DECKER, Nikolaus von Cues und der Friede unter den Religionen, in Humanismus, Mystik
und Kunst in der Welt des Mittelalters, hrsg. von J. KocH, E.J. BRILL, Leiden-Kdln 1953, p. 119. Sul De
pace fidei e sul tema della pace tra le religioni, di particolare rilievo & il volume della collana
«Mitteilungen und Forschungsbeitridge der Cusanus-Gesellschaft», 16, Der Friede unter den Religio-
nen nach Nikolaus von Kues. Akten des Symposions in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982, hrsg. von
R. Haubst, Matthias-Griinevald-Verlag, Mainz 1984. Inoltre, mi limito qui a ricordare: M. SEIDL-
MAYER, «Una religio in rituum varietate». Zur Religionsauffassung des Nikolaus von Cues, in «Archiv fiir
Kulturgeschichte», xxxvi (1954), pp. 145-207; C. VAsOLI, L’ecumenismo di Niccold da Cusa, in «Archivio

di Filosofia», cit., pp. 9-51.

1 G. LETTIERI, Nicola da Cusa e I'ambiguita della rivelazione, in In Spirito e Verita. Letture di Gio-

vanni 4,23-24, a cura di P.C. Borl, EDB, Bologna 1996, p. 100.

ISSN 2385-216X



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI | 151

quali abita I'Infigurabile, I'lrrappresentabile. Tutte le religioni, tutti i riti, in cid sono uniti:
nell’essere tutti rivolti a un’assenza, ospitata come lacuna infinita. Tutte le religioni guardano
laggil, a una Patria assente, scavata, ritagliata in ciascun distinto dall’Irrappresentabile, dall'In-
figurabile.

Le perfezioni di ciascun rito rinviano a una perfezione infinita, di cui sono specchio piti o
meno riflettente, pitt 0 meno ospitante. L'unita accecante, abbagliante, dei contrari nel Deus ab-
sconditus, si flette e si sfrangia nelle molteplici visioni del Dio ai livelli piti bassi e imperfetti della
varietas rituum. Non c’é equipollenza assiologica in questa varietas, ma gerarchia di perfezione a
partire dalla capienza ricettiva di ciascuna fede. La pace religiosa degli Umanisti, da Cusano a
Pico, non € reductio ad unum dove si spengono le differenze ma concordia discors che ha al suo
centro lo spazio razionale della prospettiva, grande idea umanistica, in cui i distinti appaiono in
tutta la loro forza ma armonizzati nel loro convergere o conspirare verso un centro.

E se, per Cusano, una maggiore perfezione il cristianesimo presenta rispetto alle altre reli-
gioni non &, come scrive Massimo Cacciari,” per il disvelamento, per I'Offenbarung, per il rivelarsi
pieno in esso della verita, ma per la superiore disponibilita che i suoi misteri presentano a tra-
scendersi verso I'ignotum, a ospitare in sé una veritas che & semper indaganda, a ospitare quel Dio
che, come dice il Cristiano al Gentile nel dialogo sul Deus absconditus, pud essere adorato in quanto
sconosciuto."

Quasi il destino kenotico di Cristo in Croce trascinasse nell’annichilimento i segni, i nomi, i
concetti da Lui stesso nati, chiamati a morire per portare frutto, per trasfigurarsi in nuova uni-
versalita. La kenosis si fa kenosis di ogni cifra, annientamento di ogni nome di Dio, naufragio di
ogni religione come rappresentazione adeguata di Dio. Tutto questo sta in quella icona Dei, & leg-
gibile in quel volto.

E in questo perdere il terreno sicuro delle solidificazioni dogmatiche, teologiche, che il cri-
stianesimo si allarga a ricomprendere, ad abbracciare tutte le fedi. Quasi Cusano gli conferisse
una nuova investitura: quella di farsi medium dell’armonia vicendevole tra le fedi, di mostrarsi
come la ratio della loro convivenza e unita.

Ma c’e dell’altro in quest’opera straordinaria, oltre a questo allargamento filosofico-teolo-
gico-mistico del cristianesimo e della stessa idea di cattolicita, dilatata fino a farsi universale
comunita delle congetture: proprio nel tentativo di padroneggiare i sommovimenti presenti nel
mondo e all'interno della Chiesa, Cusano introduce nel De pace fidei una novita profonda che su-
pera e scardina le strategie filosofico-teologiche con cui sino ad allora si era pensata la logica
della varieta religiosa. La si coglie, questa novita, sin dal sintagma che compendia il senso del
dialogo, ossia «religio una in rituum varietate».

Riprendo qui un punto di vista illuminante di Marco M. Olivetti, che in pagine acute conte-
nute nella voce Filosofia della religione ha colto nel De pace fidei e in quella formula il germe, il seme
di un «sisma concettuale» destinato a segnare la modernita religiosa e che viene al linguaggio

15 M. CACCIARI, Geofilosofia dell’Europa, Adelphi, Milano 2003*, pp. 151-152.

16 N. CusaNo, Il Dio nascosto. Dialogo fra due interlocutori, un gentile e un cristiano, in ID., Opere

filosofiche, teologiche e matematiche, cit., p. 525.

ISSN 2385-216X



152 | ROBERTO CELADA BALLANTI

nel distinguersi di religio e fides christiana: termini, dunque, non pit identificati, saldati, assorbiti
'uno nell’altro, ma separati da un’intercapedine sottile quanto insanabile, che rende possibile
tra essi una comparazione e una commisurazione assiologica.

Religio, del resto, conferma autorevolmente Jacques Le Goff, &€ termine «estraneo al Me-
dioevo», dove tutto era religione e tutto era fides christiana, e il cui apparire come concetto a sé
stante nel XVI secolo - scrive 'illustre storico francese - «segna una vera rottura» ed ¢ indizio di
una novita epocale, di un’eta, quella moderna, segnata dalla categorizzazione autonoma della
religione."” Evenienza del nuovo, si potrebbe dire, che lacera il tessuto dell’antico, del traditum,
che in Cusano permane, naturalmente, sotto moltissimi aspetti.

Indizio e sintomo, quella separazione e distinzione, per dirlo con le parole di Olivetti,

di una situazione culturale in cui 'assorbimento senza residui della religione nel cristianesimo in
quanto “vera religione” [...] non ha pitt luogo e, anzi, & sostituito da un movimento contrario il quale porta
a distinguere i due termini - la “religione” e la fides christiana - e a confrontarli fra di loro.*

Da questo punto di vista, prosegue Olivetti,

’eta moderna [...] si presenta - dal punto di vista donde la stiamo considerando - come quella in
cui si distinguono e si differenziano religio e fides christiana. [...] quella in cui ha luogo la categorizzazione
della religione insieme con la costituzione del relativo sapere specializzato.*

Quasi pleonastico € dire che la nascita della filosofia della religione, nell’accezione moderna
del termine, insieme alle altre scienze religiose, dipende dai processi che si e venuti indicando.
Ma diviene chiaro altresi che porre la religione come res concettuale a sé equivale a intrapren-
dere la secolarizzazione, intesa come differenziazione di sfere, autonomia di domini, principio di
reciproca incompetenza e, insieme, a porre le basi per pensare laicamente e ‘scientificamente’ la
religione stessa.

Detto ancora diversamente: questo distacco tra religio e fides christiana presuppone uno
sguardo che intenziona la religione dall’esterno, cioé in una forma non totalmente assorbita
all'interno della religione osservata. Una dicotomia che, a ben vedere, registra il contraccolpo
del Due, subisce il contraccolpo del plurale facendolo venire al linguaggio come sisma o terre-
moto concettuale,

in un violento oscillare - scrive ancora Olivetti - tra singolare (religio) e plurale (religiones), tra sensi
assolutamente nuovi e sensi antichi, ma radicalmente rinnovati per il fatto di venir sciolti da millenarie
connessioni semantiche e da tradizionali associazioni di idee, per ricombinarli e associarli con i sensi

7J. LE GOFF, Alla ricerca del Medioevo. Con la collaborazione di J.-M. de Montremy, tr. it. di A. De

Vincentiis, Laterza, Roma-Bari 2012, pp. 54-55.

8 M.M. OLIVETTI, Filosofia della religione, in La filosofia, diretta da P. Rossi, Le filosofie speciali,

vol. 1, UTET, Torino 1995, p. 153.

¥ 1vi, pp. 153-154.

ISSN 2385-216X



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI | 153

nuovi.”

Evidente appare il legame tra questo sommovimento tellurico che conduce al categoriz-
zarsi della religio e la scoperta traumatica, di fronte a una guerra tra fedi, del plurale. Si ‘catego-
rizza’ la religione - questo intendo sostenere - nel momento in cui essa inizia a caricarsi di pro-
blemi e di interrogativi inevasi, sotto la pressione di problemi che investono I'essenza della reli-
gione (cioé cosa essa sia), quanto il ruolo dell’istituzione e il senso della mediazione salvifica.

Ma il processo di categorizzazione della religio in quanto spazio autonomo non é che il sin-
tomo primo, il cardine di quella sintassi del plurale che un secolo e mezzo dopo, nell’opera di
Bodin, perde i connotati teologici cristiani giungendo a configurarsi in una forma secolarizzata.
L’una religio cusaniana, da monoteismo trinitario e cristologico, si dispone in Bodin come reli-
gione naturale. Dopo il categorizzarsi della religio, effetto del venire al linguaggio del problema
del plurale, giunge il suo secolarizzarsi.

[II. 1593-96. JEAN BODIN E IL COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES

Rudolf Stadelmann, nel volume Il declino del Medioevo, ha significativamente tracciato una
linea di continuita che inanella, nel segno dei dialoghi interreligiosi d’invenzione, il De pace fidei,
il Colloquium Heptaplomeres e Nathan der Weise di Lessing.”' E, certo, al Nathan siamo rinviati in
particolare nel libro IV del Colloquium - opera articolata in sei Libri, i primi tre dei quali si occu-
pano della natura dei demoni e degli angeli, di Dio, del cosmo, dell'uomo, mentre i successivi
sviluppano i temi della religione naturale e della tolleranza tra le fedi - dove si legge: «in tanta
diversita di leggi e di religioni contrastanti - osserva Toralba - occorre stabilire quale sia la vera
religione [...]».%

E qui anticipato, con le parole del sostenitore della religione naturale, Toralba - colui che
da molti critici e stato considerato il portavoce unico del punto di vista di Bodin - il quesito che
il Saladino pone al mercante ebreo sulla vera religione, propiziatore, com’¢ noto, del racconto

0 1vi, p. 154.

2L R, STADELMANN, Il declino del Medioevo. Una crisi di valori, tr. it. di F. BAssaNI, il Mulino,

Bologna 1978, pp. 226-27.

22J, BODIN, Colloquium Heptaplomeres. Le sette visioni del mondo, a cura di C. PErI, Asefi, Milano
2003, p. 288. Sull’opera di Bodin richiamo in particolare lo studio di A Suggi, Sovranita e armonia.
La tolleranza religiosa nel Colloquium Heptaplomeres di Jean Bodin, Edizioni di Storia e Letteratura,
Roma 2005, e C. VAsoLl, De Nicolas de Kues et Jean Pic de la Mirandole a Jean Bodin: trois «colloques», in
Jean Bodin. Actes du Colloque Interdisciplinaire d’Angers (24-27 Mai 1984), Presses Universitaires d’An-

gers, Angers 1985, vol. I, pp. 253-275.

ISSN 2385-216X



154 | ROBERTO CELADA BALLANTI

della novella dei tre anelli, centro ideale del poema lessinghiano.” E insieme al problema, & anti-
cipata la conclusione, identificabile in quel «sentimento della parentela di tutte le religioni [...]
tutte figlie della stessa madre, della religione naturale»* sigillato dall’abbraccio fraterno tra i
protagonisti su cui entrambe le opere si chiudono.

«Spesso per vie diverse si arriva alla stessa meta»,” dice a un certo punto il calvinista Cur-
zio compendiando il senso dell’Heptaplomeres ma, anche, formulando un principio che 1’ebreo
Nathan avrebbe sottoscritto. Cio che nel poema lessinghiano ¢ la scoperta del legame tra le fedi,
tutte intrecciate sul modello della famiglia mediante le storie dei protagonisti, nell’opera di Bo-
din corrisponde al riconoscimento dei dialoganti di un nucleo di principi comuni da cui tutte le
religioni discendono e che consentono il legame fraterno, la pacifica convivenza. L’articolo di
fede essenziale di tale originaria religione, la legge di natura pil antica, semplice e costante, sul
quale si aduna il consenso di tutti, & la venerazione dell’'unico Dio, creatore e sovrano della na-
tura.

Ma proprio il cantus firmus di questa religione naturale rende possibile la polifonia delle
diverse voci, armonizzate in una totalita dove le note dissonanti coesistono su una scala conti-
nua, grazie alle note intermedie che impediscono intervalli troppo bruschi e sgradevoli. Non si
tratta affatto di negare la varieta e la multiformita, di cui il creato € espressione. Gioca qui I'idea
di una harmonia discors tra le varie fedi, pensata proprio sul modello musicale.

Moltiplicare, anzi, le diversita, articolare i gradi, prestare ossequio a ciascuna delle diverse
forme religiose, lungi dal mettere a repentaglio 'unita, equivale a rafforzarla. Religione naturale
e armonia universale sono le due categorie con cui Bodin cerca di categorizzare la pluralita delle
fedi, rappresentata dai sette personaggi: Coroneo, cattolico; Salomo, ebreo; Toralba, filosofo na-
turalista e deista; Federico, luterano; Curzio, calvinista; Senamo, scettico; Ottavio, un convertito
all’lslam.

L’importante, su quella scala musicale, & evitare salti troppo bruschi, opposizioni stridenti
che esasperino i contrasti sonori e generino disarmonie. Ma anche, su quella scala, & essenziale
conservare le differenze, i distinti suoni, perché I’'armonia non puo esistere senza le dissonanze.
Simile salto e, per Bodin, rappresentato dall’ateismo, «cattivo e detestabile» poiché implica il
rifiuto dello Stato, dei suoi ordinamenti e delle sue istituzioni e non puo trovare spazio in tale
sistema di variazioni.

Dall’armonia musicale, non a caso, muove il libro 1V, dove Coroneo confessa di provare
stupore ascoltando i suoni che compongono una polifonia. Le sette religioni possono dunque di-
sporsi su una scala come gradi diversi e frazionati di un’unita armonica, come gioco di variazioni
reso possibile da una linea melodica costante, da un denominatore comune, in analogia con il
sistema della natura, nel quale, dice Toralba, il filosofo naturalista,

2 G.E. LESSING, Nathan il Saggio, a cura di A. Casalegno, Garzanti, Milano 20027, p. 149.

24 W. DILTHEY, L’analisi dell’uomo e 'intuizione della natura, a cura di G. SANNA, La Nuova Italia,

Firenze 1974, vol. I, p. 193.

% J. BODIN, Colloquium Heptaplomeres, cit., p. 466.

ISSN 2385-216X



NELLO SPECCHIO DEI DIALOGHI INTERRELIGIOSI IMMAGINARI | 155

i contrari, collegati da livelli intermedi, sostengono la mirabile armonia dell’'universo, che altri-
menti perirebbe, se questo mondo fosse solo fuoco o solo acqua.*

L’unita, I'«una religio», qui, non & piu istituita attorno a una teologia, a una Chiesa, ma a
una legge, o rivelazione naturale che, tuttavia, lungi dal solidificarsi in sistema, o in dottrina a
sé, vive dentro le religioni storiche. In particolare dentro la legge mosaica, antico-testamentaria,
che segna, nel personaggio che rappresenta I’ebraismo, Salomo, il punto di vista che piu si ap-
prossima alla legge naturale. E Salomo, scrive anche Balthasar in Gloria. Una estetica teologica, as-
somiglia molto al Nathan di Lessing.”

Attorno a tale dialettica di apertura-convergenza Bodin costruisce, nel corso dei dialoghi,
una complessa ragnatela di rimandi, analogie, intrecci, che formano un ordito labirintico, il cui
principio di fondo, nondimeno, decantandosi, appare chiaro: tutte le religioni storiche rispec-
chiano in gradi diversi, come in una composizione armonica, quell’'unica legge naturale, quel
credo minimo essenziale alla salvezza, quali rivoli di una stessa fonte o sfaccettature di un pri-
sma. La tolleranza e I'approdo finale di tale coscienza “armonicistica”, capace di comporre le
differenze rendendole compatibili.

Ma I’'armonia che viene conclamata dai sette dotti non esprime piti, come rileva Cesare Va-
soli, la fede cusaniana nella virtu pacificatrice di un confronto ecumenico: vi si respira piuttosto
il profondo scetticismo che interviene dopo mezzo secolo di lotte religiose. I sette collocutori,
alla fine, pur nel loro omaggio all’armonia e alla polifonia tra le fedi, si congedano nella rinuncia
a proseguire una discussione palesemente inutile, dove la prospettiva che viene adombrata é che
la vera religione resta un fatto del tutto individuale, affidato alla scelta del singolo.

Siamo di fronte a una delle opere piu radicali del pensiero religioso cinquecentesco, che
mostra quanto il processo di categorizzazione del plurale si venga, da questo punto in poi, seco-
larizzando e staccando dalla sua matrice teologica cristiana. Sara Lessing, prolungando questa
sequenza, sul finire del XVIII secolo, con la sua riscoperta della Parabola dei tre anelli, ripresa dal
Decameron di Boccaccio, a fissare in Nathan il Saggio in termini ulteriormente maturi il paradigma
moderno del pluralismo religioso, che ha proprio nei dialoghi interreligiosi di invenzione il suo
pitt espressivo specchio ustorio.”

roberto.celadaballanti@unige.it

(Universita degli Studi di Genova)

% Ivi, p. 272.

7 H.U. VON BALTHASAR, Gloria. Una estetica teologica, Nello spazio della metafisica. L’epoca mo-

derna, tr. it. di G. SOMMAVILLA, Jaca Book, Milano 1978, pp. 260-261.

2 Rimando, su Lessing e sulla storia della parabola dei tre anelli, al mio lavoro complessivo
La parabola dei tre anelli. Migrazioni e metamorfosi di un racconto tra Oriente e Occidente, Edizioni di

Storia e Letteratura, Roma 2017.

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021)157-175 J

GIANFRANCO BONOLA

RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO.
TEMI DELLA POLEMICA ANTIBUDDHISTA DI
PARTE CRISTIANA NEL GIAPPONE FEUDALE:

IL «kDOCUMENTO ANESAKI»

DECEPTION, IMMANENTISM, AND NIHILISM. THEMES OF THE CHRISTIAN ANTI-
BUDDHIST CONTROVERSY IN FEUDAL JAPAN: THE « ANESAKI DOCUMENT»

In the small number of writings left to testify to the activity of the pioneering Catholic mis-
sion in Japan (1549-1639), very few are the polemic works against Buddhism and its various
schools spread throughout the country. Among these, a short document in twelve para-
graphs stands out that has been long considered the summary, or the preliminary sketch of
the most articulated anti-Buddhist work written by a converted Japanese, a member of the
Society of Jesus. Now returned to its more modest role, the «Anesaki document», on which
this contribution focuses, contains a series of arguments that mainly target the Amida Bud-
dha and the Pure Land devotional schools, the Shakyamuni Buddha and Zen schools and the
Buddha Vairocana and the Kegon school. The guidelines of the attack are directed: a)
against the transcendent nature of the Buddhas, which are reduced to mere human beings,
or reinterpreted as symbols of parts or dimensions of nature and therefore devoid of any
saving power; b) against Buddhist anthropology, since it does not admit any immortal vital
principle and thus invalidates any morality; c) against the duplicity and nihilism of the
Buddhist clergy, who preaches to the people arebirth in future existences, while being aware
that death consigns men to nothingness. Thus, the long-held idea makes its way that Bud-
dhism is a “cult of nothingness”.

|@®@@\ ISSN 2385-216X


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | GIANFRANCO BONOLA

Per rintuzzare 'orgoglio e la superbia dei
Bonyzi, e scoprire le loro doppiezze, con le
quali ingannano queste povere genti, affer-
mando in pubblico che ci & salvazione, per
renderseli benevoli e votarli la borsa, e cre-
dendo interiormente il contrario, conforme
alla pazza dottrina dei suoi libri.

Jo. Rodriguez Giron, Relatione dell’anno 1606’

Non sono molti gli oggetti rimasti nei musei giapponesi (o sporadicamente altrove) a ren-
dere testimonianza del cosiddetto ‘secolo cristiano’, ossia del periodo 1549-1639 in cui fu impian-
tata e portata avanti con alterne vicende la pionieristica missione cattolica in Giappone: qualche
immagine sacra, pochi arredi liturgici (leggii, candelieri, ecc.), alcuni paraventi (g. byébu) con
figure di galeoni alla rada e, a terra, di marinai, mercanti e religiosi europei. Scarsa ¢ altresi la
documentazione scritta superstite, anche a causa della persecuzione minuziosa e ostinata che
venne condotta, per ordine dell’autorita shdgunale, a partire dal 1614. Quando gli storici cerca-
rono di raccoglierla, all’inizio del ‘900, ebbero notizia dell’esistenza di un’ampia trattazione,
detta Myétei mondd,* elaborata da un giapponese convertito, Fabian Fukan,’ nella quale si rivol-
gevano circostanziate critiche al buddhismo, alle dottrine (neo-)confuciane e allo shintd, ossia

In Tre Lettere annue del Giappone de gli anni 1603, 1604, 1605 e parte del 1606, Bartholomeo
Zannetti, Roma 1608, p. 298s.

211 Myétei mondd (Dialogo tra [dama] Myé[shii] e [dama Yii]tei) uscito nel 1605, si presenta come
una conversazione tra due nobili dame, la prima delle quali ¢ incuriosita e disposta a confrontare
le religioni a lei note con quella portata dai Nanban [Barbari del Meridione], gli europei, mentre la

seconda & gia una fervente cristiana.

*Nome occidentalizzato di Fukansai Habian (1565-16217) la cui biografia rimane in parte
oscura. Probabilmente in origine monaco buddhista, fu accolto dai gesuiti come d6juku [catechista]
nel 1584 e, dopo aver studiato nei seminari di Osaka e Nagasaki, entrd nella Compagnia come iru-
man [fratello laico] nel 1586. Prezioso per la sua cultura e le sue capacita dialettiche e omiletiche,
pur avendo reso grandi servigi alla missione non venne ammesso all’ordinazione sacerdotale e
quindi non divenne, come ambiva, un Padre gesuita. Docente di lingua giapponese nel collegio di
Amakusa, svolse compiti di traduttore, collaboro alle iniziative editoriali dei gesuiti, e fu inoltre
predicatore e polemista. Dopo aver licenziato il My6tei mondd sostenne in piu occasioni un dibat-
tito pubblico con monaci buddhisti. Prima dell’editto anticristiano del 1614 abbandono la missione,

per ricomparire nel 1620, ormai apostata, in qualita di autore di un libello anticristiano, lo Ha

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 159

alle maggiori correnti spirituali a cui i giapponesi aderivano. Di quest’opera tuttavia fu rinvenuta
nel 1918 presso la biblioteca del Santuario Imperiale di Ise un’unica copia,* e per giunta mutila;
infatti conteneva, oltre all’esposizione della dottrina cristiana, soltanto le parti riguardanti la
confutazione del confucianesimo e dello shinté. In questo stato il Mydtei mondé venne quindi edito
nel 1927 insieme ad altri scritti provenienti dal medesimo ambiente nippo-cristiano.’ Quella che
subito apparve agli studiosi una sorta di compendio della sezione perduta di tale opera, ossia la
contestazione delle dottrine buddhiste, fu scoperta poco tempo dopo dal professor Anesaki Ma-
saharu in un fondo di documenti confiscati nel 1790 ai cristiani in clandestinita.® Il manoscritto,
che constava di dodici paragrafi di argomentazioni antibuddhiste, pitt 0 meno estese e approfon-
dite, fu edito nel 1930 dallo scopritore,” che giustamente aveva concluso si trattasse di note tratte
dalla critica al buddhismo elaborata da Fukan in quel volume. La congruenza di quelle argomen-
tazioni con il Mydtei mondd venne ritenuta a tal punto accertata che esso fu incluso, come Libro
Primo, nella versione francese dell’opera, realizzata dal Padre servita Pierre Humbertclaude e
apparsa alcuni anni dopo sulle prime annate della rivista gesuita “Monumenta Nipponica”.® Tut-

Daiusu [Deus debellato], in cui rovesciava le posizioni del suo scritto precedente. In alcuni kirishi-
tan monogatari, racconti popolari di propaganda contro il cristianesimo, compare come personag-

gio, nella sua prima veste di propagandista cristiano.

‘Il rinvenimento di una copia del ms. originale nella biblioteca del santuario di Ise nel 1918
avvenne ad opera di Sakamoto Kotard, che ne diede notizia al pubblico in un articolo su Shigaku

zasshi 2.1918.

5 Cfr. Giya do pekadoru gekan, Mydtei mondd, Ha Daiusu, Kengiroku, Nihon Koten Zenshi Kankékai,
Tokyo 1927.

®Dopo I’editto del 1614, che vietava I’adesione alla religione cristiana, dichiarata «credenza
perniciosa», una parte dei giapponesi convertiti scelse di non abiurare, bensi di esercitare il culto
e trasmettere la fede in segreto. Nacquero cosi le comunita clandestine dei kakure kirishitan [cri-
stiani nascosti], che furono ricercate e perseguitate dalle istituzioni inquisitoriali create dallo
shogunato. Sebbene le loro credenze si siano via via contaminate con elementi mitici e supersti-
zioni autoctone, queste chiese catacombali erano ancora in vita quando, dopo le riforme dell’epoca
Meiji, nel 1873 venne abrogato I'editto di persecuzione e nel 1888 fu concessa ai giapponesi la

liberta di culto.

7 A. MASAHARU, Kirishitan hakugaishichii no jinbutsu jiseki [Tracce storiche di personaggi du-
rante la persecuzione dei cristiani], Débunkan, Tokyo 1930, pp. 481-496. Cfr. M. SCHRIMPF, The Pro-
and Anti-Christian Writings of Fukan Fabian (1565-1621), in «Japanese Religions» vol. 33 (2008), 1&2,
p. 39 n. 20.

8 Cfr. P. HUMBERTCLAUDE SM, Mydtei Mondd. Une apologétique chrétienne japonaise de 1605, in
«Monumenta Nipponica» Vol. 1, N. 2 (lug. 1938), pp. 515-548 e Vol. 2, N. 1 (genn. 1939), pp. 237-

267. Sebbene il primo blocco tradotto annunci come seguito immediato la critica allo shintd, nel

ISSN 2385-216X



160 | GIANFRANCO BONOLA

tavia nel 1973, quando era ormai avvenuta la pubblicazione del volume di Georg Elison, Deus De-
stroyed, in cui lo studioso, con fiuto sagace, esprimeva seri dubbi circa I’attribuzione di tali spunti
critici direttamente alla mano di Fabian Fukan (come ventilavano alcuni), ® venne rinvenuto un
secondo manoscritto di Myétei mondd, che era a sua volta incompleto, ma riportava tutta la co-
spicua sezione assente nell’esemplare di Ise, permettendo cosi agli studiosi di ricomporre I'opera
nella sua integrita. Ma, con I’eccezione di un ristretto nucleo di addetti ai lavori, il pubblico colto
venne a conoscenza di questo ritrovamento (e della ricostituzione definitiva dell’opera)’ sol-
tanto nel 2015, quando apparve a stampa la traduzione inglese dell’intero scritto."

A mia volta, pur con qualche perplessita dovuta alla presenza di certe affermazioni davvero
singolari (e rafforzata dallo scetticismo di uno studioso come Elison) ’avevo fin qui considerato,
faute de mieux, come la testimonianza estrema a noi pervenuta delle posizioni antibuddhiste del
Myétei mondd, e come tale avevo cercato di comprendere le implicazioni di tutti i suoi cenni critici
stringati e liquidatori. A questo punto perd, qualunque sia il rapporto di dipendenza di questo
scritto dalle posizioni del Myétei mondd, da cui pure in qualche modo discende, occorre restituire
al documento la sua autonomia e percio propongo di chiamarlo, come talvolta si usa, con il nome
del suo scopritore semplicemente «documento Anesaki».'* Considerarlo di autore ignoto, e non

fascicolo successivo essa non compare (senza che se ne faccia parola, né si fornisca alcuna spiega-
zione), e si passa subito alla esposizione della dottrina cristiana. George Elison, che di tale critica
richiama alcuni aspetti quanto mai irriverenti e salaci, suggerisce come nel Giappone degli anni
1938-39 il clima di rampante nazionalismo di certo ne sconsigliasse vivamente la divulgazione (cfr.
G. ELISON, Deus Destroyed. The Image of Christianity in Early Modern Japan, Harvard University Press,

Cambridge Mass. 1973, p. 180 e nota 105, p. 442).

° Cfr. Ivi, p. 442, nota 108, dove 'autore ne fornisce una sintesi, mentre nel testo (p. 181s.)
suggerisce una certa cautela, visto che non si é trovata una prova definitiva della sua autenticita.
Con la fine sensibilita del filologo, Elison aggiunge: «La forma stessa del testo ora accessibile ...
induce a supporre che sia I'estratto, steso da un lettore, di un trattato piu tardi perduto, un
estratto abbreviato per soddisfare gli interessi di chi lo stava vergando, invece che lo schizzo pre-

liminare di Fucan per un trattato [da scrivere]».

®Non se ne fa parola neppure in A. BoscARO, Ventura e sventura dei Gesuiti in Giappone
(1549-1639), Cafoscarina, Venezia 2008, dove alle pp. 245-283 Fabio Rambelli licenzia la versione

italiana della seconda opera di F. Fukan, lo Ha Daiusu anticristiano di cui si & detto.

1 Cfr. I’ed. inglese: Myédtei Dialogues: A Japanese Christian Critique of Native Traditions, curr.
Richard Bowring & James Baskind, Brill, Leiden 2015, in cui il Mydtei Mondé & stato per la prima
volta tradotto integralmente. Ora si pud comprendere la distribuzione degli argomenti: il I. fasci-
colo, «Sul Buddhismo», pp. 55 -127; il II. «Su Confucianesimo e Shinté», pp. 131-162; il III. «Sul

Cristianesimo», pp. 165-194. Piu di meta del volume quindi riguarda il buddhismo.

2 A dire il vero ignoro se in Giappone qualche studioso lo abbia gia ridenominato, cosi o in

qualche altro modo.

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 161

poterlo ricondurre ad un momento preciso del confronto/scontro che si sviluppo durante il pe-
riodo della missione lo avvolge in una certa indeterminatezza, o nebulosita. Esso risale di sicuro,
nell'impostazione e negli argomenti, alla predicazione dei missionari, e pit direttamente alle
argomentazioni del Mydtei mondd, ma si € frapposta come filtro la capacita di comprensione di
chi lo stilo, che sulle dottrine buddhiste non possedeva certo la smagliante competenza di Fabian
Fukan.

Prima di passare a un esame dettagliato del contenuto di questo scritto polemico sara bene
ricordare che si tratta del prodotto di un atteggiamento missionario prefissato e non modifica-
bile. Agli occhi dei missionari le religioni presenti in Giappone erano soltanto alcuni dei molti
esempi delle false religioni di cui & infestato il mondo dei pagani. Fin dall’epoca dei Padri della
chiesa e della loro vittoriosa battaglia contro il pantheon greco-romano, per la cristianita era dot-
trina recepita, consolidata e ribadita che esse sono ‘opus diaboli’, uno strumento perverso con
cui Satana lega a sé i popoli e li conduce alla perdizione. Nelle culture pagane tutto risulta inqui-
nato da una costitutiva falsita, stante il principio (variamente attribuito anche ad Agostino o a
Tertulliano) che le stesse virtutes paganorum splendida vitia sunt. 1l processo della comprensione
dei dati di ogni genere presenti nell’ambito religioso e spirituale & quindi strozzato e predeter-
minato da questa contrapposizione frontale, che non permette il nascere di una ermeneutica
vera e propria. Se la condanna degli ‘déi falsi e bugiardi’” ¢ il punto di partenza, I'unica intelli-
genza che ancora manca ai beati possidentes della divina rivelazione & quella delle articolazioni
interne su cui e strutturata e si regge la mendace religione pagana, al fine di sconfiggerla sul
piano dottrinale e di convincere i suoi seguaci a convertirsi. L'unica ermeneutica concessa sara
dunque quella ispirata dalla ripulsa e funzionale al conflitto. Essa sara all’opera per ricondurre a
questo denominatore qualsiasi elemento I"ambito culturale e religioso pagano giunga a offrire.
Le analogie che si possono eventualmente riscontrare nelle pratiche e negli atteggiamenti reli-
giosi (e che talora di primo acchito risultano stupefacenti) non costituiscono un vero problema.
La loro spiegazione € immediatamente disponibile e univocamente liquidatoria, perché esse sono
appunto opera del demonio il quale, essendo simia Dei, imita anzi scimmiotta le forme spirituali
e cultuali della religione del vero Dio, per meglio ingannare gli uomini e fuorviarli. Tale rassomi-
glianza, infatti, per quanto sbalorditiva e persino accattivante, non puo essere che del tutto este-
riore; si tratta infatti di un guscio vuoto, di parole rivolte in preghiera ad entita inesistenti, di
uno stile di vita austera che viene perseguito per la gratificazione sociale che vi & connessa e/o
per ipocrisia, allo scopo di nascondere I'immoralita inevitabile (data ’assenza della grazia divina)
e quindi le nefandezze di cui questi (pretesi) uomini ‘religiosi’ sono colpevoli. Ci sforzeremo dun-
que di far vedere come opera, nei confronti del buddhismo giapponese, questa ermeneutica
dell’ostilita a priori, in cui la sola forma ammissibile di precomprensione (Vorverstdndnis) & un
preliminare giudizio di condanna (Vorverdammnis). Come stupirsi, se in tal modo si raggiunge
soltanto una sorta di fraintendimento a priori, una pre-incomprensione (Vor-mifSverstdndnis)?

I frammenti di critica al buddhismo che compongono il «documento Anesaki» sono certo

13 Cfr. DANTE, Commedia, Inferno, I, 72

ISSN 2385-216X



162 | GIANFRANCO BONOLA

disomogenei, ma al loro interno non soltanto si possono individuare dei nessi e delle costanti,
ma a mio parere emergono caratteristiche sufficienti a mettere a fuoco almeno i caposaldi della
polemica articolata dai missionari cristiani. Non possiamo disconoscere I"apporto conoscitivo di
questi brevi paragrafi, in quanto le note che contengono sono del tutto coerenti con I'immagine
globale del buddhismo agli occhi dei cristiani, che viene ribadita nelle altre sezioni del Mydtei
mondé da affermazioni come questa:

«In effetti il buddhismo consiste essenzialmente nel ritorno al vuoto e il Buddha ¢ egli
stesso vuoto. [...] Ma il vuoto equivale al nulla, e il Buddha, nulla, non ha nulla che meriti vene-
razione; egli non € degno né del titolo di Signore, né di alcun altro titolo»."

Quest’affermazione ¢ tanto piu rilevante in quanto inizia a disegnare un profilo dottrinale
largamente fuorviante, con il quale il buddhismo verra da allora in poi identificato, dapprima
negli ambienti cattolici e pit avanti in tutta 'Europa colta, un profilo che rimarra dominante
durante la lunga stagione delle iniziative missionarie cristiane, ossia quello di essere un ‘culto
del nulla’.” Solo il successivo, ben diverso, approccio di tenore storico-filologico, basato sui testi
e inaugurato dagli storici delle religioni a partire dalla meta del XIX. secolo, essendo ormai svin-
colato dall’ottica confessionale e missionaria, si liberera di questa interpretazione liquidatoria
quanto incongrua. Ebbene, proprio in queste osservazioni polemiche antibuddhiste si vedono
chiaramente apparire gli albori di tale imputazione di nichilismo.

Per valutare queste acquisizioni in sede storica non e certo ininfluente il fatto che il con-
tatto prolungato dei missionari gesuiti con il buddhismo, avvenuto in Giappone, sia stato per un
verso assai precoce’ (certo il primo consapevole rapporto con questa via spirituale in etd mo-
derna) e inoltre di un’ampiezza e di una durata tali da permettere un accostamento diretto di
questo mondo religioso a molti livelli (pratiche cultuali, religiosita popolare, testi dottrinali, edi-
fici sacri, pluralita di correnti ecc.). E anche di questa complessita, che mal si presta a venire
riassunta in un quadro unitario, troviamo cospicua traccia nel manoscritto scoperto da Anesaki.
La trattazione distribuita nei dodici paragrafi che lo scandiscono non &€ omogenea, talora pre-
senta una certa densita concettuale, in altri momenti € invece di andamento piuttosto narrativo.
Sebbene manchino espliciti rimandi interni, e pero possibile intravedere dei nuclei, associati per
tematiche e anche cogliere una sorta di disegno complessivo.

“ Cfr. Myédtei Mondé. Libro Terzo, tr. fr. cit., p. 240. Cfr. anche p. 244 e p. 245.

5 Si veda ad es. R.-P. DROIT, Le culte du Néant. Les philosophes et le Bouddha, Paris, Seuil, 1997

e, se mi & consentito, anche (in parte) il mio Equivoci sul nulla. Antichi incontri con la meditazione

buddhista, in «Paradigmi» XXI, n. 61 Nuova serie, genn.-apr. 2003, pp. 33-54.

1l periodo & davvero pionieristico e ciascuna iniziativa missionaria agisce in autonomia,
con le risorse intellettuali e spirituali di cui dispone. Occorre infatti ricordare che la congrega-
zione di Propaganda fide ¢ di 1a da venire (verra istituita da Gregorio XV. con la bolla Inscrutabili
Divinae soltanto il 22/6/1622) e di conseguenza non sono ancora stato stabiliti dei criteri unificati

per le iniziative di predicazione del vangelo, i catechismi, le strutture missionarie ecc.

ISSN 2385-216X



I.

RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 163

IN PREMESSA: DISARTICOLARE I NESSI E RICOMPORRE SVELANDO IL VERO SIGNIFI-
CATO

1l paragrafo 1., etichettato da Anesaki: «Del buddhismo in generale», pretende di avere il
ruolo di una premessa sistematica: infatti pare rispondere alla domanda: che cos’e il buddhismo
(buppo: dottrina del Buddha). Evita pero di farlo mediante una definizione, presenta invece alcuni
buddha molto noti al popolo giapponese. Ma il discorso non si sofferma ora sulle loro figure,
prende invece la forma di speculazioni che utilizzano il pensiero analogico (strumento in qualche
misura condiviso dai mondi religiosi) per costruire delle associazioni trasversali tra questi bud-
dha e altri elementi dottrinali di primo rango.

11 buddhismo si risolverebbe dunque nei tre buddha: (A)Mida [Amitdbha], Shaka
[Shakyamuni] e Dainichi [Vairocana], che i missionari evidentemente hanno ritenuto (non senza
qualche ragione) quelli principali a scapito di tutte le altre figure buddhiche di cui abbonda il
buddhismo mahdydna. Ma i criteri di questa scelta non sono esplicitati, ed & singolare anche I'or-
dine in cui i buddha vengono menzionati. Di certo queste tre figure sono connesse alle pili im-
portanti correnti del buddhismo in Giappone: Amida in effetti sta al centro del buddhismo devo-
zionale delle scuole della Terra Pura, molto diffuso a livello popolare; Shaka, il buddha storico,
oltre ad essere associato alle prestigiose scuole Zen, tramite il Siitra del Loto & anche il buddha di
riferimento delle scuole Tendai e Nichiren; infine Dainichi € il perno delle speculazioni e dei rituali
esoterici delle scuole Kegon e Shingon. Ma tutto ci6 & dato per scontato, il testo inizia subito con
degli accostamenti analogici originali e, per certi versi inauditi e sconcertanti. I tre buddha ven-
gono associati ai tre kdya, ossia ai tre diversi ‘corpi’ di cui, secondo il buddhismo mahdyana, ogni
buddha dispone:" di quello assoluto [dharmakdya] sarebbe personificazione Dainichi, del corpo
celeste di retribuzione [sambhogakdya] sarebbe espressione Amida e a quello di manifestazione
[nirmdnakdya] sarebbe legato Shaka. Dopo aver disarticolato la dottrina del trikdya, con un gesto
di ulteriore disvelamento qui si afferma che questi buddha non sono altro che la rappresenta-
zione dei ‘tre veleni’ [g. sandoku], vale a dire che ciascun buddha corrisponde a uno di questi, che
con il lessico della teologia scolastica vengono qui chiamati gli ‘appetiti’ dell’animo umano. Si
tratta di quelle che fin da principio il buddhismo identifica come le tre principali passioni o di-
fetti fondamentali in grado di condizionare I'individuo umano: I'ira/odio [g. doki] (‘'appetito ira-
scibile’, di cui sarebbe personificazione Shaka), la concupiscenza /attaccamento [g. aijaku] (‘I'ap-
petito concupiscibile’, identificato con Amida), e I'ignoranza /stupidita [g. mumyd] (connessa a
Vairocana). Va da sé che queste corrispondenze, assenti nelle dottrine buddhiste, sono formulate

7 Nella dottrina, centrale in tutta la tradizione mahiyéana, dei Tre corpi di Buddha (trikaya,
g. sanjin) si distingue, a livello di Assoluto, il Corpo di Dharma (dharmakaya, g. hosshin), nella
dimensione celeste il Corpo di retribuzione (sambhogakiya, g. h6jin), nel mondo condizionato il
Corpo di adattamento (nirméinakaya, g. 8jin). Ciascuno dei Buddha, i Tathigata, dispone di questa
triplice dimensione ontologica, composta di un aspetto assoluto e di due forme di manifestazione:
una celeste e una terrena. Nessun buddha & prioritariamente connesso con una sola di queste di-

mensioni.

ISSN 2385-216X



164 | GIANFRANCO BONOLA

a partire da appigli analogici molto labili, per non dire speciosi."®

Ma chi stilo il testo trovava illuminanti questi accostamenti, che gli permettevano di giun-
gere alla conclusione che tutti questi buddha sono soltanto delle (indebite) ipostatizzazioni di
pulsioni intrinseche al soggetto, e pertanto I'attribuire loro una qualche realta e considerare i
Buddha delle entita reali € privo di fondamento, & pura illusione. «Si tratta di altrettante facolta
inerenti all’anima umanay. Tale giudizio dissolutore ¢ esteso a tutto il resto delle figure buddhi-
ste: i numerosi altri buddha e bodhisattva ecc. La conferma di questa identificazione dei singoli
buddha con aspetti, anche molto concreti, dell’aldiqua viene mostrata citando alcune frasi non
solo estrapolate dal contesto, ma anche interpretate volutamente a prescindere dalle dottrine
che le sorreggono. Cosi I'identificazione: «Demoni e bruti, uomo e essere celeste sono Dainichi
[Vairocana]» diviene immanentista se non si ammette la ‘compenetrazione reciproca di tutti gli
aspetti del reale’ della concezione Kegon e anche I’affermazione: «Erba, albero e terra, tutto senza
eccezione & buddha in divenire» mal s’intende se non si vuole avere nulla a che spartire con I'idea
di una ‘natura-di-buddha [tathdgatagarbha] insita in tutti gli esseri’ sia senzienti sia non-sen-
zienti. L’operazione demistificatoria prosegue con alcune speculazioni terminologiche di cui &
arduo decidere la pertinenza, ma dalle quali gia s’intravede I’obiettivo principale di questa stra-
tegia: lo svelamento del nichilismo che, secondo i missionari, sta al fondo del buddhismo in
quanto esso nega I'immortalita dell’anima."”

II. UNPRIMO AFFONDO CON L’ARMA DELL’EVEMERISMO

I tre paragrafi seguenti sono dedicati in successione a ciascuno dei tre buddha menzionati
in precedenza, e dei primi due si presenta sommariamente il nucleo delle vicende riportate dalle
agiografie.

8 Su questo primo paragrafo si basa Elison per negare recisamente che possa avervi messo
mano Fabian Fukan, il quale a suo dire «pud essere stato un sofista e persino un soritista, ma non
di qualita scadente» come gli pare siano queste notazioni, specie la prima che giudica una «descri-
zione altamente stravolta della dottrina, basilare per il Mahdydna, del triplice-unico corpo del Bud-
dha, il trikdya». Cfr. ELISON, Deus, cit., p. 182. In effetti, nel Myédtei Mondé questo genere di equiva-
lenze ed identificazioni non compare, il passo che piu si avvicina & a p. 89; esse vanno quindi

ascritte all’estensore del «documento Anesaki».

¥ Si cita «hd (il dharma) é la mente di tutti gli esseri» dal Risveglio della fede, un’opera
capitale per il buddhismo sino-giapponese. Si tratta del Mahdydnashraddhotpddashdstra, il Trattato
sul risveglio della fede nel Mahdydna (c. Dasheng gixin lun; g. Daijd kishin ron) un apocrifo cinese
attribuito tradizionalmente ad Ashvagosha (g. Me-myd), che compendia le principali nozioni del

Grande Veicolo. Tale citazione si trova anche nel Myétei Mondd, cfr. Myédtei Dialogues,cit., p. 112.

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 165

Al paragrafo II. «Sulla condizione causale” e la nascita di Shaka; abbreviata» viene esposta
in sintesi la biografia di Shakyamuni, il buddha storico, seguendo la vulgata in uso nella predica-
zione e non le versioni dotte fornite da opere come il Buddhacarita di Ashvagosha. Questo rac-
conto nel complesso corrisponde a quanto € generalmente tramandato, salvo per alcuni dettagli,
(anche la moglie di Siddharta sarebbe morta dopo la nascita del figlio Rahula; cid lo avrebbe
spinto alla vita religiosa; egli avrebbe lasciato la vita mondana a diciannove anni e raggiunto
I'illuminazione a venticinque). Si presenta I'intero arco dell’esistenza del Buddha: dalla nascita
straordinaria,”* passando dall’illuminazione e la predicazione, alla morte, per concludere che egli
e stato un semplice essere umano. Si allude anche alla concezione mahdydna della natura trascen-
dente o sovramondana (scr. lokottara) dei buddha, ma essa viene immediatamente scartata come
una fantasia del popolo credulone. Il punto a cui questa esposizione mira & esplicitato: «Essendo
un uomo, egli non sarebbe in alcun modo in grado di salvare gli uomini nella vita futura»

1l paragrafo III. «Sulla condizione causale di Amida; abbreviato» &€ impostato come il prece-
dente: riporta in sintesi la biografia umana di colui che, avendo subito dolorose traversie e lutti,
divenne prima I’asceta Dharmakara e, dopo l'illuminazione, il Buddha Amitabha (g. Amida).” In
sostanza si espone quanto € narrato in uno dei siitra della Terra Pura, il Sukhdvativyiihasiitra
esteso (g. Dai Murydjukyd), ma 'obiettivo anche stavolta & poter concludere che anche Amida, di
cui si ricorda la formulazione dei quarantotto voti concernenti la Terra Pura, non fu altro che un
uomo ed & percio vano attribuirgli facolta salvifiche. «Lui stesso non ha potuto sfuggire alle vi-
cissitudini di questo mondo: vita e morte, felicita e disgrazie; ed egli salverebbe gli uomini nella
vita futura?» si chiede con sarcasmo I’autore.

In entrambi questi casi i missionari hanno quindi trovato agevole utilizzare, pur senza
esplicitarne la nozione, una spiegazione di tipo evemeristico: alcuni buddha sono stati tutt’al piu
degli asceti famosi, ai quali venne attribuita una natura sovrumana dopo la morte.

III. SECONDO: I BUDDHA COME IPOSTATIZZAZIONE DI FORZE E ELEMENTI NATURALI

Pil complessa, al paragrafo IV. «Su Dainichi, abbreviato», la trattazione su Vairocana, che
non puo introdurre narrazioni agiografiche. Infatti per alcune scuole del buddhismo sino-giap-
ponese questi ¢ il buddha cosmico della grande illuminazione o il buddha per eccellenza, cosa

2 per ‘condizione causale’ (g. in-i) s’intende la condizione di un Buddha impegnato attiva-
mente nella sua attivita salvifica a favore di tutti gli esseri senzienti, nel suo ruolo di bodhisattva,

e per estensione anche il suo percorso personale quando era un semplice essere umano.

2 Nascendo dal fianco della madre, insinua il testo, ne avrebbe causato la morte. Questo
particolare si ritrova pure nel Mydtei Mondd, che riporta anch’esso una succinta biografia di

Shikyamuni, nel corso di una serie di argomentazioni: cfr. Mydtei Dialogues,cit., p. 65.

22 Nel Myétei Mondé compare soltanto un fuggevole cenno alla nascita di colui che diverra il

buddha Amida, cfr. Myétei Dialogues,cit., p. 123.

ISSN 2385-216X



166 | GIANFRANCO BONOLA

che deve avere molto colpito i gesuiti.”? Qui vengono affastellati nella consueta prospettiva de-
mitizzante elementi tratti dalla predicazione di pili scuole su Dainichi (la scuola Huayan, g. Kegon
e la scuola vajraydna Zhenyan, g. Shingon): la sua incorporeita; la sua connessione con i cinque
macroelementi costitutivi del cosmo (acqua, aria, terra, fuoco, etere) pit la coscienza; la sua na-
tura, dichiarata ora maschile,* ora femminile®” a seconda della dimensione in cui & collocato
(espressa dal mandala corrispondente).” Da cio0 il testo conclude che Dainichi & solo un’ipostasi
della dinamica fondamentale del mondo naturale, quella che i cinesi esprimono con la diade dia-
lettica di yin e yang. Sempre seguendo la dottrina tantrica shingon, si riconosce Dainichi quale
membro di una pentade di jina, i buddha vittoriosi [la famiglia degli illuminati: tathdgatakula, g.
nyorai-bu] di cui & 'esponente centrale, intorno al quale sono disposti gli altri quattro, per affer-
mare immediatamente che tali buddha non sono altro che le cinque parti del corpo.” Prova ne
sarebbe, di nuovo, una speculazione terminologica, ossia il fatto che lo stesso sinogramma fo
[buddha, g. butsu], ¢ composto di due elementi: il primo ¢ il radicale di ‘uomo’ e il secondo, a detta
dei gesuiti, significa ‘parti’. Con cio si conclude il procedimento che riduce i buddha ai puri ele-
menti naturali, agli elementi costitutivi sia dell’'universo sia dell’essere umano. Si dichiara quindi
terminato ’esame di questo tema, e infatti il paragrafo seguente affronta un nuovo argomento.

IV. TERZO:L’'UOMO, PRIVO DI ANIMA, RESTA PRIGIONIERO DELL'IMMANENZA

1l V. paragrafo, stringato e lacunoso, tocca in maniera troppo sommaria un problema fra i
piu spinosi ed intricati di tutta I’evoluzione sino-giapponese del buddhismo mahdydna, ossia
cerca di trarre delle conclusioni sulla natura di cio che in giapponese & chiamato shin (c. xin) ossia
il complesso cuore/mente, ’'organo sede della conoscenza e delle emozioni, a cui dai missionari
viene attribuito subito il ruolo di analogo buddhista dell’anima, definendolo “sostanza intelli-
gente”. Il problema che si intuisce soggiacente: ossia se il buddhismo ammetta un principio vitale

2 A parte I’equivoco iniziale, in cui era incorso Francesco Saverio, il quale, a causa di un
suo informatore sprovveduto, predicando ai giapponesi dal 1549 al 1551 aveva usato il nome Daini-

chi per indicare il Dio unico della rivelazione biblica e la prima persona della Trinita.

# Nel Kongdkai (Vajradhdtu), il piano della sfera adamantina dell’elemento coscienza, nella

speculazione shingon.

% Nel Taizdékai (Garbhadhitu), il piano della matrice, che simboleggia la perfezione dell’uni-
verso delle forme manifeste, composto dai cinque elementi: terra, acqua, fuoco, aria, spazio o etere,

secondo la scuola shingon.

% Si tratta di una sorta di compendio, forzatamente incompleto, dell’articolata riflessione

su Vairocana sviluppata in Myédtei Mondd.

?” Hanno infatti appreso che nella fisiologia cinese il corpo umano si compone di cinque

parti: le quattro membra e la testa, e anche i suoi organi fondamentali sono cinque.

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 167

immortale oppure no, rimane qui in sospeso, forse perché gli elementi raccolti non sono uni-
voci.” Inoltre permane una forte ambiguita circa il contenuto dell’espressione ‘vita futura’. Con
queste parole infatti il buddhismo intende prevalentemente la semplice rinascita in un’altra
forma di vita (determinata dalle proprie azioni) nel cosmo, nella dimensione dell’esistenza con-
dizionata, o tutt’al piti la ‘rinascita’ (se cosi la si pud chiamare) in una Terra Pura, mentre qui
surrettiziamente si intende quest’espressione in parallelo con la vita ultraterrena del cristiane-
simo nella beatitudine eterna. 1l giudizio sara quindi che i buddhisti, anche per quanto riguarda
la ‘beatitudine della vita futura’, non si spingono al di la dell’orizzonte umano e, aspirando tutt’al
pitt ad una felice rinascita, restano per cosi dire prigionieri del'immanenza. Nel finale si denun-
cia 'immensa responsabilita del Buddha Shdkyamuni, che é stato il primo a predicare questa dot-
trina, e dalle cui parole tutte le scuole dipendono anche dopo molti secoli.

V. QUARTO: LA DOPPIEZZA DEL BUDDHISMO, RAGGIRI EDIFICANTI E SEGRETO NICHILI-
SMO

I tre punti successivi, dal VI. all’VIIL si concentrano sul buddhismo zen e utilizzano in vario
modo testi, materiali e tradizioni di questa scuola, che i missionari ritengono particolarmente
preziosi per svelare I'autentica natura dell'intero buddhismo. In effetti gli elementi dottrinali
che vengono chiamati in causa in questi paragrafi sono di primaria importanza, anche se la loro
imperfetta conoscenza, o il loro intenzionale stravolgimento, tradiscono la volonta di far con-
vergere i risultati dell'indagine in una direzione univoca e perfettamente funzionale alla liqui-
dazione del buddhismo.

L’elemento a partire dal quale é sviluppato I’attacco &, nel paragrafo V1., la denuncia di una
doppiezza nell'insegnamento del Buddha. Avendo appreso che il buddhismo di Grande Veicolo
ha tra i suoi fondamenti (che risalgono all’antica scuola indiana Mddhyamaka, ma sono stati fatti
propri dalla scuola zen) la dottrina che afferma I'esistenza di due livelli di verita: la verita con-
venzionale (samvritisatya) e quella fondamentale (paramdrthasatya),” I'autore conclude senz’ al-
tro che I'insegnamento buddhista sulla rinascita (la ‘vita futura’) appartiene al mero piano con-
venzionale, & dottrina ‘conveniente, opportuna’ (g. gonkyd), predicata per ragioni di benessere

% La dottrina nairdtmya [del ‘non-sé’], antica e condivisa da tutte le scuole, che insegna
I'inesistenza di un sé umano sostanziale (ossia: durevole, permanente, immutabile, di per sé esi-
stente), nei suoi sviluppi in Cina aveva raggiunto un maggiore livello di complessita per cui alcune
scuole parlavano di un ‘vero sé” (quello raggiungibile mediante ’illuminazione), il quale tuttavia,

pur essendo vero, ontologicamente parlando continuava a essere un ‘non-sé’.

2 Nagirjuna (I./11. sec.), Madhyamakakarika 24,8: «La dottrina del B. & insegnata in riferi-
mento a due verita: la verita convenzionale (lokasamvritisatya) e la verita fondamentale (paramadr-
thasatya). ... La realta fondamentale non si pud insegnare senza appoggiarsi alla pratica quotidiana

(vyavahdra). Senza far ricorso alla realta fondamentale, il nirvina non pud essere raggiunto».

ISSN 2385-216X



168 | GIANFRANCO BONOLA

sociale e di vantaggio individuale, mentre la verita fondamentale, ultima e vera (g. jikkyd), tenuta
nascosta, rivela che dopo la morte non vi é che il nulla. Per dimostrare che la scuola zen tra-
smette, oltre all'insegnamento buddhista palese, anche una dottrina esoterica viene esposto, ab-
bastanza fedelmente, il cosiddetto Siitra del fiore: «Quando Shaka predicava sul monte Rydju [Gri-
dhrakiita] fece vedere un fiore alla folla dei suoi discepoli che restarono impassibili, non avendo
afferrato per niente il senso di tale gesto. Soltanto il volto di Kashd [Mahdkdshyapa] s’illumind in
un sorriso. Allora Shaka disse: «Il nirvana della vera legge & inesprimibile: io lo trasmetto a
Kashd.»* Questo aneddoto spurio, nato per nobilitare, facendola risalire al Buddha storico, la ti-
pica modalita zen di approccio non-verbale al nucleo vivo del buddhismo,* non poteva che ren-
dere perplessi i missionari (forse non molto illuminati dai loro informatori) che infatti ne elabo-
rano un’interpretazione a vantaggio della loro tesi. Nel medesimo senso, quale attestazione di un
segreto nichilismo, I’autore pretende anche di saper sciogliere un’enigmatica quartina, tratta dal
rituale di ordinazione monastica della scuola zen s6té, in cui viene esposta la condizione parados-
sale di un insegnamento che si autocontraddice per trascendere il piano della logica.* 1l conte-
nuto della trasmissione esoterica, ormai nettamente smascherato, & quindi: ‘il nulla del shin’,
ossia il fatto che non esiste alcun principio vitale immortale e «in definitiva, tutto cio che ¢, &
nullay. Si puo ritenere che proprio qui cominci a prendere corpo la tesi che il buddhismo sia una
forma di nichilismo metafisico, un’idea che ha goduto di straordinaria fortuna nella (in)com-
prensione occidentale del buddhismo almeno fino a meta del XIX. secolo.”

%0 Si tratta di un episodio apocrifo (attestato solo da un siitra di produzione cinese, il Dafan-
tianwang wenfojueuyi jing, giapp. Daibontennd-mombutsu-ketsugi-kyd [Siitra in cui Brahmd chiede al
Buddha di risolvere i suoi dubbi]) su cui la scuola zen si basa (inserendolo anche nella sua impor-
tante raccolta di koan, il Wu-men-kuan, g. Mumonkan) per far risalire il suo tipico insegnamento

ishin denshin [‘da mente a mente’] al buddha Shdkyamuni.

' Che viene sintetizzata in una quartina programmatica che si fa risalire a Bodhidharma (VI.
sec.) il Primo Patriarca dello zen: «una trasmissione speciale al di fuori delle Scritture/ indipen-
dente da scritti o parole/ direttamente da mente a mente/ vedere la propria vera natura e diven-

tare Buddha».

2 «Vero dharma (insegnamento) circa il dharma: [non c’¢] nessun dharma/ questo dharma,
[che non ¢’¢] nessun dharma, & anch’esso un dharma./ In questo momento in cui si rivela: [non c’¢]
nessun dharma,/ dharma, dharma, come sarai ancora dharma?» La quartina ¢ presente ed inter-
pretata anche nel Mydtei Mondd (cfr. Myétei Dialogues, p. 112s.) da cui ’autore del documento Ane-

saki certamente dipende, come confermano anche altri particolari presenti in ambedue i testi.

3 Siveda in merito H. DE LUBAC, La rencontre du bouddhisme et de I’Occident, Aubier-Montaigne,

Paris 1952 (tr. it., Buddismo e occidente, Jaca Book, Milano 1987).

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 169

VI. L’ACCUSA DI NICHILISMO E IL FRAINTENDIMENTO DELL’IDEA DI “VACUITA”

Anche in questo caso si tratta di un fraintendimento interessato, perché alla base di questa
onnipresenza del ‘nulla’, che per primi i gesuiti in Giappone scoprono e diffondono come la vera
essenza del buddhismo, c’é la difficile nozione, centrale in tutto il Grande Veicolo, di vacuita
[shiinyata]. La dottrina della vacuita, correttamente intesa, significa soltanto che tutti gli esseri
nell’intero universo non esistono in sé e di per sé stessi, ma solo in forza di cause e condizioni,
sono cioé sprovvisti di una natura sostanziale propria [svabhdva]. A proposito della vacuita sono
possibili, secondo i maestri tibetani, due classici e simmetrici fraintendimenti: o la si ritiene equi-
valente al nichilismo (nulla esiste in nessun caso ed a nessun livello), oppure la si considera una
sorta di reale esistenza, di realta fondamentale ultima (simile al brahman dell’induismo).** E evi-
dente che i missionari sono caduti nel primo e piu facile errore giungendo alla conclusione che
il buddhismo € un vero e proprio nichilismo metafisico. Questo, prosegue il testo, ¢ il vero con-
tenuto della trasmissione da maestro a discepolo, cosi cara alla scuola zen, che si fregia della
linea di successione canonica dei suoi «ventotto patriarchi dell'India» seguiti dai «sei patriarchi
della Cinax, i quali secondo la tradizione rappresentano la continuita dottrinale fra il Buddha
Shakyamuni e Huineng (il Sesto Patriarca 638-713). Tanto radicale nichilismo, incalza ’autore, ge-
nera inevitabilmente I'immoralismo: «tutte le dottrine buddhiste [...] negano ogni distinzione tra
bene e male», come si deduce dal principio, che viene cosi spesso proclamato da essere divenuto
quasi proverbiale: «bene e male non sono due, perverso e giusto non sono che uno».* Si tratta di
un insegnamento che, per essere rettamente compreso, presuppone la distinzione tra il piano
del relativo e quello dell’assoluto di cui sopra si & detto. Ma I'operazione di smascheramento ha
gia riconosciuto sotto questa distinzione la differenza fra la predicazione pubblica, fatta pro bono
pacis, e il vero insegnamento dello zen, il nichilismo, che viene trasmesso esotericamente, in se-
greto.

VII. IL BUDDHISMO PREDICA LA RINASCITA PER OPPORTUNISMO E TIENE NASCOSTO IL
NULLA

Nel paragrafo VIL. si ribadisce il nesso che sussiste fra la negazione di una vita nell’aldila e
I'immoralita su questa terra: senza la credenza in un principio vitale immortale che possa venire

* Ma gia Nigirjuna metteva in guardia sulla difficoltad di comprensione: «Una vacuita mal
compresa rovina la persona non intelligente. E simile a un serpente afferrato maldestramente o a

una formula magica mal pronunciata».

5 Cfr. ELISON, Deus, cit., p. 442, n. 108, che riporta I’espressione giapponese zen’aku funi,
jashé ichinyo traducendo: «bene e male (sono) indifferenziati, pernicioso e fedele si risolvono in
uno». Avendo gia citato questo principio in precedenza (p. 172), il diffuso commento che Elison vi

acclude si trova a nota 82 di p. 439s.

ISSN 2385-216X



170 | GIANFRANCO BONOLA

premiato, o castigato in sede ultraterrena, sostengono i missionari, lo spirito umano rimarra
preda dei suoi istinti egoistici e imbocchera la via del male. Nessuna condotta virtuosa o morale
puo essere intrapresa, se si nega la sopravvivenza al di 1a della morte. Niente di buono potrebbe
avvenire, se si insegnasse «apertamente che tutto & nulla, nulla la vita, nulla la morte» e di con-
seguenza nessuna societa potrebbe sussistere. Percio i monaci buddhisti non divulgano questa
verita esiziale, in cui credono, ma la trasmettono ai soli iniziati.

Pare tuttavia che i gesuiti abbiano avuto sentore dell’esistenza di tesi che negavano I'iden-
tificazione della vacuita con il nulla, additando ad esempio la relazione che intercorre tra la va-
cuita e la natura-di-buddha [tathdgatagarbha], ossia un elemento positivo e ritenuto onnipre-
sente: la potenzialita di illuminazione insita in tutti gli esseri.”® Infatti le scuole buddhiste che si
basavano sulla vacuita avevano dovuto fronteggiare fin dall’antichita ’accusa di nichilismo ed
avevano insistito nel dichiarare fuorviante e infondata (‘eresia’, legge il cristiano) I'equivalenza:
vacuita = nulla. Queste posizioni difensive vengono pero respinte e, visto che erano attestate an-
che in scritti di maestri zen, che ’autore mostra di conoscere e cita,” se ne escogita un’interpre-
tazione che non smentisca, ma al contrario ribadisca, il radicale nichilismo dello zen.

A questo punto il testo allinea una serie di termini tecnici in uso nella speculazione budd-
hista, che in parte & possibile identificare: «nulla [shiinyatd], natura-di-Buddha [tathdgatagarbha],
natura [illuminata] originaria [hongaku], verita, natura della legge [dharmata], corpo della legge
[dharmakaya], (bodhicitta) [mente protesa verso I'illuminazione]»,” per poi sostenere che in ve-
rita questi nomi stanno tutti ad indicare un’unica realta, lo shin umano (confinato nell’ orizzonte
della mera immanenza). La pluralita delle designazioni & del tutto apparente, perché dipende
unicamente dalla diversita delle scuole, «& la [medesima] canna palustre, che si chiama yoshi a
Osaka e hamaogi a Ise».”

1l paragrafo VIIL., uno dei pil brevi, ha l'unica funzione di trarre le conclusioni di questa
parte (comprendente i brani da V. a VIIL) e si limita ad affermare che per quanto le scuole bud-
dhiste siano numerose, diverse fa loro e disseminate in varie terre, poiché tutte discendono
dall'insegnamento del solo Buddha Shikyamuni, «per chi va al fondo delle cose» esse non diffe-
riscono affatto. Infatti questi ha predicato un unico insegnamento: «la legge del nulla», la quale

%611 tathdgatagarbha [matrice/embrione di illuminazione] viene definito come cio6 che, pre-
sente in tutti gli esseri senzienti, permette loro di pervenire all’illuminazione, di conseguire la
buddhita. Ma é proprio la vacuita, ’assenza di esistenza intrinseca, che permette agli esseri sen-

zienti di mutare, di evolvere, e trasformarsi in Buddha.

711 testo segue anche qui il Mydtei Mondd, cfr. Myédtei Dialogues, cit., p. 114, dove & citata una
frase dal Denshin Hoyé (c. Chuanxin fayao) del maestro zen Obaku (c. Huangbo Xiyun, m. 850): «[le
persone] non si rendono conto che le loro stesse menti sono all’origine vuote», che viene intesa

come una conferma del fatto che «la nostra natura & nulla e vuoto».

8 Bodhicitta [mente dell’illuminazione], & il termine che indica I’aspirazione all’illumina-

zione per il bene di tutti gli esseri senzienti, una nozione centrale del Mahdydna.

% Espressione proverbiale presa da Mydtei Mondd, cfr. Mydtei Dialogues, cit., p. 72.

ISSN 2385-216X



VIIIL.

RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 171

resta il nucleo dell’insegnamento di tutte le numerose ramificazioni del buddhismo.

IL BUDDHISMO DEVOZIONALE SMASCHERATO: MENZOGNA, IMMORALITA E SE-
GRETO

Gli ultimi quattro paragrafi (IX.-XIIL.) sono diretti a criticare la forma di buddhismo piu dif-
fusa a livello popolare, quella di impianto devozionale che, utilizzando la semplice formula di
invocazione al buddha Amitdbha (g. Amida) namu Amida butsu [venerazione al buddha Amitabha],
ne implora I'intervento soccorrevole allo scopo di poter rinascere in un suo universo privilegiato,
la Terra Pura Sukhdvati [Luogo di Beatitudine] e da questo incontaminato mondo celeste privo di
negativita poter poi conseguire senza intralcio I'illuminazione a beneficio di tutti gli esseri e rag-
giungere infine il nirvdna.* Nel punto IX. si insiste, riportando elementi contenuti nel Siitra della
rammemorazione di Amitdbha [g. Kan Murydjukyd, scr. Amitdyurdhydnasiitra], sul fatto che anche
questa dottrina risale a Shakyamuni, il quale si sarebbe inventato di sana pianta sia il buddha
Amida sia la Terra Pura da lui retta, che si dice sia posta ad occidente, ad una distanza incom-
mensurabile. Riprova della sfrenata attivita fabulatrice del mendace Shaka sarebbero anche le
figure dei sei buddha attivi negli eoni che hanno preceduto quello attuale,* da lui fantasiosa-
mente escogitate, come pure la profezia della sua futura illuminazione, che affermava di avere
ricevuto in un passato favolosamente remoto dal buddha primordiale Dipamkara.

A differenza delle strategie polemiche adottate in precedenza, in questo frangente i mis-
sionari mettono in campo delle argomentazioni di carattere razionale-scientifico e, siccome per
divenire il Buddha Amitabha si narra che I’asceta Dharmakara avrebbe meditato per ben cinque
kalpa (I’eone della cosmologia antico-indiana), si scagliano contro la nozione mitica di kalpa, ri-
dicolizzandone la definizione tradizionale, con il semplice espediente di trasporre sul piano reale
una formulazione iperbolica di valore evidentemente poetico-evocativo.* Inoltre dichiarano del

© Questa forma di buddhismo in cui il fedele invoca I’aiuto di un essere sovrumano (il bud-
dha Amida) confessando la propria incapacita di raggiungere la salvezza con i propri sforzi, per
evidenti ragioni ha suscitato molto interesse da parte cristiana, dal XVI. sec. fino al XX. Cfr. H. D
LUBAC, Amida. Aspects du bouddhisme II,Seuil, Paris 1955 (tr. it. Aspetti del buddhismo, Jaca Book,
Milano 1979), nonché M. DE GIorGl, Salvati per grazia attraverso la fede. La salvezza per grazia nel bud-

dhismo della terra pura e nel cristianesimo, EMI, Bologna 1999.

11 buddha del passato che vengono venerati nel buddhismo giapponese sono in genere sei:
Vipashyin, Shikin, Vishvabhj, Krakucchandra, Kanakumiini e Kdshyapa che in questa successione
precedono Shikyamuni, al quale succedera Maitreya. Antecedente a questa successione ¢é il buddha

primordiale Dipamkara, menzionato subito dopo.

2 Per indicare 'immensa estensione di un kalpa si affermava che fosse il tempo occorrente

a consumare un cubo di granito con il lato lungo quaranta leghe, se un angelo veniva a sfiorarlo

ISSN 2385-216X



172 | GIANFRANCO BONOLA

tutto inverosimile la distanza astralmente grande («se si attraversano, dal lato di Occidente, dieci
trilioni di mondi») a cui sarebbe situata la Terra Pura di Amida, dichiarando che, contrariamente
a quanto pensano gli orientali, la direzione ‘verso occidente’ non ¢ assoluta bensi relativa. E per
giunta, come hanno dimostrato le circumnavigazioni effettuate dagli europei, questa nostra
terra & sferica e di una circonferenza assai piu ridotta delle fantasiose immensita pretese dai siitra
buddhisti. Tale decisiva irruzione delle certezze scientifiche e della fattualita geografica chiude
la questione e, una volta dichiarata inesistente la fantomatica Terra Pura, la cui dislocazione ri-
sulta indeterminabile, anche il buddha Amida risulta privo di qualsiasi realta.

IX. AMIDA L'IMMENSO: IPOSTASI DELLO SPAZIO ILLIMITATO E VUOTO

In una sorta di cortocircuito deduttivo, il paragrafo successivo, il X., si apre con I’asserzione
che le fantasiose figure della Terra Pura e di Amida, inesistenti, non sono che dei termini alter-
nativi per indicare lo shin umano, un altro modo per riferirsi al cuore/mente di ciascun uomo.
Quindi si prende spunto dalle dimensioni iperboliche che nell’Amitdyurdhydnasiitra vengono at-
tribuite al corpo di Amitidbha* per concludere che non puo esistere alcun essere cosi esteso, e
che pertanto si tratta della personificazione della «universalita dello spazio». Cosi pure, quando
nel siitra si afferma che tutti i buddha pienamente illuminati fanno parte del Dharmadhatu,*
bisogna intendere che si vuole cosi simboleggiare ’elemento aria che riempie l'universo. Ancora
una volta si applica una sorta di riduzionismo naturalistico. Che evocando tali buddha ci si rife-
risca in realta all’aria, elemento onnipervasivo e vuoto in cui pud espandersi il suono, sarebbe
comprovato dalla quartina coniata da un famoso monaco amidista: «Io invoco il Buddha,/ né
hotoke [buddha], né io esistiamo;/ null’altro che questo eco di voce:/ Namu Amida Butsu». Scritta
per celebrare il valore assoluto della pratica di invocazione, nella quale sia I'orante che il desti-

con la sua veste di piume una volta ogni tre anni. Questo punto, e tutta la seconda parte di questo

paragrafo riproduce il Myétei Mondd, cfr. Myédtei Dialogues, cit., p. 125.

% Amida & cosi immenso da avere «tra le sopracciglia un ciuffo di peli bianchi avvolti a
destra e pari a cinque monti Sumeru», ossia cinque volte pitt grande del monte Sumeru (o Meru),
che & la montagna cosmica che unisce la terra al cielo al centro dell’'universo della cosmologia

indiana.

“ Lo ‘spazio della realta assoluta’ o ‘dimensione del reale’, & la sfera non duale percepita
dai buddha nel Dharmakdya, in cui si avverte la vera natura dei fenomeni, contrapposta a lokadhdtu,
la ‘dimensione dei mondi’ luogo del percepire fenomenico, frammentario e confuso, proprio degli

esseri senzienti condizionati.

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 173

natario si eclissano di fronte alla semplice voce, viene invece letta come un’ennesima afferma-
zione di nichilismo.* Seguono speculazioni sulle componenti del sinogramma shin, per conclu-
dere che fra le scuole buddhiste non sussiste alcuna vera differenza.

X. LA VITA IMMORALE DI SHINRAN, UN GRANDE MAESTRO AMIDISTA

Nel breve XI. paragrafo si utilizzano alcuni episodi poco edificanti (che gli storici poi giudi-
cheranno malevole diffamazioni) pertinenti alla biografia di Shinran Shonin (1173-1263) il fon-
datore della Scuola della Vera Terra Pura [Jédoshin-shu], per fornire un esempio a conferma di
quanto si asseriva nei paragrafi VI. e VIL., ossia che non si pud condurre una vita virtuosa se si
nega la sopravvivenza oltre la morte. L’indifferentismo morale che ispira la condotta di Shinran
e infatti fondato e autorizzato dalla credenza buddhista che «in definitiva tutto ¢ vano». Visto
che citano la condotta incresciosa di questo personaggio, si puo ipotizzare che i missionari aves-
sero avuto notizia del fatto che le scuole della Terra Pura, facendo dipendere la salvezza soprat-
tutto dalla fede e dall’invocazione ad Amida e mettendo tra parentesi (anzi, nel caso di Shinran:
dichiarando del tutto inutile) la necessita di una condotta virtuosa, erano state avversate dalle
altre correnti buddhiste e dal governo come propagatrici dell’immoralita fra il popolo. Era stato
molto attaccato (e anche condannato all’esilio) proprio Shinran, il caposcuola sostenitore della
tesi radicale che I'attivita salvifica di Amida era specialmente rivolta ai peccatori incalliti, inca-
paci di buona condotta ma sinceramente fidenti nella sua misericordia. Forse anche per questo
alla fin fine la formula d’invocazione namu Amida butsu per i missionari era considerata equiva-
lente a: «non c’e alcuna differenza tra osservare la legge e violarla».*

XI.  SIGNIFICATI MISTERIOSI DEL NEMBUTSU OCCULTATI DA COLORO CHE SANNO

Nella sua parte iniziale 'ultimo paragrafo, il XII., cerca di sondare il significato profondo
dell’invocazione ad Amida e, correttamente, riferisce che namu (traslitterazione del scr. namas,
venerazione) secondo autorevoli maestri antichi fra cui Shandao (VII. sec.), oltre al resto vuol
dire: «dedicare la propria vita». Il ragionamento prosegue pero affastellando elementi linguistici
per una (pseudo-)etimologia, e fa appello persino al Yijing, il Classico dei Mutamenti confuciano,
allo scopo di dimostrare che anche al centro di questa nozione c’e «il vuoto dello shin». Il termine

* Anche per questa poesia si veda il Myétei Mondd, benché qui venga attribuita al monaco
Koya, un precursore della scuola della Terra Pura del X. sec., e la ad Ippen, un maestro amidista

del XIII. Cfr. Mydtei Dialogues, cit., p. 126.

“La condotta riprovevole di Shinran é gia denunciata nell’ultima pagina del I. Libro del

Myétei Mondé, cfr.ivi, p. 127.

ISSN 2385-216X



174 | GIANFRANCO BONOLA

namu significherebbe insomma «I’assenza di shin e di pensiero, lo stato di nirvana»,* che pit cor-
rettamente si dovrebbe indicare come «nulla». Ma mentre il nulla & un’idea astratta accessibile
a pochi, namu Amida butsu & una formula facile, afferrabile anche dagli incolti. Questo & I'utile
espediente [updya] buddhista messo in atto dalla Scuola della Terra Pura per condurre i suoi fe-
deli a familiarizzare con il «senso nascosto» della pratica che é: «usciti dal nulla, noi vi siamo
ricondotti». L’elemento di comprova, in questo caso, € un cenno alla complessa cosmologia bud-
dhista la quale, benché distingua parecchi tipi diversi di esseri,* secondo I'interpretazione zen
non sta ad indicare altro che la condizione umana in questo mondo.*

Ancora allo zen ci si riferisce nei successivi due punti: siccome i suoi maestri sono «iniziati
alla saggezza», talvolta si permettono gesti di irriverenza anche estrema nei confronti delle Scrit-
ture buddhiste, venerate da tutte le altre scuole, che trattano come carta straccia.” Infatti, so-
stengono i gesuiti, il Buddha Shikyamuni avrebbe ammesso davanti ai suoi discepoli, prima di
morire, di non avere mai pronunciato una sola parola sulla vita oltre la morte. Anche in questo
caso viene deformato un episodio ben noto in ambiente zen, riportato da un siitra,” e assai valo-
rizzato poiché volto a sottolineare il fatto che 'insegnamento autentico, essendo ineffabile, non
passa attraverso le parole. Invece 'unico modo in cui pud essere compreso in questa sede & «che

7 In questa frase si potrebbe riconoscere la meditazione zen, mirata all’eliminazione
dell’attivita ordinaria della mente, se non venisse proposta, invece, come un’affermazione a livello

ontologico.

#1711 testo ne elenca nove: «[i purganti negli] inferi, i preta [fantasmi famelici], gli animali,
gli ashura [asura, gli déi gelosi], gli uomini, gli déi, i discepoli, gli illuminati, buddha», ossia i sei
destini di rinascita e insieme i tre livelli della pratica; questo fa pensare al bhavachakra [dia-
gramma circolare delle esistenze] come viene costruito dalla scuola tendai, che oltretutto inserisce

al centro del cerchio il sinogramma shin.

* Anche qui si affaccia il peculiare approccio della scuola zen ai contenuti del buddhismo;
secondo alcuni maestri zen, ciascun uomo pud avere esperienza delle diverse forme di vita in una
sola giornata, perché i suoi stati d’animo, le passioni intense e I’ignoranza lo fanno transitare di
continuo dal comportamento animalesco a quello avido dei fantasmi, a quello iracondo degli asura,

eccC.

** Punto presente nel Myétei Mondd, cfr. Myétei Dialogues, cit., p. 100. L’autore potrebbe es-
sere anche al corrente del fatto che il Sesto Patriarca del chan/zen, Huineng (638-713), di cui si &
detto, viene talora raffigurato nell’atto di stracciare i sfitra. Questo gesto molto trasgressivo &
interpretato come un modo di enfatizzare I'importanza della trasmissione zen ‘indipendente da

scritti o parole’. Cfr. supra, nota 31.

111 detto, attribuito al Buddha nel Mahdparinirvdnasiitra, e assai citato nelle scuole zen,
afferma: «Nei quarantanove anni in cui ho predicato il Dharma, non ho mai pronunciato una sola
parola.» Curiosamente non viene citato nel Myétei Mondé, ma fa parte del bagaglio culturale dell’au-

tore di questo documento.

ISSN 2385-216X



RAGGIRO, IMMANENTISMO E NICHILISMO | 175

il termine ultimo del buddhismo ¢ il nulla»; questo sarebbe il segreto confidato ai soli ‘iniziati’ e
trasmesso in modo occulto, ma da non divulgare alla gente comune. Nella scuola della Vera Terra
Pura, questa verita riservata costituirebbe il contenuto di un’opera di Shinran, alla quale per
questa ragione hanno accesso i soli famigliari dei vertici della setta.”

Cosi termina il «documento Anesaki», confiscato nel 1790 e quindi importante testimone
della persistenza e dell'omogeneita delle argomentazioni dei cristiani contro le varie scuole bud-
dhiste nei quasi due secoli seguiti all’elaborazione del Myétei mondé di Fabian Fukan (1605). Ri-
spetto alla cospicua parte 1a dedicata alla confutazione del buddhismo, il nostro scritto pare una
sorta di compendio, che trae da quel testo non solo tutte le sue idee (a parte le balzane trovate
del paragrafo I. e poco altro) ma anche le citazioni di scritti buddhisti con cui le supporta. In
compenso tralascia del tutto parti molto ampie, che 13 Fukan dedicava a scuole come la Shingon,
la Hossd, la Tendai, la Sanron e la Kegon, alcune delle quali avevano adepti e conoscitori quasi
solo nella parte colta e privilegiata della popolazione giapponese. Il che fa pensare che I'ambiente
a cui il documento doveva servire fosse ben poco toccato dalle loro dottrine, mentre si confron-
tava maggiormente con le scuole della Terra Pura e la vulgata riguardante lo zen. Un motivo
della concisione di questo promemoria, mirato a contrastare e demitizzare alcune dottrine in
particolare, pud essere stata la sua concreta utilizzazione in sede pastorale, cosa che ne giustifica
anche la scrittura talora trasandata.

gianfranco.bonola@uniroma3.it

(Universita degli Studi Roma 3)

2 Tuttavia il volume citato nel testo, il Kydgydshinshé [Florilegio sull’insegnamento, la pra-
tica e la realizzazione secondo la scuola della Terra pura] ¢ il lavoro principale di Shinran, scritto
nel 1224. La trasmissione dell’opera, come di consueto, era riservata ai vertici della gerarchia della

scuola, stabilita in questo caso per successione famigliare.

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 177-193 J

GUIDO GHIA

LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING.
LA FONDAZIONE DI UNA TOLLERANZA
ATTIVA

THE RELIGION OF THE MODERNS IN G.E. LESSING’S WORK.
THE FOUNDATION OF AN ACTIVE TOLERANCE.

The issue of the evaluation of the essence of authentic religion and humanity must be re-
garded as the theoretical foundation of active tolerance and ecumenical meeting among re-
ligious men. The search for a method, the principle of individuality, and the research of
communion among religions: these are Lessing’s contributions to the Religion of the
Moderns. Lessing’s primary message in the drama Nathan the Wise, a classical text of tol-
erance and ecumenical literature, is that the key focus should be the value of individuals as
human beings and that group membership is secondary to this. This is the concept of active
tolerance.

Quale che sia I’esatta interpretazione storiografica da dare alla nota tesi hegeliana secondo
cui la personalita e I'opera di Cartesio segnerebbero il tramonto della tradizione scolastica e
quindi il passaggio definitivo dal Rinascimento all’eta moderna, non c’e¢ dubbio che e proprio
nell’opera di Descartes che si ritrovano sostanzialmente i due cardini fondamentali su cui & im-
perniata la filosofia della modernita: il primo é il principio di individualita, in base al quale la
filosofia si occupa innanzi tutto dell’individuo, e di conseguenza I'uomo diventa contemporanea-
mente il soggetto trascendentale e 'oggetto fenomenico della riflessione filosofica;" il secondo

1 Cfr. su questo punto G.W.F. HEGEL, Lezioni sulla filosofia della storia, La Nuova Italia, Firenze
1963, 4 voll., a cura di G. CALOGERO e C. FATTA, vol. I., p. 36. Si veda perd anche vol. IV, pp. 192 ss.
Qui Hegel afferma che & con I'Illuminismo che la modernita trova la sua massima espressione per-
ché ora 'uomo scopre in sé il vero contenuto ed é rimossa ogni autorita che non sia la ragione

umana stessa.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | GUIDO GHIA

I.

consiste nella necessita di elaborare un metodo critico razionale per costruire il sapere e per
arrivare infine alla verita, al punto che I’attenzione rivolta all’elaborazione di un metodo diventa
vieppiu una delle principali ossessioni del dotto e dell'uomo di scienza dell’eta moderna.?

LIBERTA E METODO

Siamo quindi autorizzati ad individuare nel principio di individualita e nella questione del
metodo le due caratteristiche paradigmatiche, direi quasi idealtipiche, della modernita filosofica,
al punto che, come afferma Reinhard Lauth, quando Cartesio individua nel cogito 'unica legitti-
mazione metodologicamente possibile alla ricerca della verita, egli perviene al vertice supremo
di ogni epistemologia, e cioé alla logologia: decisivo ¢, infatti, il punto «che il principio fondamen-
tale si realizzava nel cogito, non nella cogitatio, in quanto principio pil prossimo per ogni medi-
tazione filosofica. In tal modo Descartes rompeva con una tradizione filosofica bimillenaria e la
esautorava. L’atto e il compimento del cogito sono, unitariamente, deduzione, realizzazione del
metodo, esecuzione della propedeutica e atto biografico. Descartes rende palese che ogni sapere
¢ sapere finito dell'infinito (infini), e che I’essere della ragione nella sua costituzione fondamen-
tale si da a partire da Dio e dalla sua verita giustificante. Qui Dio non ¢ un pezzo di mondo -
foss’anche il pili eminente -, ma Dio & supremo principio trascendentale, quel principio che
rende possibile la libera asserzione della ragione e richiedendola la comprende, ma che insieme
puo venire realizzato in modo adeguato soltanto in un libero conoscere e agire».’

2 «Non ho pero alcun timore di dire che penso di aver avuto molta fortuna nell’essermi
imbattuto, sin dalla giovinezza, in certe vie che mi hanno condotto a considerazioni e massime
delle quali ho formato un metodo, mediante il quale mi pare di poter aumentare per gradi la mia
conoscenza, ed elevarla a poco a poco al punto pit alto a cui la mediocrita del mio ingegno e la
brevita della mia vita le consentiranno di arrivare. Ne ho raccolto gia tali frutti che, per quanto
nel giudicar me stesso cerchi sempre di inclinare piuttosto alla diffidenza che alla presunzione, e
per quanto nel considerare con occhio di filosofo le diverse azioni ed imprese umane, non ne trovi
quasi nessuna che non mi appaia inutile e vana, cido nondimeno non cesso di provare una soddisfa-
zione estrema del progresso che penso di aver fatto nella ricerca della verita, e di concepire tali
speranze per ’avvenire che, se tra le occupazioni degli uomini in quanto puramente uomini, ve n’e
qualcuna realmente buona e importante, oso credere che sia proprio quella che ho scelto» (CARTE-

s10, Discorso sul metodo, a cura di G. DE Lucia, Armando Editore, Roma 1999, p. 51s.).

3R. LAUTH, Con Fichte, oltre Fichte, a cura di M. IvALDO, Trauben, Torino 2004, p. 17s. Cfr.
anche M. IvaLDo, Storia della filosofia morale, Editori Riuniti, Roma 2006, p. 82s.: «Il tdpos storiogra-
fico che vede Descartes come I’'iniziatore della moderna filosofia & stato oggetto di innumerevoli
riprese, precisazioni, limitazioni. Descartes cerca conoscenza evidente; egli muove dal cogito, non

dalla cogitatio, cioé dall’atto concreto del pensare e del ponderare. In questo atto si palesa una

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 179

Per i filosofi storiograficamente e idealmente moderni il problema del metodo non é pero
soltanto una questione gnoseologica o epistemologica, ma investe la ragione stessa per cui si fa
filosofia, & cioé autenticamente logo-logia, logos del logos, e, di conseguenza, quando parliamo di
religione dei Moderni facciamo riferimento a una concezione religiosa che pone I'accento sulla
liberta e sulla soggettivita - intesa anche e soprattutto come elemento trascendentale, sorgivo
del senso e del bisogno religioso - e che discute gli aspetti metodologici del suo esistere, ossia il
suo statuto ontologico autonomo e la sua essenza, nella profonda convinzione che «l'intelligere
filosofico € un momento a sé, € cioe un’attivita rispondente a un’esigenza particolare, costitutiva,
impreteribile dell'uomo, la quale, come distinta, ha una sua sfera, una sua legge, una sua luce
non sostituibile».*

Ne risulta, cosi, che la qualificazione dell’autonomia rappresenta una delle caratteristiche
peculiari proprio della religione dei Moderni, giacché il carattere di indipendenza del religioso
era, come ha sottolineato Ernst Troeltsch nel suo classico studio sulla Selbstdndigkeit der Religion,
sconosciuto sia al mondo antico (che, per suo conto «conosceva soltanto religioni popolari, indi-
pendenti le une dalle altre in quanto a formazione e sviluppo», dando pertanto luogo «unica-
mente a una mescolanza di tutte le religioni e ad una fondazione panteistica di tale mescolanza»,
ossia a un «sincretismo panteistico delle singole religioni autoctone»®), sia al «cristianesimo ec-
clesiale, tanto quello cattolico che quello protestante, poiché esso era convinto di una comuni-
cazione divina delle verita religiose particolare, soprannaturale e che si contrappone a tutto il
resto al modo in cui la verita si contrappone alla bugia».®

La filosofia moderna della religione giunge invece alla proclamazione orgogliosa
dell’istanza, gnoseologica ed etica, che afferma che la religione, di per se stessa, «& un’entita pe-
culiare e autonoma, che percio la si puo e la si deve abbandonare al suo proprio corso, che essa
reca in sé la propria certezza e il proprio contenuto, che rispetto a lei mette conto soltanto, in
tempi di crisi, rimuoverne gli ostacoli».”

richiesta di verita, che trova soddisfazione nella sua costituzione fondamentale soltanto a partire

da Dio e dalla sua verita giustificante (veritas e veracitas Dei)».

* A. CARACCIOLO, Nulla religioso e imperativo dell’eterno. Studi di etica e di poetica, Il melangolo,

Genova 2010%, p. 74.

>E. TROELTSCH, L’autonomia della religione, tr. e cura di F. GHIA, presentazione di G. Cantillo,

Loffredo, Napoli 1996, p. 61.
¢ Ibidem.

71vi, p. 220. Al riguardo, si tenga presente quanto scrive FRANCESCO GHIA nell’Introduzione
(Ernst Troeltsch e il principio religioso, ivi, pp. 16-52), in particolare alle pp. 19 s.: «Il nucleo della
riflessione sul religioso viene trovato nell’autonomia di quest’ultimo, nel suo essere cioé un domi-
nio non condizionato da altri, non riconducibile ad altre espressioni dello, spirito, all’etico,
all’estetico o al politico, ma vivente e operante in e accanto ad essi. Allo stesso modo, la sua uni-
versalita, che lo abilita ad essere un modo e una struttura della coscienza, mette quanto meno in

crisi la pretesa di assolutezza di un principio storico, ancorché fondantesi su una rivelazione (sul

ISSN 2385-216X



180 | GUIDO GHIA

Naturalmente, per essere, come vuole essere, pensata nel solco dell’autonomia della mo-
rale, quale viene insegnata con lezione inobliabile da Kant, anche ’autonomia della religione
presuppone, come sua ragion d’essere, la liberta, sicché la religione dei moderni si caratterizza
sempre di pitt come un principio di differenziazione paradigmatico tra la religio e la fides chri-
stiana. Solo adunando la religione sotto il segno della categorizzazione concettuale del principio
di autonomia, si puo infatti qualificare davvero la liberta anche come religiosa: solo «nel cessare
di essere assorbita nella fides christiana, in quanto fides amministrata dall’ecclesia una, sancta, uni-
versalis; solo nel separarsi e nel “migrare” dal dominio della teologia rivelata per accedere, come
termine di ricerca e oggetto di sapere, ai contesti critici e problematici della filosofia, della filo-
logia, delle scienze storiche e giuridiche; solo, pertanto, istituendosi come categoria o forma au-
tonoma in grado, da un lato, di rendere pensabile uno spazio trascendentale interno alla coscienza,
luogo di una possibile rivelazione e di un processo spirituale indipendente da Sacre Scritture,
culti, dogmi, Chiese, dall’altro, di farsi oggetto di saperi specializzati - dalle scienze storiche a
quelle religiose, al diritto -, la religione poteva schiudersi ai principi della liberta e della laicita».?

E per questo che si pud sostenere che per la religione dei Moderni la tolleranza in tema di
religione cessa di essere un mero principio di bon ton intellettualistico o di paternalismo liberale,
per assumere invece le sembianze, come afferma in modo sintomatico Ernst Cassirer, di un vero
e proprio «postulato», di un ethos fondamentale, da cui dedurre, al modo della filosofia trascen-
dentale, tutti gli assunti teoretici e pratici della vita del singolo individuo.

A ben vedere, infatti, «la tolleranza & tutt’altro che la raccomandazione dell’indulgenza e
dell’indifferenza rispetto alle questioni fondamentali della religione. Soltanto in alcuni pensatori
di poca importanza e di second’ordine si trova una difesa della tolleranza che puo ridursi a un
mero indifferentismo. In complesso invece regna la tendenza opposta: il principio della liberta
di fede e di coscienza ¢ I'espressione di una nuova forza religiosa positiva, la quale fu veramente
caratteristica del secolo illuministico. Esso rappresenta una nuova forma che la coscienza reli-
giosa assume per mantenervisi da ora in poi chiara e sicura. Questa forma era pero raggiungibile
solo con un capovolgimento dell’animo religioso e delle sue mete. La metamorfosi decisiva av-
viene quando al pathos religioso, che aveva mosso e spinto innanzi i secoli precedenti, i secoli
delle lotte religiose, subentrd un puro ethos religioso. La religiosita non vuol essere da ora in poi
un fatto passivo, ma deve scaturire dal centro dell’azione e ricevere di qui la sua determinazione
essenziale. L'uomo non ne deve essere soltanto preso e soggiogato come da un potere estraneo;

che é daricordare il “problema di Lessing”: verita storiche contingenti possono essere compatibili,
da un punto di vista fondativo, con verita eterne?) e certamente nega, secondo un principio di
Liberalitdt religiosa, applicando cioé al dominio della religione il principio della liberta, un’esten-

sione storica dotata di una superiorita qualitativa (il cosidetto soprannaturalismo dogmatico)».

8 R. CELADA BALLANTI, Religione, storia, liberta. Studi di filosofia della religione, Liguori Editore,
Napoli 2014, p. 50. Il «sisma concettuale» che distingue e separa la religio dalla fides christiana,
«conduce a isolare categorialmente, epistemologicamente, speculativamente, il concetto di reli-
gione facendone un termine di ricerca in sé, una res problematica distinta dalla pluralita delle fedi

storiche» (ivi, p. 137).

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 181

ma egli stesso la deve afferrare e plasmare con liberta interiore. Non & una potenza soprannatu-
rale, non ¢ la grazia divina quella che produce in lui la certezza religiosa; ma egli stesso deve
elevarsi a lei e mantenervisi. Da questo principio teorico risultano spontanee e con intima neces-
sita tutte le deduzioni che I’epoca illuministica ha tratte e tutti i postulati pratici e concreti cha
ha formulati».’

Ora, questa lunga citazione di Cassirer, sintomatica perché consente di radicare e sostan-
ziare la tesi ermeneutica per cui I’Aufkldrung «si presenta come un vasto e profondo sommovi-
mento della societa e della cultura tedesca ed europea che rimette in forse molte certezze con-
solidate e al quale partecipano - con modalita e finalita differenti e talora contrastanti - tutte le
tradizioni e tutte le istituzioni che sono ad un tempo oggetto di critica»,'® ha naturalmente sullo
sfondo soprattutto la figura di Gotthold Ephraim Lessing, il quale, nella linea del discorso che
stiamo svolgendo, si presenta come il vero prototipo della Liberalitdt religiosa dei Moderni.

II.  VERITA E SENTIMENTO

La religione di Lessing ha, infatti, le caratteristiche pit qualificanti della modernita. In essa
I'approccio trascendentale, che individua nella Vernunft, nel Gefiihl e nel Gewissen il locus revela-
tionis dell’educazione religiosa non solo del singolo, ma dell’intera umanita, si sostanzia del me-
todo ermeneutico della ricerca incessante della verita, metodo abilitato come pochi a qualificare
il destino del genere umano nella cifra potente dell’homo viator. A guidare infatti una tale diu-
turna ricerca della verita é senza dubbio la «qualificante preoccupazione per il destino eterno
dell’'umanita e dei singoli uomini, preoccupazione sostenuta dalla convinzione, religiosa e cri-
stiana come poche, che per il genere umano non possa esserci beatitudine se anche una sola
anima dovesse andare perduta».' Non intratur in veritatem nisi per caritatem: I'universalismo della
salvezza del pensiero religioso liberale di Lessing presuppone cio¢ il principio teoretico e pratico
dell’'uguale Bestimmung di tutti gli uomini, al punto che «tra rivelazione e ragione la sua storia
dell’educazione del genere umano pud prospettarsi orizzonti di palingenesi per il destino dei
singoli uomini perché, come la storia profetica kantiana, & guidata da un analogo imperativo

° E. CASSIRER, La filosofia dell’illuminismo, tr. it. di E. POCAR, La Nuova Italia, Firenze 1998, p.
232. Cfr. anche p. 241: «Tutto cid contribuisce a scuotere sempre piu I'efficacia delle dimostrazioni
puramente teoriche dell’esistenza di Dio, sulle quali la teologia e la metafisica del secolo XVII
avevano fondato i loro sistemi: il centro della certezza religiosa passa ad un punto in cui non ¢

accessibile a siffatte dimostrazioni né deve fare assegnamento su queste».

0 R. BorDoOLI, L’'[lluminismo di Dio: alle origini della mentalita liberale. Religione teologia filosofia
e storia in Johann Salomo Semler (1725-1791). Contributo per lo studio delle fonti teologiche, cartesiane e

spinoziane dell’Aufklirung, Leo S. Olschki, Firenze 2004, p. 297.

' G. MORETTO, Il principio uguaglianza nella filosofia, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli

1999, p. 172.

ISSN 2385-216X



182 | GUIDO GHIA

dell’'uguaglianza, la cui formulazione risulta in lui fortemente suggestionata, oltre che dall’atmo-
sfera spirituale del tempo, dalle ragioni della Foderaltheologie, che aveva insegnato a leggere la
storia della salvezza non gia come la storia della ripetizione di una verita eterna, bensi come la
storia dei tanti possibili attingimenti umani della medesima verita, visti a loro volta come le mol-
teplici dispensationes dell’economia divina della salvezzax».' Insomma: & questo imperativo
dell’'uguaglianza, ispirato a un sentimento di carita del pensiero, a indurre la filosofia «a sognare
un destino di salvezza per ogni uomo che venga in questo mondo e, quindi, a immaginare, con la
potenza fantastica e poietica di cui neppure la sua razionalita pud andare deserta, la coscienza
di ogni uomo come la destinataria di una rivelazione soterica».”

I tanti possibili attingimenti di una verita proteiforme e dunque inesauribile sono gli epi-
fenomeni umani di un universalismo della salvezza che, lungi dal relativizzare ’azione soterica
di Dio, ne vuole anzi salvaguardare ’eminente carattere di assoluto, che verrebbe invece minato
alla radice se si volesse coartare quell’azione e quella salvezza nei confini di un’unica fides storica.
«Concederei volentieri ai teologi» - scrive Lessing nelle Antitesi ai frammenti dell’Anonimo di Wol-
fenbiittel - «che I'elemento beatificante nelle diverse religioni € tuttavia sempre stato lo stesso: se
solo, pero, essi a loro volta mi concedessero che non per questo gli uomini devono aver legato a
cio sempre il medesimo concetto. Dio potrebbe certamente aver voluto rendere beati in tutte le
religioni gli uomini buoni per i medesimi motivi e avendo di loro la medesima considerazione, senza
per questo aver dato a tutti gli uomini la medesima rivelazione di questa considerazione e di questi
motivi»." A ben vedere, in questo proclamato universalismo della salvezza vi & pero ben di piu
di una polemica teologica che affonda i suoi colpi col fioretto della speculazione; in gioco vi e,
infatti, un metodo ermeneutico che, autonomizzando la riflessione filosofica sul religioso dalle
assolutezze della dogmatica, getta le basi di una vera e propria Offenbarungsphilosophie, una filo-
sofia della rivelazione ammantata dalle istanze critiche ben note a ogni sistema trascendentale
e che consentono di discernere, anche nelle rivelazioni religiose, le leibniziane verita di ragione
dalle contingenti e storiche verita di fatto.”

Cosi, ha modo di chiedersi Lessing con domanda retorica, «se Cristo dice che la Scrittura gli
rende testimonianza, vuol dire che essa rende testimonianza soltanto di lui? Come si pone in queste
parole 'omogeneita di ogni libro biblico riguardo tanto al suo contenuto quanto alla sua ispira-
zione? La Scrittura non potrebbe rendere altrettanto testimonianza di Cristo se fosse ispirato

2 1vi, p. 127.
B 1vi, p. 188.
" Opere filosofiche di Gotthold Ephraim Lessing, a cura di G. GHIA, UTET, Torino 2006, p. 509.

5 Cfr. J. TAUBES, Escatologia occidentale, tr. it. di G. VALENT, Garzanti, Milano 1997, p. 169:
«Lessing si trova al centro di tutte queste differenti visioni del mondo: illuminismo razionalistico,
pietismo illuminato, ortodossia protestante e gli albori dell’idealismo tedesco. In lui la domanda
intorno all’essenza della storia viene posta in maniera consapevole: come si rapporta il cristiane-
simo razionale astorico con il suo sviluppo storico? Oppure, pil in generale, quale rapporto sussi-

ste tra ’apriori del sistema e ’aposteriori della storia?».

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 183

anche solo cio che in essa si distingue come parola autentica di Dio o dei Profeti?»."

Ora, quest’ultima citazione ¢ tratta dagli Axiomata, certamente uno scritto metodologico
che definisce I'essenza della religione (il concetto di verita interna: la religione non & vera perché
é stata insegnata dagli apostoli, ma gli apostoli 'hanno insegnata perché & vera...)”, ma, nello
stesso tempo, un documento fondamentale della religione dei Moderni e quindi del pensiero re-
ligioso liberale," in quanto in esso si sottolinea che la religione si basa fondamentalmente sul
sentimento, sul Gefiihl, dunque su un principio soggettivo, intimior intimo meo, che non teme che la
precarieta, le oscillazioni telluriche e quindi I'equilibrio precario della storia riescano a farlo va-
cillare.” In questo senso, la convinzione di Lessing puo giustamente essere definita «ecumenica»,
preoccupata com’e di individuare il senso del destino dell'uomo, di tutti gli uomini senza ecce-
zioni, «non gia nel possesso della verita - che &, come la perfezione, qualita esclusiva di Dio -, ma

1 Axiomata. Se possono esserci assiomi in questioni del genere, in G.E. LESSING, Religione e liberta,

a cura di G. GHIA, Morcelliana, Brescia 2000, p. 132.

7 Cfr. ivi, p. 150. Ma si vedano anche p. 151 («Le tradizioni scritte devono essere spiegate
muovendo dalla verita interna della religione, e tutte le tradizioni scritte non possono darle alcuna
verita interna se quella ne & priva»); p. 137 («Il cristianesimo esisteva prima che gli evangelisti e
gli apostoli ne scrivessero. Passdo molto tempo prima che il primo di loro scrivesse e un tempo
ancora piu considerevole prima che si costituisse I’intero canone»); p. 163 («Sarebbe dunque asso-
lutamente possibile che qualcuno nutrisse qualche dubbio sull’ispirazione divina di tutti quanti gli
scritti del Nuovo Testamento, o addirittura la negasse, e tuttavia con il cuore credesse alla reli-

gione cristiana»).

® Per la concettualizzazione filosofica di questa categoria euristico-ermeneutica, distillato
purissimo dell’ethos e del pathos poietico della religione dei Moderni, cfr. G. MORETTO, Karl Barth e
il pensiero religioso liberale, in Ip., Sulla traccia del religioso, Guida, Napoli 1987, pp. 67-106; Ip., Etica
e Liberalitdt: Bonhoeffer e il pensiero religioso liberale, in Ip., Figure del senso religioso, Morcelliana,
Brescia 2001, pp. 121-163. Una ricca trattazione storico-teoretica di questo concetto la offre, anche
e soprattutto in riferimento a Lessing, il fondamentale volume di R. CELADA BALLANTI, Pensiero reli-
gioso liberale. Lineamenti, figure, prospettive, Morcelliana, Brescia 2009. Si vedano inoltre i contributi
raccolti in F. E G. GHIA (edd.), Pensiero religioso liberale. Temi e prospettive, «Humanitas» 61 (5-

6/2006).

¥ Cfr. G.E. LESSING, Axiomata, cit., p. 145s.: «Voglio ridurre al loro vero valore le obiezioni
contro le parti meno importanti della Bibbia. Questo & il mio scopo. E solo con questo scopo dico
che coloro che hanno il cuore piu cristiano della testa non si danno affatto cura di queste obiezioni;
infatti essi sentono ci6 che altri si contentano di pensare; infatti, essi potrebbero eventualmente
fare a meno di tutta la Bibbia. Essi sono i vincitori, fiduciosi di far cadere i baluardi e di occupare
il paese. Il teologo invece ¢ il soldato timoroso di rompersi la testa nei baluardi di confine e per

questo di riuscire a stento a vedere il paese».

ISSN 2385-216X



184 | GUIDO GHIA

nella sua ricerca».”” Non ¢, infatti, lo scudo adamantino di una fede superba, orgogliosamente
tronfia del suo possesso esclusivo della verita, ma lo scudo di paglia di «chi ha la religione del
cuore»,” che deve qui essere invocato come protezione dal semplice ricercatore della verita, a
cui poco interessano «le ipotesi, le spiegazioni e le prove del teologo»,” in quanto «per lui esiste
solo una cosa: il cristianesimo che egli avverte tanto vero e nel quale si sente tanto beato».”

La religione del cuore di questo semplice ricercatore della verita non é pero il trasalimento
emotivo di uno spontaneismo ingenuo e irrazionale, cifra verginea di un effluvio sentimentale
da anima bella abulica, ma una scelta precisa, razionale e consapevole, guidata dal principio er-
meneutico - di un’ermeneutica al tempo stesso metodologica e pratica - per cui «la lettera non
e lo spirito e la Bibbia non é la religione»,* e che porta a concludere che «se € vero che la Bibbia
contiene pit di quanto appartiene alla religione, chi mi pud impedire di dare alla Bibbia il nome
di lettera, dal momento che le contiene entrambe e non & che un semplice libro, attribuendo il
nome di spirito alla sua parte migliore, che sia la religione o che si riferisca ad essa?».”

Cosl, la chiarezza metodologica della distinzione ermeneutica tra la lettera e lo spirito e il
primato pratico della soggettivita interiore del sentimento diventano in Lessing I'espressione
dell’essenza piu vera «della Liberalitt religiosa»,” mettendolo idealmente d’accordo con il pieti-
smo, ad esempio, di un Gottfried Arnold, «il cui metodo “imparziale” applicato alla storia delle

2 G. MORETTO, Filosofia e religione nell’eta di Goethe, Morcelliana, Brescia 1997, p. 84.
2L LESSING, Axiomata, cit., p. 160.

2 1vi, p. 158s.

2 Iyi, p. 159.

% Ivi, p. 133,

% Ibidem.

% G. MORETTO, Figure del senso religioso, cit., p. 133. Naturalmente, per comprendere piena-
mente la linea di questo discorso, vanno tenute presenti le fondamentali parole di Karl Jaspers:
«La Liberalitit non vive di intelletto senza fondamento né di critica senza storicita (...). [Essa] per-
mette alla fede di vivere contemporaneamente nell’oggettivita e nella soggettivita, nella loro re-
ciproca inseparabilita. (..) Fa acquistare forza alla fede non in virtu di una confessione fatta di
enunciazioni, ma grazie a una prassi di vita (...). Questa fede nello spazio della Liberalitit trae ali-
mento da se stessa, direttamente dalla Trascendenza, senza la garanzia di qualcosa di percepibile
dall’esterno o di tramandato. Cié che & tramandato la risveglia e la riempie, ma in quanto venga
ripensato; questa fede non & sorretta da sostegni, neppure da quello di un oggettivo evento salvi-
fico quale avvenimento assoluto che, solo, offre la condizione della fede stessa. Il rigore della Li-
beralitdt sta nell’evidenziare la responsabilita dell’'uomo respinto su se stesso, che solo nella li-
berta, ma non in forza di essa, e in nessun altro modo, fa esperienza di essere donato a se stesso
dalla Trascendenza. (...) La Liberalitit vive nel legame con I’illuminismo, ma con 'autentico illumi-

nismo, inteso come inarrestabile, responsabile, mai compiuto moto della ragione (...). Non pretende

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 185

chiese e delle eresie, oltre ad assicurargli una posizione di rilievo tra i pensatori che hanno pre-
parato I'avvento dello storicismo, lo ha abilitato a individuare nel cristianesimo delle origini la
norma ideale con cui giudicare la storia delle chiese e delle loro interpretazioni delle Scritture.
In fondo, in quanto sorti entrambi come reazione all’assurdita delle guerre di religione, illumi-
nismo e pietismo sono istintivamente votati a privilegiare I'ortoprassi (cfr. Das Testament Johannis
di Lessing) rispetto all’ortodossia, I'interiorita della vita spirituale dell'uomo (sia questa indivi-
duata, illuministicamente, nella ragione, o, pietisticamente, nel sentimento, sempre comunque
in una facolta comune a tutti gli uomini) rispetto al dottrinarismo e al moralismo delle chiese e
teologie ufficiali».”

III. RELIGIONE E LIBERTA

Ora, sono precisamente queste due preoccupazioni illuministiche e pietistiche - la chia-
rezza ermeneutico-metodologica in materia di religione e il primato pratico-soggettivo del sen-
timento - a guidare Lessing anche nella sua opera religiosa pitt famosa, Nathan il Saggio, con la
celeberrima «Favola dei tre anelli». In essa, infatti, abbiamo a che fare, come sottolinea giusta-
mente Karl-Josef Kuschel nella sua interpretazione «ecumenica» del capolavoro teatrale lessin-
ghiano, con un illuminismo nel senso migliore del termine, un illuminismo, cio¢, «capace di met-
tere gli uomini nella condizione di percepire realisticamente i potenziali conflittuali, ma anche i
potenziali promettenti che si nascondono nei contrasti e nella convivenza delle religioni».?

Prendiamo, per esempio, questo sintomatico passo del dialogo tra Nathan e il Sultano Sala-

di salvare. Esempio e grande figura di essa & Lessing. Egli si oppose tanto all’ortodossia di natura
violenta quanto alla teologia razionalistica illuminata, che volle recuperare attraverso una diversa
interpretazione (...) [Egli] come contemplando su un colle al di sopra di tutti, in disparte dai cam-
mini comuni, senza presumere di cogliere la totalita del vero, restd aperto con il suo infinito im-
peto critico ai valori biblici che lo interpellavano» (K. JASPERS - R. BULTMANN, Il problema della demi-

tizzazione, a cura di R. CELADA BALLANTI, Morcelliana, Brescia 20182, pp. 100. 101. 102. 103s.).
27 G, MORETTO, Ermeneutica, a cura di G. GHIA, Morcelliana, Brescia 2011, p. 97s.

% K.-J. KUSCHEL, «L’ebreo, il cristiano e il musulmano s’incontrano»? «Nathan il saggio» di Lessing,
tr.it. di C. Danna, Queriniana, Brescia 2006, p. 36s. Giustamente Kuschel ricorda che «il poema
drammatico di Lessing non insegna I’“ottimismo”, ma - se mai - una docta spes nel senso di Ernst
Bloch, una speranza passata al vaglio dell’esperienza della vita» (p. 37). Dello stesso autore si veda,
sul medesimo tema, il precedente e ampio lavoro Vom Streit zum Wettstreit der Religionen. Lessing
und die Herausforderung des Islam, Patmos Verlag, Diisseldorf 1998 (per la linea del nostro discorso

cfr. soprattutto pp. 175-183).

ISSN 2385-216X



186 | GUIDO GHIA

dino - immagine potentissima del vero dialogo interreligioso, che & in primo luogo dia-logos, cam-
mino nel pensiero di uomini autenticamente religiosi e non di -ismi...”” - al cuore del racconto di
Nathan della Favola dei tre anelli: «NATHAN: Appena il padre fu morto, ciascuno comparve col
suo anello, e ciascuno voleva essere il capo della casa. Si fecero indagini, sorsero liti e querele;
ma il vero anello non si poté identificare (dopo una pausa in cui NATHAN sembra attendere la risposta
del Sultano)... quasi allo stesso modo come oggi non si puo identificare la vera religione. SALA-
DINO: Come? Sarebbe questa la risposta alla mia domanda? NATHAN: Per lo meno ¢é la mia giu-
stificazione se io non so distinguere tra i tre anelli, che il padre fece eseguire coll’intenzione che
non venissero distinti. SALADINO: Gli anelli? ... Non farti gioco di me! ... Le religioni che io ti ho
nominato si distinguono perfettamente persino nel costume, persino nei cibi e nelle bevande...
NATHAN: ... e soltanto non nel fondamento. Perché non si fondano esse tutt’e tre sulla storia,
scritta o tramandata? E su che cosa si fonda la storia se non sulla fedelta e sulla fede? Ora quale
fedelta, qual fede metteremo noi meno in dubbio? Certo quella dei nostri, quella di coloro dal cui
sangue usciamo e che fin dall'infanzia ci diedero tante prove del loro amore; né mai ci hanno
ingannato, tranne dove I'inganno ci era salutare. E come potrei io, d’altronde, aver meno fede
nei miei padri di quel che tu ne abbia nei tuoi? O viceversa. O posso io pretendere che tu smenti-
sca i tuoi padri per non aver da smentire i miei? O viceversa. E questo ch’io dico per te e per me
val pure per il cristiano? No? SALADINO: (Per il Dio vivente! Quest’'uomo ha ragione. Io non trovo
nulla da obiettargli)».*

Certo, solo una «pre-incomprensione» ermeneutica, come quella di Sloterdijk, puo leggere
il messaggio di questa favola nel senso della postmoderna «estetica della ricezione»,* anziché

» Come assai opportunamente ricorda Roberto Celada Ballanti, «occorre cercare un univer-
sale capace di ospitare le differenze e una figura del dialogo che sappia mettere in gioco tutte le
potenzialita del prefisso di derivazione greca dia-. 1l dia-logo, in quanto interruzione del mono-logo
grazie all’irruzione-intrusione dell’altro, & sempre logos spezzato, implica differenza e anche at-
traversamento. Abita quella terra di mezzo a cui allude Berger, tra relativismo e fanatismo. E la
terra di mezzo dove soggiorna la possibile discorde armonia tra le fedi, e che a tutte ricorda la
comune distanza dal volto di Dio (...) Da Cusano a Lessing, passando per Bodin, si allunga una coor-
dinata di dialoghi interreligiosi d’invenzione o d’immaginazione (De pace fidei, Colloquium Heptaplo-
meres, Nathan il Saggio), che connettono concordia discors, prospettivismo e religioni» (R. CELADA

BALLANTI, Filosofia del dialogo interreligioso, Morcelliana, Brescia 2020, p. 9-10).

® G.E. LESSING, Teatro. Minna di Barnhelm - Emilia Galotti - Nathan il saggio, Introduzione di M.

FRESCHI, tr. it. di B. ALLASON, UTET, Torino 1981, p. 249s.

St Cfr. P. SLOTERDIK, Il furore di Dio. Sul conflitto dei tre monoteismi, tr.it. di P. Quadrelli, Raf-
faello Cortina Editore, Milano 2008, p. 122s., che cosi continua: «[Lessing] preannuncia ’avvento
della cultura di massa nelle questioni religiose. In questo contesto, Illuminismo non & nient’altro
che una parola in codice a indicare la convinzione che le élites e la massa si incontreranno un
giorno in percezioni e in giudizi di valore comuni dopo aver superato I’estraneita che li ha separati

nei secoli» (p. 123). No, non & certo perché reca danno alla «venerabilita» di Nathan il saggio (cfr.

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 187

della modernissima «etica come scienza del pratico».* Chi, infatti, si accosti a questa pagina les-
singhiana con occhi scevri da pregiudizi antimoderni, non potra non avvedersi che «quel che,
replicando al Saladino, Nathan formula, & in realta ’operazione che aduna in sé una delle acqui-
sizioni cruciali della coscienza religiosa moderna: I'inabissarsi dei fondamenti in ragione
dell’ineludibile linguisticita, ermeneuticita, storicita della verita. Quel traditum a cui il Saladino
si appella come prova della distinguibilita delle fedi e invece proprio cio che le unisce e le pareg-
gia tutte in una stessa infondatezza, perché priva di assolutezza ¢ la storia “scritta o tramandata”,
prive di assolutezza sono le prove storiche, come Lessing aveva scritto nel corso della disputa sui
frammenti».*

ivi, p. 122) che il furore di Sloterdijk, con la sua malcelata acredine contro il religioso («é facile
prevedere uno spostamento delle competizioni tra le religioni in campo umanitario: non a caso, da
sempre il gusto religioso delle masse si rinfocola davanti allo spettacolo della beneficenza, quando
non si concede uno “stacco” nel teatro della crudelta» p. 123), sbaglia completamente il bersaglio.
Si fa, infatti, davvero poca strada in filosofia, se si confonde I'impegno etico della ricerca della
vera religione e della vera fede, che, da un lato, presuppone la tensione pedagogica alla paideia
dell’intero genere umano, e, dall’altro, postula 'ineludibilita di un principio uguaglianza, con la
volonta di potenza di una classe egemone che, per la ricerca di un consenso pitt 0 meno mediatico,
non ha esitazioni ad annullare tutte le differenze in una melassa indistinta in cui, come la notte
nera di Hegel, tutte le vacche sono nere... A ristabilire le giuste misure della «tolleranza attiva» di
Lessing, che in questo saggio stiamo cercando di acclarare, valgano allora le ponderate parole di
Giovanni Moretto, sempre ed ancora degne di ascolto e meditazione: la tolleranza lessinghiana «é
lontanissima dal sancire I’irenismo a buon mercato, I'indifferentismo, I’agnosticismo: una suprema
certezza la anima, la certezza - che & insieme fede e speranza - che la vicenda etica dell’'umanita
e, attraverso essa, del cosmo ha un senso, quali che siano il nome e la figura da conferire a quest’ul-
timo. Solo una tale certezza, che abilita alle supreme distinzioni di carne e spirito, di mondo antico
e mondo nuovo, di storia e metafisica, pud pretendere di alimentare nel cuore umano 'unico culto
razionale che il Divino possa attendersi dai mortali: solo essa, nell’atto in cui affratella tutti gli
uomini, puo elevarsi a giudicare le concreti fedi storiche come “semplici mezzi” in vista dell’unico
fine, costituito dall’educazione del genere umano mediante la parola illuminatrice, che via via,
dentro la storia, ad esso & dato di attingere» (Introduzione, in J.G. FICHTE, La dottrina della religione,

a cura di G. MORETTO, Guida, Napoli 1989, p. 23).

2 Sull’etica come scienza del pratico cfr. C. CEsa, Introduzione a Fichte, Laterza, Roma-Bari
1994, pp. 38-44. Giustamente, Omar Brino sostiene che «in Lessing la morale diventa il modo privi-
legiato per accedere a Dio da parte degli uomini» (Metamorfosi drammaturgiche dell’angelogia politica
tra Illuminismo e Romanticismo. Il Nathan di Lessing e il Lohengrin di Wagner in «Politica e Religione
2007» (Angeli delle nazioni. Origine e sviluppi di una figura teologico-politica, Morcelliana, Brescia

2007), pp- 219-262, qui p. 241).

3 CELADA BALLANTI, Filosofia del dialogo interreligioso, cit., p. 87.

ISSN 2385-216X



188 | GUIDO GHIA

E allora a uno dei testi fondamentali di quella disputa, Sulla prova dello spirito e della forza,
che bisogna guardare per trovare quello che giustamente & stato chiamato il vero e proprio «pro-
blema di Lessing»:** «casuali verita storiche non possono mai essere la prova di necessarie verita
razionali».” Infatti, distinguere nettamente la contingenza delle verita storiche, storiografiche,
dalla necessita cogente delle verita razionali, metafisiche, significa, per Lessing, arrestarsi di
fronte all’«ampio e brutto fossato oltre il quale non so andare, per quante volte ne abbia seria-
mente tentato anch’io il salto».”® No, la ragione che non sa pitt adeguarsi alla paolina prova dello
spirito e della forza, perché é convinta che il suo compito pedagogico, in un tempo secolarizzato,
sia quello di «indicare una via al sano intelletto umano»,” auspicando «che tutti coloro che il
Vangelo di Giovanni divide, il Testamento di Giovanni riunifichi»,* ribadendo quindi ancora una
volta la preminenza del pratico sul teoretico,” quella ragione non fa il salto:** essa sa, come dira
Fichte nella Sesta lezione della Iniziazione alla vita beata, che «soltanto cid che & metafisico, e non
la dimensione storica, rende beato; la seconda arreca soltanto erudizione. Se qualcuno si & real-
mente unito a Dio ed & entrato in lui, & del tutto indifferente per quale via vi sia giunto; e sarebbe
un’impresa del tutto inutile e assurda continuare a ricordarsi soltanto del cammino seguito, in-
vece di vivere nella realta divina».*! Cosi, alla fine, il vivere nella realta divina mette in secondo
piano le vie di accesso a questa beatitudine, ma, al tempo stesso, legittima I’esistenza di una plu-
ralita di queste vie, al punto che, per esempio, i vari protagonisti di Nathan il saggio, pur con
differenti gradi di consapevolezza, sono tutti a modo loro propugnatori della possibilita di una
attiva e reciproca tolleranza, di «una convivenza di uomini di religioni diverse sotto il primato
dell’amore».* Infatti, «tutti questi personaggi - di provenienza ebraica, cristiana o musulmana -
sono nelle loro tradizioni le figure ideali possibili e bell’e pronte di un’esistenza religiosa, che

% Cfr. S. KIERKEGAARD, Postilla conclusiva non scientifica alle «Briciole di filosofia», in Opere, a

cura di C. FABRO, Sansoni, Milano 1993, pp. 259-611.
% Opere filosofiche di Gotthold Ephraim Lessing, cit., p. 544.
% Ivi, p. 546.
 Ibidem.
®Ivi, p. 547.

¥ Questa preminenza era gia stata sottolineata da Lessing nell’importante scritto giovanile
Pensieri sugli Herrnhutiani: «L’'uomo venne creato per agire e non per sofisticare. Ma proprio perché
non venne creato per questo, egli propende piu per questa seconda inclinazione che non per la
prima. La sua malignita intraprende sempre cid che non deve e la sua temerarieta intraprende

sempre cido che non puo» (ivi, p. 368).

“ Cfr. G. GHIA, La ragione non fa il salto... Sul rapporto veritd e fede in Lessing, in «Giornale di

Metafisica» 1/2017, pp. 100-110.
“* FICHTE, La dottrina della religione, cit., p. 320.

2 KUSCHEL, «L’ebreo, il cristiano e il musulmano s’incontrano»?, cit., p. 260.

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 189

hanno loro scopo di prospettare quel che tutti gli ebrei, cristiani e musulmani dovrebbero possi-
bilmente essere in futuro».*

Ora, da Spinoza a Bayle, da Locke a Voltaire, i Moderni hanno sempre coniugato il tema
della religione con quello della tolleranza. Si tratta per lo pitt di una coniugazione di ordine teo-
logico-politico* che, con sfumature naturalmente assai diverse, cerca di tenere assieme la rifles-
sione sull’elemento costitutivo della religione e sulle prerogative di liberta che devono essere al
tempo stesso garantite e pretese alla e dalla religione.* Di conseguenza, molto spesso ’accento &
posto sui diritti/doveri delle confessioni, anziché sulla legittimita delle visioni religiose del
mondo dei singoli. La religione del singolo deve si essere garantita, ma cio che ancora di pit conta

“ Ibidem. Ne va cioé del delicato e rischioso passaggio (... ma anche in questo caso si potrebbe
dire: kalos o kindunos!) dalla «religiosa follia» di «possedere ciascuno il migliore Iddio e di volerlo
imporre a tutti gli altri» (G.E. LESSING, Teatro, cit., p. 228), secondo le parole di Nathan al Templare,
alla «dolce follia», evocata da Daja allo stesso Nathan, «in cui cristiano, ebreo e mussulmano si

fondono» (ivi, p. 193).

“ Giustamente, a questo proposito, Enrico Peroli, nell’Introduzione a L’idea di tolleranza in eta
moderna, «Humanitas» 69 (6/2014), p. 856s., mette I’accento sul fatto che, se da un lato la tolleranza
viene rivendicata «in nome dei diritti dell’individuo, tra i quali anzitutto la liberta religiosa,
dall’altro lato la riflessione sulla tolleranza diventa uno dei temi centrali che contribuiscono
all’organizzazione del nuovo ordine politico caratteristico della modernita. In questo senso, nata
dalla frattura dell’unita religiosa europea scaturita dalla riforma protestante, I’idea di tolleranza
viene teorizzata come strumento per neutralizzare il potenziale conflittuale delle diverse confes-
sioni religiose e come dispositivo per ricomporre, dopo ’eclisse del modello medievale, della “re-

spublica christiana”, i rapporti tra potere e cittadini nel nuovo spazio politico dell’etd modernax.

% Cfr. al riguardo M. FirPo, Il problema della tolleranza religiosa nell’eta moderna. Dalla riforma
protestante a Locke, Loescher, Torino 19897, p. 296: «Presente in tutta la storia del cristianesimo in
relazione al continuo riproporsi della dissidenza ereticale, il problema della tolleranza religiosa
assume nuove dimensioni e diverso significato nell’etd moderna, in seguito alla frantumazione
confessionale dell’unita religiosa europea scaturita dalla riforma protestante. Pur sempre emer-
gente nell’ambito delle rivendicazioni avanzate dalle sette minoritarie in difesa della propria li-
berta di coscienza e di culto, a partire dai primi decenni del Cinquecento la questione acquista
contorni sempre piu complessi, ponendosi non soltanto sul piano religioso ma anche su quello
politico. E ci0 non soltanto perché 1'opposizione religiosa si configura spesso come importante
opposizione politica (& il caso della Francia nella seconda meta del secolo) in grado di contare
anche su appoggi e relazioni internazionali, o perché il dissenso ereticale si intreccia quasi sempre
con forme di protesta sociale e con le istanze rivoluzionarie e le utopie di rinnovamento delle
classi popolari (& il caso dell’Inghilterra repubblicana), ma soprattutto perché il problema della
tolleranza finira col trovare appunto sul piano politico quella positiva soluzione che a lungo e

inutilmente era stata cercata in termini religiosi e teologici».

ISSN 2385-216X



190 | GUIDO GHIA

e lo statuto politico e civile delle confessioni, il loro presentarsi come libere e volontarie associa-
zioni di uomini riuniti in un’adorazione pubblica di Dio.* In ogni caso, il binomio fondamentale
della tolleranza ¢ e resta religione e liberta, un binomio fondamentale anche per la comprensione
della posizione peculiare di Lessing, che consiste nel rinvenire il fondamento della tolleranza
non pilt unicamente nella ragione, ma nell’essenza stessa della religione, sicché non si deve sem-
plicemente (o passivamente, paternalisticamente) essere tolleranti verso ogni religione, ma & ogni
religione in quanto tale - 0 meglio ancora: ogni singolo uomo religioso in quanto tale - che non puo che
essere tollerante, in quanto ad animare il senso religioso pill autentico e vero & I'impegno etico,
liberamente assunto, «di dare vita a un’ecumene, una “casa comune” le cui solide fondamenta
siano costituite da cio che unisce gli uomini nella loro umanita e non da cio6 che le divide».”
Lessing riprende cosi la tesi cusaniana della una religio in rituum varietate.*® La sua & la con-
cezione di una teologia «prismatica»: ogni singola confessione religiosa, e dunque ogni singolo

“ Sintomatico al riguardo questo passo della lockiana Lettera sulla tolleranza: «Nessuno nasce
membro di una chiesa; altrimenti ciascuno erediterebbe, insieme alle terre, la religione dei padri
e degli antenati, e ciascuno sarebbe debitore della fede ai suoi natali: che & la cosa piu assurda che
si possa immaginare. Le cose, dunque, stanno cosi. L’'uomo, senza che la natura lo vincoli ad alcuna
chiesa, né lo assegni ad alcuna setta, si unisce spontaneamente a quella societa in cui ritiene di
aver trovato la vera religione, e un culto gradito a Dio. Sicché la speranza di salvezza che vi trova,
come & 'unica ragione per entrare nella chiesa, cosi, allo stesso modo, & anche il criterio per ri-
manervi. Infatti é indispensabile che con la medesima liberta con cui é entrato gli sia sempre aperta
la via dell’uscita, se gli avviene di cogliere un errore di dottrina, o un aspetto incongruo del culto;
infatti non vi possono essere vincoli indissolubili, tranne quelli che sono uniti ad un’attesa sicura

della vita eterna». (J. LockE, Scritti sulla tolleranza, a cura di D. MarRcoNI, UTET, Torino 1977, p. 137).

7 F, GHIA, Presupposti religiosi dello stato moderno secolarizzato, in A. MORGANTI (ed.), Liberta
religiosa? L’Europa tra crocifissi, minareti e il nulla che avanza, 11 Cerchio, Citta di Castello (Pg) 2011,
pp. 29-47, qui p. 31, che cosi prosegue: «Ora, questa evocazione “ecumenica” rappresenta il cul-
mine, all’interno della Romantische Schule (per dirla con Rudolph Haym) o del romantic age (per dirla
con Isaiah Berlin), di una lunga tradizione di pensiero che dal Libro del gentile e dei tre saggi di
Raimondo Lullo va al De pace fidei di Cusano, per trovare infine mirabile sintesi nella “favola dei
tre anelli” di Nathan der Weise di Gotthold Ephraim Lessing». Dello stesso Autore si veda anche il
volume Etica e storia in Jellinek. La fondazione religiosa dei diritti umani, 1l Mulino, Bologna 2017, in
cui il nome di Lessing viene evocato per la costruzione di un principio uguaglianza e di una fonda-

mentale filosofia religiosa della storia: cfr. pp. 46-52.

“® Nello spirito di Lessing si leggano queste parole nel testo cusaniano fatte pronunciare a
Paolo: «La varieta dei riti non sara piu un ostacolo; essi furono istituiti e accettati come segni
tangibili della verita della fede. I segni possono seguire dei cambiamenti, non pero cio che essi
indicano» (N. CUSANO, La pace della fede, Introduzione di J. Ries, tr.it. di M. ARRIGONI e D. CANAVESI,

Jaca Book, Milano 20182, p.102). Sull’intima correlazione in Lessing tra veritas e varietas sempre

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 191

individuo religioso, vede solo una faccia, non la totalita, scruta solo da una prospettiva, non
dall’assoluto.” Le prospettive di riferimento non sono evidentemente tutte uguali, ma la prefe-
renza per I'una o per I'altra puo essere accordata (vedi la Favola dei tre anelli) solo sul terreno
pratico, delle virtli.*® Queste ultime non rendono inutili le confessioni, ma le relativizzano (nel
senso non della omologazione, bensi della de-assolutizzazione) come veicoli storici della verita
interna dell’'una religio. La strategia sottesa alla Favola dei tre anelli - una strategia tutt’affatto
ingenua e semplificatoria® -, come sottolinea acutamente Roberto Celada Ballanti, & quella della

utile il bel libro di F. NIEWOHNER, Veritas sive varietas. Lessings Toleranzparabel und das Buch Von den

drei Betriigern, Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1988.

* Nello scritto del 1778 Una parabola, Lessing esprime questa «prismaticita» di una religione
articolata in molte facce e multidimensionale, pluriprospettivistica, con la metafora di un palazzo
che un re saggio e operoso aveva fatto costruire con ampiezze squilibrate e un’architettura molto
particolare: «dall’esterno un poco incomprensibile; dall’interno, ovunque luce e coerenza» (Opere
filosofiche di Gotthold Ephraim Lessing, cit., p. 582). Chi osservava il palazzo non riusciva infatti a
capire come da un numero tanto esiguo di finestre potesse entrare luce sufficiente per tutte le
stanze e a che cosa servissero cosi tanti e svariati ingressi, giacché un unico e grande portone
avrebbe comunque garantito ’accesso al pur vasto edificio. E cosi, solo pochi comprendevano che
le finestre migliori ricevevano «la loro luce dall’alto» e che «per mezzo di tanti e piccoli ingressi
chiunque fosse convocato al palazzo potesse giungere per la via piu breve e infallibile la dove si

aveva bisogno di lui» (ivi, p. 583).

*® Naturalmente, vanno tenute presenti al riguardo le parole pronunciate dal Giudice nel
racconto della Favola dei tre anelli: «Ciascuno di voi ebbe il suo anello direttamente dal padre,
ciascuno di voi lo ritenga per quello vero. E possibile che il padre non abbia voluto tollerar oltre
nel suo casato la tirannia di quell’unico anello; & certo ch’egli vi ha amati del pari tutti e tre,
poiché non volle umiliarne due per esaltarne un terzo. Sta bene! Emulate or voi quel suo amore
incorruttibile e scevro di pregiudizi! gareggiate tra di voi nel mettere in evidenza le virtu
dell’anello! assecondate, questa virtu colla mitezza, colla sopportazione cordiale, colla carita del
prossimo, colla rassegnazione al volere di Dio. E quando le virth dell’anello si saran manifestate
nei figli e nei figli dei figli, fra mille e mill’anni io li invito ad adire questo tribunale. Un uomo piu
saggio di me vi siedera ed egli pronunziera la sentenza» (G.E. LESSING, Teatro, cit., p. 251s.).

! «<Dobbiamo renderci conto che la parabola di Lessing prospetta dapprima un abisso fatto
di inganno e di tradimento della verita, prima di offrirci una soluzione. La sua parabola non ¢
percio una parabola ingenua e edificante. La soluzione va mantenuta malgrado la permanente abis-
salita. Soltanto se riconosciamo che Lessing prende molto seriamente in considerazione la possi-
bilita che 'uomo si inganni completamente nel campo della religione, comprendiamo il carattere
rischioso della sua operazione di salvataggio» (KUSCHEL, «L’ebreo, il cristiano e il musulmano s’incon-

trano»?, cit., p. 243).

ISSN 2385-216X



192 | GUIDO GHIA

disseminazione e non della desertificazione della verita; essa «non fa della storia una rete di in-
ganni, ma un campo di beneficio illimitato: un solo Dio, ma infinite benedizioni».**

La religione autentica richiama dunque necessariamente I'incontro tra le varie prospettive,
il certamen virtuoso tra le diverse confessioni e i loro esponenti:* la scena finale di Nathan il Sag-
gio, con il sipario che cala sul muto abbraccio dei protagonisti che scoprono un’ignota consan-
guineita,* disegna la figura di un incrocio tra umanita, un Cross of Civilisation, che trova il suo
snodo in una coscienza libera che sa fare spazio alla Trascendenza e alle sue rivelazioni, in netta
contrapposizione ideale alla ben nota tesi del Clash of Civilisation che, invece, & un cross off (un
eliminare, rimuovere e, alla fine, combattere tutte le differenze).”

2 R. CELADA BALLANTI, La parabola dei tre anelli. Migrazioni e metamorfosi di un racconto tra

Oriente e Occidente, Edizioni di storia e letteratura, Roma 2017, p. 207.

*E la tesi sostenuta dal teologo ecumenico HANs KUNG (autore, tra ’altro, insieme con Wal-
ter Jens di un bel libro lessinghiano: H. KUNG - W. JENS, Poesia e religione, tr. it. di R. GARAVENTA,
Marietti, Genova 1989), secondo il quale, nonostante il mondo delle religioni appaia disomogeneo,
discorde e contraddittorio e «nonostante tutte le distinzioni e diversita, non sottovalutabili, nella
fede, nella dottrina e nel rito», si pud tuttavia sempre riscontrare nell’esame delle varie religioni
del mondo, cusanianamente, una concordia discors e constatare cosi anche «somiglianze, conver-
genze e concordanze» (Ricerca delle tracce. Le religioni universali in cammino, tr. it. di G. MORETTO,
Queriniana, Brescia 2003, p. 6). E questo «non soltanto perché in tutte le culture gli uomini sono
posti di fronte alle medesime grandi domande: le domande originarie sul da-dove e sul verso-dove
del mondo e dell’'uomo, sul dominio della sofferenza e della colpa, sui criteri della vita e dell’agire,
sul senso del vivere e del morire. Ma anche perché, nei diversi circoli culturali delle loro religioni,
gli uomini ricevono spesso risposte simili. Comunque tutte le religioni sono insieme messaggio sal-
vifico e via alla salvezza. Comunque tutte le religioni comunicano, mediante la fede, una visione,

un’impostazione e una qualita della vita» (ibid.).

% «La consanguineita riaffiorata non & che la cifra di una nuova origine, non scritta nella
carne e capace di ospitare il Dio degli altri, di custodire il luogo dell’Altro ineludibilmente plurale»

(CELADA BALLANTI, Filosofia del dialogo interreligioso, cit., p. 96).

% Confrontando, in modo emotivamente partecipe, la filosofia della religione di Alberto Ca-
racciolo e la teologia ecumenica di Hans Kiing, Giovanni Moretto sottolinea che il vero ecumenismo,
«al quale vengono prospettati orizzonti di sempre piu espansa umanita», non puo che essere una
«realta che trascende le singole chiese e confessioni e, per quanto sempre attento all’importanza
delle istituzioni storiche del religioso, rinviene nella liberta del pensiero e della coscienza di ogni
singolo uomo, evocati I'uno e 1’altra come luoghi originari e fondamentali di una possibile rivela-
zione divina, il proprio carattere piu qualificante e costitutivo» (G. MORETTO, Una filosofia per I’ecu-
menismo. Alberto Caracciolo e la teologia ecumenica di Hans Kiing, in D. VENTURELLI (ed.), Religioni, etica

mondiale, destinazione dell’'uomo, il melangolo, Genova 2002, pp. 273-290, qui p. 282).

ISSN 2385-216X



LA RELIGIONE DEI MODERNI IN G.E. LESSING | 193

Vi & dunque un pressante e ineludibile imperativo di uguaglianza e di universalita della
salvezza a guidare I'interesse religioso pratico ad allargare la conoscenza delle prospettive (in
questo senso, paradigmatica ¢ nella Favola la figura del Sultano Saladino, il quale, inizialmente
interessato unicamente a estorcere con astuzia del denaro da Nathan, alla fine ricevera da questi
un tesoro ben piu grande, quello della riconciliazione umana)®. Ora, finalmente, la tolleranza
diventa attiva e costituisce il presupposto irrinunciabile della ricerca della verita.”” L'universum
della salvezza si palesa, se cosi si puo dire, come un multiversum e la statica veritas dei fondamen-
talismi dogmatici viene frantumata nella dinamica varietas delle anime religiose dell’humanum e
quindi della ecclesia invisibile.

Insomma: cio che consente di aderire a una confessione storica non & nient’altro che I'es-
senza trascendentale, a priori, di ogni religione autenticamente umana,” la quale, per essere ri-
conosciuta come vera, deve essere capace di unire attivamente e praticamente tutti gli uomini
in una universale e invisibile ecclesialita.

ghiaferr@outlook.it (Istituto di Istruzione Superiore “Europa Unita” - Chivasso, To)

% Cfr. R. CELADA BALLANTI, La parabola dei tre anelli, cit., p. 210s.: «La verita che salva é senza
confini, e lo spaesamento del sultano, di fronte a questa topografia eccentrica, che fa saltare le
mappe, le circoscrizioni di senso saldamente fissate, costrette a ridisegnarsi, puo dirsi pieno. Ram-
polla, da questo inaudito e arrischiante decentramento, una vita inattesa, un’esperienza di univer-
salitd mai nominata. Il tesoro, addormentato o nascosto, di una linfa umana torna a circolare tra
soggetti che codici culturali o storici, con le loro fascinazioni identitarie, avevano contrapposto.
Un tesoro piu grande di quello ipotizzato dal Saladino & offerto dalla parola di Nathan e divarica

lo sguardo, produce sconfinamenti, scardina le simmetrie e congeda gli ordini prefissati».

%’ La tolleranza attiva puo essere considerata la ratio essendi della ricerca della verita perché
una medesima condizione accomuna gli uomini, rendendoli tutti ugualmente bisognosi dello sforzo
di perfezionamento costante. Si veda al riguardo la pit volte evocata «professione di fede» lessin-
ghiana nei confronti dell’eterno impulso verso la verita, che si legge nel testo del 1778 Una contro-
replica: «Non la verita di cui un uomo ¢ o si crede in possesso, ma il sincero sforzo per giungervi,
determina il valore del singolo. Infatti, le sue forze conseguono un miglioramento non in virttu del
possesso della verita, ma della sua ricerca e soltanto in questo consiste il sempre crescente perfe-
zionamento umano. Il possesso rende quieti, pigri e presuntuosi... Se Dio tenesse nella sua mano
destra tutta la verita e nella sinistra il solo eterno impulso verso la verita, seppur con la condizione
di dover andar errando per ’eternita, e mi dicesse: scegli! io mi precipiterei umilmente alla sua
sinistra e direi. Concedimi questa, o Padre! La verita pura & soltanto per te!» (G.E. LESSING, Religione

e liberta, cit., p. 33).

8 Cfr. G. GHIA, L'umano come fondamento del dialogo tra le religioni. Nathan il saggio di G.E.
Lessing, in «Filosofia e teologia» 1/99, pp. 125-137. Ma mi sia consentito rinviare anche al capitolo
Da Reimarus a Nathan del mio libro Destino dell’'uomo e religione secondo 'Illuminismo, Le Lettere, Fi-

renze 2020, pp. 113-143.

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 195-205 J

ADRIANO FABRIS

ESPERIENZA RELIGIOSA
E DIALOGO FRA LE RELIGIONI

RELIGIOUS EXPERIENCE AND INTERRELIGIOUS DIALOGUE

The paper will display the condition of a true interreligious dialogue and identify it in the
fact of the human experience of evil. The first part will describe the approach taken, i.e. the
approach of philosophy of religions. The second part will discuss two mistakes in the devel-
opment of an interreligious dialogue. The third part of the paper will clarify the concept of
“universality” and develop it in the direction of a true “universalizability”. In the fourth
part, the common function of every world religion will be defined as a response to the expe-
rience of evil. Finally, starting from this function, the fifth part of the paper will justify the
possibility of a successful dialogue among different religions.

I. PARTICOLARITA E UNIVERSALITA DELL’ISTANZA RELIGIOSA

L’obbiettivo di questo scritto e di discutere la possibilita di un dialogo interreligioso pren-
dendo in esame alcune questioni di fondo. Si tratta questioni da affrontare in prima battuta con
un approccio teorico. Una volta deciso in merito a esse, poi, sara possibile individuare la condi-
zione per cui tale dialogo puo davvero riuscire, oppure no: a prescindere da ogni buona volonta
con la quale a esso ci si puo dedicare. Infine, seguendo quest’impostazione, emergera il motivo,
o meglio la motivazione, per cui un dialogo interreligioso puo essere effettivamente intrapreso
con speranza di successo.

Le questioni da discutere riguardano pil precisamente 'ambito della filosofia delle reli-
gioni.! Tale disciplina, pur partendo dalla constatazione di una pluralita di espressioni religiose,

! Mi sono occupato di questa disciplina, da un punto di vista fondativo, soprattutto in Intro-
duzione alla filosofia della religione, Laterza, Roma-Bari, 1996, Tre domande su Dio, Laterza, Roma-

Bari, 1998, e Filosofia delle religioni. Come orientarsi nell’epoca dell’indifferenza e dei fondamentalismi,

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | ADRIANO FABRIS

e in grado con il suo approccio, fra le altre cose, di definire le condizioni per un incontro e per
un confronto fra le religioni stesse. Lo puo fare in virtl di un approfondimento concettuale delle
specifiche esperienze che sono proprie delle singole religioni e, in particolare, movendo da quelle
esperienze - una, in particolare: lo vedremo - che in esse risultano soprattutto condivise. La fi-
losofia delle religioni, quindi, non considera rigidamente la diversita di approcci propri delle
varie religioni, né assume come inevitabile il conflitto che da tale diversita puo derivare. Ritiene
invece possibile, proprio da un punto di vista concettuale, il loro incontro, una volta chiarite le
questioni di fondo di cui parlavo.

Fra tali questioni una risulta particolarmente importante. Se si assume una prospettiva
teorica, infatti, il punto concettualmente piu significativo riguarda il tema dell’'universalita, as-
sunta o pretesa, di un approccio religioso particolare. Le religioni mondiali, sia che abbiano un
carattere missionario, sia che non lo abbiano, considerano comunque la «promessa di salvezza»
che esse esprimono come qualcosa di valido per tutti gli esseri umani e di condivisibile da essi.?
Ebbene, proprio nel rapporto fra la particolarita di queste forme di salvezza e I'universalita della
pretesa della loro estensione nascono molti dei problemi che rendono difficile concepire un dia-
logo interreligioso come qualcosa per cui € possibile in generale impegnarsi. La riflessione filo-
sofica, ripeto, aiuta ad affrontare questi problemi.’

La particolarita che ho menzionato ¢ infatti, da un punto di vista fenomenico, certamente
da declinarsi al plurale - con riferimento a ‘religioni’ geograficamente e storicamente determi-
nate -, mentre la promessa di salvezza che in esse si esprime, e che viene da ciascuna di loro
specificamente avallata, & intesa come avente un valore universale.* In altre parole, anche nel

Carocci, Roma 2012. Rinvio a questi testi per una piu adeguata giustificazione dell’approccio me-

todologico qui seguito.

2 Cfr. M. RIESEBRODT, The Promise of Salvation. A Theory of Religion, tr. it. di S. RENDALL, Chicago

U.P., Chicago-London, 2010.

3Di pili: motiva ad occuparsene. E pur vero, infatti, che il dialogo interreligioso nella pra-
tica si realizza spesso, concretamente, ma non & detto che, senza un’adeguata motivazione, tale
pratica sia attivata, né che si riconosca che valga la pena davvero di farlo. Per questo una rifles-
sione teorica di fondo - certo, mai distaccata da un’ispirazione etica e dalla necessita di un’appli-
cazione a scenari concreti - ¢ comunque indispensabile. Il rischio, altrimenti, & quello di essere
rinviati, nel migliore dei casi, a un agire dettato solo da buona volonta. Quanto alla messa in luce
di alcune condizioni per realizzare un dialogo interreligioso si vedano ad esempio il libro di M. DAL
CORSO e B. SALVARANI (a cura di), «Molte volte in diversi modi». Manuale di dialogo interreligioso, Citta-
della, Assisi 2016, il vol. 6 (2018) della rivista «Studi jaspersiani», a cura di 0. BRINO, R. CELADA
BALLANTI, R. GARAVENTA, e il testo di R. CELADA BALLANTI, Filosofia del dialogo interreligioso, Morcel-

liana, Brescia, 2020.

“Cioé come avente valore per tutti coloro che aderiscono bensi a una particolare religione,
la quale tuttavia e intesa come suscettibile di essere condivisa da tutti, cioé di universalizzarsi. Si

noti bene: parlo di “valore”, a livello esistenziale ed etico, non tanto di ‘validita’ su di un piano

ISSN 2385-216X



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI | 197

caso in cui tale salvezza non sia raggiunta da tutti, il fedele ritiene che la sua posizione, la sua
fede, sia qualcosa che vale in assoluto e che percio debba essere comunicata, o quanto meno te-
stimoniata, di fronte agli altri. In caso contrario, cioé senza questa convinzione del valore uni-
versale di cio che individualmente crede, si riterrebbe autorizzato, per ottenere davvero la sal-
vezza a cui aspira, a cambiare i suoi assunti religiosi di fondo, per assumerne di pit adeguati,
oppure a non assumerne affatto.

Se le cose stanno cosi, sorge di conseguenza una specifica tensione, che si manifesta a un
duplice livello. Essa si determina anzitutto fra la particolarita delle espressioni che sono proprie
di una certa religione e il valore universale che essa pretende di possedere; a un secondo livello,
poi, pud nascere fra le molte e differenti proposte di salvezza avanzate dalle singole religioni,
ciascuna con la sua pretesa di avere un valore universale. Si verifica cioé una tensione sia inter-
namente a ciascuna religione (cioé nel rapporto fra i suoi criteri generali, e le sue necessarie ap-
plicazioni storiche e geografiche particolari), sia nei rapporti fra le varie religioni storicamente
determinate (cioé fra le modalita di salvezza da esse manifestate nello specifico, aventi pero va-
lore, o caratterizzate dalla pretesa di averlo, nei confronti di tutti gli esseri umani) .°

Si tratta di una questione che, tradotta in un linguaggio concettuale, riguarda appunto il
rapporto, il rapporto corretto, fra universale e particolare. C’e tuttavia un altro tema di fondo,
di carattere diverso, a cui ¢ essenziale far riferimento per comprendere lo sviluppo e la messa in
opera dell’esperienza religiosa, in quanto esperienza di salvezza, come chiave per un dialogo fra
le religioni. Se vogliamo infatti realizzare in modo corretto e buono la relazione tra universale e
particolare, I'approccio teorico, quello che la filosofia delle religioni € in grado di mettere a fuoco
e di sviluppare, & certamente indispensabile, ma non sufficiente. L’esperienza religiosa riguarda
anzitutto e soprattutto, come ben sappiamo, la prassi dei fedeli. Ecco allora che, una volta chiariti
i termini della questione, ¢ necessario evidenziare le scelte che il fedele compie, appunto nel
contesto delle relazioni che la pratica religiosa comporta. Si tratta di scelte che vanno assunte in
maniera consapevole e, soprattutto, che vanno motivate. Ci aiuta a farlo I'etica, cioe la riflessione
sui criteri e sui principi del nostro agire: quindi, anche dell’agire concernente I’ambito religioso.®

Proprio tenendo conto di questo sfondo problematico e delle sue sfaccettature, il percorso

dogmatico. Cfr. in proposito M. Naro (ed.), Il filosofare per le religioni. Un contributo «laico» al dialogo

interreligioso, Rubbettino, Soveria Mannelli (CZ), 2016.

>1l problema di come svolgere un dialogo interreligioso riguarda dunque e deve affrontare,
quale suo nodo teorico di fondo, la pretesa di universalita che ¢ insita in ogni religione particolare.
Per un approfondimento di alcuni aspetti della questione, da un punto di vista cattolico, si veda
ad esempio Ch. TAYLOR, J. CASANOVA, G.F. MCLEAN, J. VILA-CHA, Renewing the Church in a Secular Age.
Holistic Dialogue & Kenotic Vision, The Council of Research in Value and Philosophy, Washington

D.C., 2016, pp. 205-16.

¢Si veda in proposito G. CUNico, E. COLAGROSSI (eds.), Etica interculturale e interreligiosa, Mi-

mesis, Milano, 2017.

ISSN 2385-216X



198 | ADRIANO FABRIS

che verra tentato nelle prossime pagine sara il seguente. Verranno discussi anzitutto due ap-
procci che, volutamente o meno, rendono oggi impossibile sviluppare un dialogo interreligioso.
Sara chiarito poi in che modo, nell’esperienza delle religioni, puo essere pensata in maniera cor-
retta I'estensione universale della rispettiva proposta di salvezza e su quale base essa puo venir
in generale riconosciuta. A partire da qui emergera cio che accomuna le varie religioni storiche
e in che modo questo patrimonio di istanze comuni puo essere concretamente fatto valere nella
pratica. Per questa via, infine, sara possibile affrontare il tema della relazione fra le varie reli-
gioni, istituire le condizioni del loro dialogo e motivare a intraprenderlo davvero.

II. DUE MODI SBAGLIATI DI AFFRONTARE IL TEMA DELLA PLURALITA DELLE RELIGIONI

Prima di sviluppare meglio le questioni introdotte, bisogna prendere le distanze dagli ap-
procci piu diffusi, oggi, di affrontare il tema del dialogo interreligioso: approcci che finiscono per
rendere impossibile, volutamente o meno, tale dialogo. Sono soprattutto due i modelli da discu-
tere. Il primo parte dalla constatazione della pluralita delle religioni, intesa come un dato feno-
menico, e - avendo rinunciato fin dall’inizio alla possibilita di un’estensione universale del loro
messaggio - trasforma ideologicamente la pluralita di fatto in un pluralismo di diritto. Il secondo
modello parte invece dall’idea che la possibilita per un individuo di essere religioso, oppure no,
e il frutto di una scelta personale e che - nel caso eventuale in cui questo stesso individuo decida
di credere - lui o lei debbano poi negoziare con altri individui lo spazio per esprimere la propria
fede e inserirsi in un contesto in cui, nel migliore dei casi, la loro posizione preveda la tolleranza
delle posizioni altrui e chieda di essere analogamente tollerata. Nel primo caso la pluralita & con-
siderata un bene. Nel secondo caso 'espressione religiosa (ovvero, anche, la manifestazione del
proprio non essere religioso) sono considerate un diritto, un diritto individuale. In quanto tale,
esso va regolamentato su di un piano giuridico e/o politico. Basta anzi questa regolamentazione
- molti ne sono convinti - a rendere possibile una convivenza pacifica e un dialogo fra le reli-
gioni.’

Si tratta di due modi sbagliati di porre la questione e di cercare di governarla. I due modi
sono entrambi sbagliati perché partono da presupposti erronei e ingiustificati. Il primo presup-
posto condiviso da ambedue le posizioni & I’assunzione acritica di una sorta di politeismo dei
valori religiosi, ritenuto non solo un punto di partenza di fatto, ma anche un punto di arrivo di
diritto. E qui operante una rinuncia preventiva all'universalita. Si tratta di un presupposto mo-
tivato dalla comprensibile paura nei confronti degli esiti dogmatici, egemonici e impositivi a cui
ha condotto e, sovente, continua a condurre una determinata interpretazione dell’esperienza

’E I’approccio, ad esempio, che vediamo animare i vari contributi contenuti in A. G. Niko-
LAEV (ed.), Ethical Issues in International Communication, Palgrave Macmillan, New York, 2011. Si
veda, per un approfondimento della questione da un punto di vista giuridico, il libro di P. CoNsorTI,

Diritto e religioni, Laterza, Roma-Bari, 2020.

ISSN 2385-216X



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI | 199

religiosa: quella che fondamentalisticamente identifica in modo immediato una particolare pro-
posta di salvezza con un modello che é gia da sempre valido per tutti e, dunque, che é tale da
dover essere a tutti imposto.®?

Ma per evitare il fondamentalismo non & corretto rinunciare alla pretesa di universalita
che & propria di ciascuna religione. Non e lecito mortificare quanto di positivo vi & in questa
tendenza all’estensione universale di un determinato messaggio. In tal modo, infatti, si finirebbe
per rendere impossibile qualsiasi intersezione fra le esperienze religiose, e fra tali esperienze e
la cultura laica, nonché l'idea che tale intersezione sia possibile. Ogni religione si troverebbe
rinchiusa nell’ambito che le verrebbe concesso, all'interno del quale si trincererebbe e da cui
guarderebbe con ostilita, o nel migliore dei casi con indifferenza, le altre sfere religiose. Le varie
religioni, in questo scenario, sarebbero messe tutte quante sullo stesso piano, in maniera indif-
ferenziata, e potrebbero trovare il loro spazio di espressione unicamente grazie a una negozia-
zione di carattere politico: dove peraltro, di solito, solo nel migliore dei casi questa negoziazione
avviene secondo le regole del gioco democratico.

L’altro presupposto - che & proprio di questi modi molto diffusi d’interpretare oggi, e di
cercar di governare, la presenza di molteplici religioni nello scenario mondiale - & quello che
considera la scelta religiosa, ovvero anche un’opzione non religiosa, qualcosa che dipende esclu-
sivamente dalla volonta dell'individuo. In altre parole, I'individuo - non solo nel corso di
quell’eta moderna che abbiamo alle spalle, ma anche nell’epoca ‘neomoderna’ o ‘ipermoderna’
nella quale adesso viviamo® - & colui (o colei) che decide se aderire o no a una determinata reli-
gione. Il problema é che, il pit delle volte, I'individuo neppure decide. O, se decide, lo fa di volta
in volta secondo circostanze e convenienze contingenti e mutevoli.

Pure in questo caso, dunque, 'opzione religiosa rischia di essere, alla fin fine, qualcosa che
puo essere indifferenziatamente assunto, oppure no. Entro certi limiti, infatti, una religione vale
I’altra. Possiamo anzi, da non credenti, guardarle tutte con indifferenza. Da credenti, invece, pos-
siamo solo fino a un certo punto prendere sul serio i suoi precetti, in special modo quando risul-
tano impegnativi. Ecco perché, in definitiva, possiamo essere tolleranti nei confronti di chi non
la pensa come noi: perché a quello che crediamo non ci crediamo mai troppo.

In realta le due posizioni che ho illustrato non solo non sono utili ad affrontare e a favo-
rire il dialogo interreligioso, finendo anzi per impedirlo, ma soprattutto non colgono cio6 che
dell’esperienza religiosa e davvero I'elemento specifico: vale a dire la necessita di prendere sul
serio il legame tra universale e particolare. Ecco perché le riflessioni teoriche che, su di un piano
teologico o filosofico-religioso, condividono analoghi presupposti finiscono per essere inade-

8 Sulla nozione di ‘fondamentalismo’ e sugli sviluppi del fenomeno si veda M. INTROVIGNE, II

fondamentalismo dalle origini all’ISIS, SugarCo, Milano, 2015.

° Cfr. R. MoRDAcCCI, La condizione neomoderna, Einaudi, Torino, 2018.

ISSN 2385-216X



200 | ADRIANO FABRIS

II1.

guate: sia concettualmente che nelle loro ricadute pratiche. Penso, fra tutte, alla proposta di teo-
logia del pluralismo religioso elaborata da John Hick." Bisognha dunque ricominciare da capo.

IL VALORE UNIVERSALE DELLE RELIGIONI

Ho detto che le religioni mondiali offrono una «promessa di salvezza», attraverso 1’ade-
sione a certe idee e mediante I’esercizio di certi comportamenti. Questa promessa, pur essendo
stata elaborata ed espressa in condizioni storiche e geografiche particolari, ha tuttavia la pretesa
di valere universalmente. ‘Universalmente’ significa anzitutto che tali idee e tali pratiche sono
professate e messe in opera di fronte al mondo intero, e poi, in un senso piu specifico, che pos-
sono essere tendenzialmente assunte e condivise da tutti gli esseri umani, a prescindere dalle
loro culture e tradizioni. In definitiva questa «promessa di salvezza» & estensibile a tutti."

Ecco un punto importante. Vuol dire che ogni religione & davvero un modo di sperimentare
specifiche forme di relazione - con altri esseri umani, con il cosmo, con il divino - che permet-
tono di andare oltre la contingenza e la limitatezza dell’individuo. Ogni religione, in altre parole,
¢ anti-individualistica e anti-particolaristica proprio come tale. Il suo carattere di fondo, come
dice la parola stessa, & di riconoscere, mettere in opera e favorire il legame - il religamen - fra
tutti gli esseri.

E tuttavia il collegamento di particolare e universale, qual &€ messo in opera dalla relazione
religiosa, all'interno delle varie religioni si definisce in molti modi. Si definisce in termini piti o
meno equilibrati, a seguito dell’attivita interpretativa che ciascuna religione compie riguardo al

* Ad esempio elaborata in God has many names, Westmister John Knox Press, Louisville, 1982.
Sul pensiero di Hick si veda il volume di S. VESCOVELLI, La teodicea di John Hick, Morcelliana, Brescia,

2019.

' Tutto cid vale, ripeto, anche per le relazioni religiose incentrate su di un determinato
popolo, su una certa cultura, su una particolare etnia. Anche in questi casi, magari solamente per
mostrare il valore e I'importanza di quella determinata religione nei confronti delle altre, il salto
verso una dimensione universale, di cui un popolo particolare é comunque l'interprete privile-
giato, viene in ogni caso compiuto. Pensiamo alle prescrizioni attraverso le quali I’ebreo conferma
la sua fedelta a Dio e, al tempo stesso, alle leggi noachiche con cui i non ebrei possono comunque
essere riconosciuti quali interlocutori, proprio in quanto inclusi in una comunita pit ampia,
anch’essa normata da leggi divine. Questo carattere della rivelazione ebraica, che collega elezione
di un popolo e testimonianza per 'intera umanita, é stato messo bene in evidenza da Emmanuel
Levinas, soprattutto nei suoi testi di lettura e d’interpretazione del Talmud (ad esempio in Nell’ora
delle nazioni. Letture talmudiche e scritti filosofico-politici, tr. it. di S. FACIONI, Jaca Book, Milano, 2000).

Il carattere universale della rivelazione biblica, in tutta la sua problematicita, & tematizzato dallo

stesso autore soprattutto in La Bibbia e i Greci, in «Idee» 9/10, 1988, pp. 107-109.

ISSN 2385-216X



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI | 201

proprio essere religione e al modo in cui essa si pone nei confronti dell’intera umanita. E a se-
conda di come si realizza tale equilibrio diventa pilt 0 meno possibile, pitt 0 meno agevole, un
dialogo interreligioso.

Proprio partendo da qui possiamo porci alcune domande. Come si determina, anzitutto, e
come si realizza questa universalita, nel suo rapporto con il particolare? Essa si basa, va ribadito,
sull’idea per cui un determinato deposito di idee e di pratiche specifiche & inteso valere come
qualcosa che riguarda tutti gli esseri umani, e in certi casi sembra addirittura poter (o dover)
essere loro esteso. Il problema, cosi, diventa in primo luogo quello dell’applicazione di tale uni-
versalita ai contesti concreti. Le idee e le pratiche di cui parlo devono infatti essere modificate e
adattate ai vari ambiti storici e geografici, pur mantenendo una sorta d’identita riconoscibile,
vale a dire qualcosa di permanente, che permetta di ricondurle a un medesimo ambito esperien-
ziale. Nasce qui 'esigenza di stabilire quel punto di equilibrio di cui parlavo: un punto di equili-
brio, peraltro sempre mutevole, fra le costanti di una religione e le sue variabili, fra I'«essenziale»
e I'«accidentaley, fra il «nucleo» e la «scorza» di un messaggio salvifico.'

Cio vale per quanto riguarda gli aspetti, per dir cosi, ‘interni’ a una dimensione religiosa.
Ma al tempo stesso questa universalita & qualcosa che dev’essere anche comprovato, che deve
cioe estendersi davvero a tutti gli esseri umani (nel senso che, in qualche modo, deve mostrare di
poterli davvero interessare). Il problema é come ci6 avviene. Dal mite annuncio di una prospettiva
di salvezza alle conversioni forzate di intere popolazioni - com’¢ ad esempio € avvenuto nella
‘conquista’ dell’America Latina® - le forme per estendere e condividere un approccio religioso
sono del tipo pil vario, e possono variamente essere sottoposte a un giudizio etico.

Ma, in secondo luogo, in che cosa consiste propriamente questa universalita? Su che cosa
si basa, cioe, la possibilita di estendere tale proposta di salvezza a tutti gli esseri umani? Si basa
su un’anticipazione di cio di cui gli esseri umani, tutti gli esseri umani, possono aver bisogno. Si
basa cioé sul riconoscimento di una determinata condizione dell’essere umano stesso, una con-
dizione di carenza, e sulla promessa che tale carenza potra essere colmata proprio a seguito
dell’assunzione di una prospettiva religiosa. Forse - sia detto a margine - 'odierna crisi delle
religioni, almeno in Occidente, dipende dal non saper pit intercettare cio che I'essere umano,
nell’epoca tecnologica in cui si trova a vivere, vuole e attende. Oppure, forse, questi si & persuaso
di non mancare di nulla.

Di che cosa ha bisogno 'essere umano? Una risposta fornita nel passato, specialmente da
parte di quelle religioni che hanno elaborato la loro dottrina con riferimento alla concettualita
filosofica, ha fatto spesso riferimento a una ben determinata idea di ‘natura’, di ‘natura’
dell’'uomo. Anzi: a un’idea fissa e stabilita una volta per tutte di tale natura. Il messaggio religioso

2 Si veda in proposito il dibattito sull’«essenza della religione» che si sviluppa in Europa
per tutto I’Ottocento e che culmina nelle lezioni su L’essenza del cristianesimo di A. VON HARNACK (tr.

it. di G. BONOLA, Queriniana, Brescia, 2003).

B Sull’argomento si veda L. BACCELLI, Bartolomé de Las Casas. La conquista senza fondamento,

Feltrinelli, Milano, 2016.

ISSN 2385-216X



202 | ADRIANO FABRIS

sarebbe dunque quello in grado d’intercettare pienamente tale natura. La sua universalita si fon-
derebbe proprio sul venire incontro alle istanze che I’essere umano come tale esprime, consape-
volmente o meno.

Tale approccio non funziona piti. Non si puod pil parlare, oggi, di “natura umana”, allo
stesso modo in cui se n’¢ parlato nel passato, e tanto meno la si pud considerare come qualcosa
di fisso, di determinato, di stabilito una volta per tutte.” Di conseguenza non si puo piu basare
su tale presunta ‘natura’ né una relazione con il divino, né una condivisione del messaggio reli-
gioso: tanto meno nell’epoca in cui 'essere umano sembra in grado di autodeterminarsi e, addi-
rittura, di auto-crearsi, abbattendo le barriere tra naturale e artificiale. Cid infatti che & venuto
meno, oggi, € proprio il nesso fra la relazione che unisce I'esperienza umana e I’'ambito divino,
da un lato, e I'estensione universale che tale relazione rende possibile e garantisce, dall’altro.
Oggi: nell’epoca in cui la relazione a sé dell’individuo sembra escludere ogni ulteriore sporgenza
dellindividuo al di 12 di se stesso, e dunque rende occasionale e arbitraria non solo la sua rela-
zione con il divino, ma anche quella, universalizzabile, con gli altri esseri umani. Che cosa ci resta
da fare, allora?

IV. L’ESPERIENZA DEL MALE E LA FUNZIONE DELLE RELIGIONI

Ci resta da cambiare impostazione. Possiamo ripartire non gia da un concetto, bensi da
un’esperienza. Si tratta di un’esperienza negativa, penosa, a cui le religioni cercano, tutte, di
porre rimedio. Eun aspetto che le accomuna strutturalmente e che permette di comprendere il
senso della loro proposta. Parlo dell’esperienza del male.

Il male, qui, & considerato in tutte le sue accezioni. E inteso come male fisico (come soffe-
renza, come dolore), come il male che intenzionalmente compiamo o che possiamo compiere (il
cosiddetto ‘male morale’, ovvero cio che in ambito religioso & considerato come peccato), e infine
come il male con cui ci troviamo sempre a interagire e che, magari, provochiamo anche senza
volerlo (cio che la tradizione filosofica chiama ‘male metafisico’).'®

Ebbene: le religioni, le grandi religioni mondiali, sono una risposta al problema del male.
La risposta che esse offrono muove da un presupposto ben preciso. Parte dall’idea che noi non
abbiamo il pieno controllo delle nostre azioni e delle loro conseguenze. Parte cioé dal riconosci-
mento della nostra finitezza, della nostra impotenza. Il dolore, e lo stesso male generalmente
inteso, sono il segno di questa carenza umana. E dunque la risposta a tutto cio, se una risposta si
vuole dare, non puo essere solamente umana.

Di pil.. Proprio per il fatto che non siamo noi a dare il senso agli eventi, i quali da noi non
dipendono e che non siamo in grado di controllare, ecco che diventa necessario che questo senso

“Per un approfondimento della questione rimando al libro di A. AcuTi, Natura umana. Un’in-

dagine storico-concettuale, Meudon, Trieste, 2010.

5 Cfr. P. RICOEUR, Il male. Una sfida alla filosofia e alla teologia, tr.it. di 1. BERTOLETTI, Morcel-

liana, Brescia, 2015.

ISSN 2385-216X



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI | 203

sia qualcosa di offerto, di gia dato. Molte religioni - nelle forme narrative in cui si presentano, in
particolare le religioni monoteistiche - offrono una cornice all’interno della quale ogni vicenda
dell’essere umano, anche il male che questi pud sperimentare, trova appunto il suo senso. Ed &
in quest’ottica, appunto, che il male puo essere affrontato.

Le religioni, insomma, forniscono una risposta al problema del male e offrono i modi, teo-
rici e pratici, per fare i conti con esso. Tale risposta ¢ diversa da quella riconducibile alla filosofia
e a quel sapere scientifico, oggi egemone nella mentalita comune, che della filosofia condivide
comunque I'impostazione. La filosofia (almeno nella versione che risale ad Aristotele: cfr. Meta-
fisica, A, 2) e le scienze (che dall’impostazione aristotelica del sapere dipendono) presentano in-
fatti spiegazioni, ricostruiscono le cause, individuano il carattere di fondo della limitatezza
umana nell’inevitabile nostra esposizione all'imprevisto. La filosofia e le scienze, cosi intese, cer-
cano di esorcizzare il piu possibile tale condizione. Lo fanno ricorrendo alla conoscenza, usando
cioe gli strumenti della teoria. La spiegazione, in altre parole, & il rimedio che esse usano per
ovviare alla limitatezza umana. Se poi lasciano spazio alla pratica, questa si sviluppa nelle forme
della tecnica e, poi, della tecnologia: forme volte al controllo, alla manipolazione, alla trasforma-
zione delle cose.

Le religioni invece, lo ripeto, seguono altre strategie. Si tratta di strategie che storicamente
e geograficamente possono cambiare da una religione all’altra, ma che hanno tutta una serie di
elementi in comune, legati alla funzione che delle religioni e propria. Le religioni non propon-
gono spiegazioni, o almeno non lo fanno in prima battuta. Le religioni offrono altri modi di ve-
dere, altri modi d’inquadrare, altri modi di vivere eventi che, in quanto tali, risultano per lo piu
inspiegabili. E a partire da questo diverso approccio, & a partire da questo elemento comune, che
diviene possibile sviluppare e realizzare un dialogo interreligioso.

V. LA POSSIBILITA DI UN DIALOGO INTERRELIGIOSO

Com’¢ possibile dunque, in conclusione, un dialogo interreligioso? E possibile anzitutto se
si recupera nel modo giusto il valore universale insito della proposta di ogni religione: il fatto
cioe che ogni religione si rivolge, pilt 0 meno direttamente, a tutti gli esseri umani. Perché puo
farlo? Perché ogni religione intercetta qualcosa che li accomuna: & risposta all’esperienza del
male che caratterizza e affligge I'esistenza.

Lo &, certo, in forme e in modi diversi, e secondo differenti strategie: che sono le strategie
particolari che consentono alle differenti religioni di fare i conti con tale situazione comune. Ma
solo facendo leva su questo impegno condiviso - che si basa non gia sull’assunzione di una “na-
tura” umana, concepita in tutta la sua pienezza, bensi sul riconoscimento di una specifica fragi-
lita e carenza - & possibile anzitutto collegare, per quanto riguarda una religione, le molteplici
forme che essa assume nella storia a un unico problema: quello di offrire non solo una generica
promessa, ma una reale via di salvezza, cioé di liberazione, dal male. Si tratta peraltro di un ri-
medio che risulta gia efficace, concretamente, per chi lo assume, in quanto la fede realizza cio in

ISSN 2385-216X



204 | ADRIANO FABRIS

cui crede.' Di conseguenza, a partire da cid, e possibile individuare per le varie religioni quel
terreno comune tenendo conto del quale gli esseri umani, pur nella loro particolarita di cultura
e di tradizione, possono essere motivati a incontrarsi.

Intendiamoci bene. L'universalita, in questo caso, & garantita non gia da una condizione o
da una struttura di base, che sarebbero proprie degli esseri umani considerati in quanto tali,
bensi da una funzione che tutte le religioni possiedono, seppure in forme differenti, e che dimo-
strano di avere proprio quando fanno i conti - certo utilizzando ognuna le strategie che le con-
traddistinguono - con le varie configurazioni del male con cui nella vita ci troviamo a intera-
gire."”” Non solo. Essendo coinvolti in questa lotta, gli esseri umani sono in grado di riconoscere,
nella loro pratica di fedeli, la base per un incontro, per una collaborazione, per un’alleanza gli
uni con gli altri. Pilt ancora. Possono trovare buone ragioni per intraprendere tale percorso, in-
tendendolo davvero, pur nella particolarita delle proprie convinzioni, come un servizio a tutti
quanti: un servizio universale.

Assumere questa consapevolezza di fondo puod dunque motivare alla scelta del dialogo, in-
vece che indurre ad adottare comportamenti conflittuali. E una scelta che richiede tuttavia un
preliminare rivolgimento nel modo di pensare. Si tratta d’altronde di una rivoluzione che la fi-
losofia delle religioni, come accennavo all’inizio, & in grado di giustificare e di promuovere.

In particolare, & necessario concepire in modo diverso dal passato il valore universale insito
nell’esperienza di ciascuna religione. Il rapporto tra universale e particolare, in sintesi, funziona
solo se 'universale € inteso valere dinamicamente, pur sulla base di una medesima esigenza con-
divisa dai fedeli, e se il particolare non & a propria volta fissato e concepito, fondamentalistica-
mente, come I'unica via di accesso alla salvezza. Cio significa intendere 'universale, come po-
tremmo dire, nell’ottica di un processo di ‘universalizzabilita’.

In altre parole, dall’'universale non si parte. Né lo si considera un possesso acquisito. L'uni-
versale invece si fa, nelle concrete relazioni che gli esseri umani mettono in opera. L'universa-
lizzabilita, infatti, si compie solo nelle relazioni e mediante le relazioni.*

Se dunque, per concludere davvero, vogliamo riassumere in un’immagine questa reale pos-
sibilita di relazione e di dialogo fra le religioni, non possiamo non far riferimento, ancora una

16 Cfr. A. FABRIS, Per una filosofia della fede, in G. DE CANDIA, PH. NOUZILLE (eds.), Sancta morum
elegantia. Stile e motivi di un pensare teologico. Miscellanea offerta a Elmar Salmann, Studia Anselmiana,

Roma, EOS, Sankt Ottilien 2018, pp. 91-106.

7Ho messo a confronto le strategie di fondo dell’approccio cristiano e di quello buddhista
nel mio saggio Religious Experience at Stake, in AA.VV., L’esperienza religiosa tra Oriente e Occidente.

Identita in dialogo, Cantagalli-EUPress FTL, Siena-Lugano 2019, pp. 11-18.

8 Per il necessario approfondimento di queste tesi, qui solo brevemente enunciate, mi per-

metto di rinviare al mio libro RelAzione. Una filosofia performativa, Morcelliana, Brescia, 2016.

ISSN 2385-216X



ESPERIENZA RELIGIOSA E DIALOGO FRA LE RELIGIONI | 205

volta, alla favola dei tre anelli elaborata da Boccaccio e sviluppata nel modo pit coerente da Les-
sing.”” Con un’avvertenza, pero, e con una sostanziale variazione. Non sono gli anelli a essere
uguali fra loro, o a essere stati fatti in modo indistinguibile 'uno dall’altro. In gioco non & una
caratteristica materiale, frutto ancora una volta di una fissazione di qualcosa che é dato, anche
se poi tale fissazione si rivela equivoca. Si tratta invece di un movimento congiunto da cui dav-
vero i fedeli delle varie religioni - non dunque solo quelli delle tradizioni monoteistiche - risul-
tano accomunati, e che li spinge a legittimarsi, per il futuro, nell’ottica del bene.

Non uno, non due, non tre anelli, dunque. E nemmeno molti, infiniti anelli, comunque
chiusi e circoscritti nella loro pluralita. Ma tanti cerchi che si aprono e che si espandono, intrec-
ciandosi gli uni con gli altri. Ecco cio che dobbiamo immaginare. Solo cosi € possibile sperimen-
tare quelle intersezioni che rendono possibile, davvero, un percorso comune nella diversita, e
una condivisione universale nelle varie e pur sempre particolari esperienze che, di volta in volta,
ciascuno di noi, coinvolto o no in un’esperienza religiosa, € in grado di compiere.

adriano.fabris@unipi.it

(Universita di Pisa)

¥ Si veda in proposito, ora, R. CELADA BALLANTI, La parabola dei tre anelli. Migrazioni e meta-

morfosi di un racconto, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2017.

ISSN 2385-216X






ROSMINI STUDIES 8 (2021)207-218 J

MARIO MICHELETTI

JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA
DEL PLURALISMO RELIGIOSO

JOHN HICK AND THE EPISTEMOLOGY OF RELIGIOUS PLURALISM

In Hick’s shift towards pluralism, epistemological themes of earlier writings persist, includ-
ing the questionable thesis of the equal coherence of the two alternative interpretations,
religious and naturalistic, of an ambiguous universe. The postulation of the Real in itself
seems expressly introduced as a guarantee of the cognitivity and realistic value of religious
discourse against the risk of its proving to be a mere subjective construction.

E motivo di discussione filosofica, come & noto, la tesi secondo cui I'ipotesi di pluralismo
religioso di Hick riesce a diminuire I'impatto della diversita religiosa sulla razionalita delle cre-
denze religiose «solo al prezzo di ristrutturarne radicalmente i contenuti».' Il rischio & che
I'eguale validita delle grandi tradizioni religiose, come risposte ‘fenomeniche’ al ‘noumenico’
Reale in sé, sia assicurata al prezzo di rendere le diverse fedi, necessariamente, allo stesso modo
‘metaforiche’ o ‘mitologicamente vere’, ancorché capaci forse, sul piano pratico, di orientarci in
modo giusto nella vita o di evocare un appropriato atteggiamento disposizionale.” Hick non ha

! H. VAHID, Religious Diversity: The Cognitive Penetrability of Religious Perception, in «Faith and
Philosophy», XXXV, 2018, p. 221; K.J. CLARK, Perils of Pluralism, in «Faith and Philosophy», X1V, 1997,
pp. 303-320. Cfr. i rilievi critici di V.S. HARRISON, Internal realism and the problem of religious diversity,

in «Philosophia», XXXIV, 2006, pp. 287-301.

2], Hick, Reply, in H. HEWITT (ed.), Problems in the Philosophy of Religion. Critical Studies of the
Work of John Hick, Macmillan, Houndmills, Basingstoke - London 1991, pp. 106-107; ID., An Interpre-
tation of Religion, Macmillan, Basingstoke 1989, 20042, pp. 233 e ss., 248, 353 e ss. Cfr. Ip., The Meta-
phor of God Incarnate Christology in a Pluralistic Age, Westminster John Knox Press, Louisville - Lon-
don 2006%; Ip., God has many names, The Westminster Press, Philadelphia 1982, p. 8; Ip., The Fifth

Dimension, Oneworld, London 2013 <I ed.1999>, tr. it., La quinta dimensione, Ed. Mediterranee, Roma

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | MARIO MICHELETTI

difficolta ad ammettere il carattere «revisionary» della sua ipotesi, ad esempio in The New Frontier
of Religion and Science,’ e Quinn ¢ disposto a riconoscere che il fatto che I'ipotesi pluralistica di
Hick sia «revisionistica» di per sé non & una prova della sua falsita, ma rileva che emerge subito
un problema: perché l'ipotesi abbia senso e necessario che si possano fare, cido che Hick nega,
delle asserzioni, non meramente formali, sul Reale in sé,* rispetto alle quali le affermazioni delle
varie religioni risultino «metaforiche».

Quella di Hick é la formulazione del pluralismo religioso che maggiormente ha posto 'ac-
cento sugli aspetti epistemologici.’ A dire il vero, il tema epistemologico svolge un ruolo fonda-
mentale negli stessi scritti di Filosofia della religione di Hick che precedono la sua svolta plurali-
stica. Nella mia interpretazione, anzi, certe difficolta teoretiche dell’ipotesi pluralistica dipen-
dono proprio dal perdurare in Hick di posizioni maturate in un contesto filosofico diverso, an-
cora incentrato sulle discussioni intorno alla significanza cognitiva o espressiva del linguaggio
religioso (che sono alla base della discutibile proposta di Hick circa la cosiddetta verifica escato-
logica),’ sul significato religiosamente ambiguo dell’'universo per la possibilita di interpretarlo

2006, pp. 104, 161 e ss.; ID., Religious Pluralism for Evangelicals<1995>, in Dialogues in the Philosophy
of Religion, Palgrave, Basingstoke - New York 2001, p. 139; ID., The New Frontier of Religion and Sci-
ence, Palgrave Macmillan, Basingstoke 2010 <I ed. 2006>, p. 167.

*Hick, The New Frontier of Religion and Science, cit., p. 171. Cfr. K. WARD, Imperialism and co-
existence in religious ideology, in 1. HAMNETT (ed.), Religious Pluralism and Unbelief, Routledge, London

- New York 1990, pp. 13-28 (in part., pp. 15-16).

*PH. L. QUINN, Toward Thinner Theologies: Hick and Alston on Religious Diversity, in «Interna-
tional Journal for Philosophy of Religion», XXXVIII, 1995, rist. in ID., Essays in the Philosophy of Religion,
ed. Ch. B. Miller, Clarendon Press, Oxford 2006, pp. 281-299 (in part., p. 287).

>J. Hick, The Epistemological Challenge of Religious Pluralism, in «Faith and Philosophy», XIV,
1997, rist. in Ip., Dialogues in the Philosophy of Religion, cit., pp. 25-36; ID., God has many names, cit.,
p. 26; ID., Religious Pluralism and the Divine: A Response to Paul Eddy, in ID., Dialogues in the Philosophy
of Religion, cit., p. 93; ID., Transcendence and Truth: A Response to D.Z. Phillips <1997>, in ID., Dialogues
in the Philosophy of Religion, cit., pp. 104, 107; ID., The Fifth Dimension, tr. it., La quinta dimensione,
cit., pp. 93, 111.

¢La discussione sul linguaggio religioso & ancora un tema centrale in J. Hick, God and the
Universe of Faiths, Macmillan, London 1973. Cfr. Ip., Theology and Verification, in «Theology Today»,
XVII, 1960, pp. 12-31, rist. in B. MiTcHELL (ed.), The Philosophy of Religion, Oxford U.P., Oxford 1971,
pp. 53-71. Cfr. Ip., An Interpretation of Religion, cit., pp. 178-180.

ISSN 2385-216X



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO | 209

coerentemente, sul piano intellettuale ed esperienziale, sia in modo religioso sia in modo natura-
listico,” nonché sullo scetticismo circa gli argomenti teistici o sulla critica decisa di questi® (in
contrasto con la successiva, recente rinascita della teologia razionale, che ha aperto uno scenario
completamente diverso nella filosofia analitica della religione). Chester Gillis ha osservato cor-
rettamente che la giustificazione epistemologica della fede & stato un tema costante in Hick fin
dalla pubblicazione di Faith and Knowledge (1957), cosi come rimane persistente la sua idea di fede
come un processo di interpretazione e di «esperire-come», una nozione risultante da una esten-
sione della nozione wittgensteiniana di «vedere-come».’ Non senza ragione Netland rileva che
nello sviluppo del pensiero di Hick ci sono stati mutamenti ‘teologici’ pit che ‘epistemologici’.'
Nella prefazione alla prima edizione di Faith and Knowledge il problema della natura della
fede religiosa ¢ gia indicato come il «problema centrale» nella «epistemologia della religione»."
L’idea di verifica escatologica formulata in Faith and Knowledge e in Theology and Verification & pre-
sente, reinterpretata, nell’espressione pitt matura del pluralismo religioso, An Interpretation of
Religion (1989), in cui si ripresentano anche i temi dell’«esperire-come» e dell’«<ambiguita»
dell’'universo in relazione alle diverse modalita di esperienza. Il confronto drammatico col natu-
ralismo ontologico, che nella recente filosofia della religione avviene per lo pilu sul terreno
dell’argomentazione filosofica, & lucidamente visto da Hick, fin dai primi scritti, come decisivo,
anche se resta sempre per lo piu limitato al contrasto delle interpretazioni, nella convinzione di

7J. Hick, Faith and Knowledge, Macmillan, London 19672<I ed., 1957>, pp. 144-146, 154, 157,
159 e ss., 162 e ss. Cfr. soprattutto ID., An Interpretation of Religion, cit., pp. 73 e ss., 122-124, 226;
ID., Reply, in HEWITT (ed.), Problems in the Philosophy of Religion, cit., p. 105; ID., Problems of Religious

Pluralism, Palgrave Macmillan, New York 1985, capitoli 2 e 8.

8J. Hick, Philosophy of Religion, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N.J., 1963, pp. 15-31; Ip.,
Arguments for the Existence of God, Macmillan, London - Basingstoke 1971. A partire da Faith and

Knowledge Hick difende il concetto di «cognitive freedom».

° C. GILLIS, An Interpretation of An Interpretation of Religion, in HEWITT (ed.), Problems in the
Philosophy of Religion, cit., p. 43. Cfr. anche D.S. NaH, Christian Theology and Religious Pluralism. A
Critical Evaluation of John Hick, James Clarke & Co., Cambridge 2013, p. 34. Cfr. Hick, An Interpretation
of Religion, cit., pp. 12, 140 e ss., 154, 294,

1 H. NETLAND, Natural Theology and Religious Diversity, in «Faith and Philosophy», XXI, 2004,
pp. 507-508. Cfr. TH. W. RUSTON, The John Hick Papers: Religious Pluralism in the Archives, in «Exposi-
tory Times», CXXVIII, 2016, 1, p. 5: «Although the seed of Hick’s religious pluralism can be located
in his early work, his mature pluralist thought did not emerge wholesale». Cfr. Hick, God has many
names, cit., p. 23: «The basic issue is that of the reality of the Transcendent. And so the opposition
in which I engaged in the previous decade against noncognitive analyses of religious language -

for example, that drawn from the later work of Wittgenstein - has continued during the last years».

" Hick, Faith and Knowledge, cit., p. VII.

ISSN 2385-216X



210 | MARIO MICHELETTI

una strutturale ambiguita ermeneutica. In Philosophy of Religion (1971) Hick sostiene che gli argo-
menti volti a mostrare che il teismo & pili probabile del naturalismo sono fondamentalmente
difettosi per la mancanza di significato di ‘probabile’ in questo contesto." In An Interpretation of
Religion afferma che I'impossibilita di confutare I'interpretazione naturalistica dell’'universo ¢ un
aspetto della «pervasiva ambiguita dell’'universo», allo stesso modo dell’impossibilita di confu-
tare I'interpretazione della religione come risposta al Trascendente.” All’obiezione rivoltagli da
Mesle, in uno scritto del 1991, secondo cui, se il mondo puo del tutto ‘coerentemente’ essere
interpretato in termini naturalistici e il rifiuto naturalistico di tutte le specifiche proiezioni reli-
giose & visto come esso stesso una risposta possibile al problema del Reale in sé, non & chiaro
quale sia la differenza tra affermare e negare il Reale in sé, Hick risponde ricorrendo ancora una
volta problematicamente alla «verifica escatologica», notando che la differenza fra un’interpre-
tazione naturalistica e un’interpretazione religiosa dell’'universo si mostrera «escatologica-
mente», mentre in The Theological Challenge of Religious Pluralism (1997), sosterra, in modo meno
ambiguo, ma parimenti inconcludente, che «la differenza tra affermare e non affermare il Reale»
corrisponde alla «differenza fra un’interpretazione religiosa e una invece naturalistica della re-
ligione nella varieta delle sue forme».*

Una discussione pitt argomentata sulla «opzione naturalistica», cosi definita in un breve
capitolo di An Interpretation of Religion," a mio avviso, appare solo in un volume del 2006, gene-
ralmente poco considerato, The New Frontier of Religion and Science, sebbene anche qui il Reale in
sé, realta transcategoriale, totalmente ineffabile, sia proposto, come in tutti gli scritti maturi di
Hick sul pluralismo religioso, solo come il «necessario postulato» della vita religiosa dell'uma-
nita.'® Queste tesi sono ribadite nel volume del 2010 Between Faith and Doubt, dove il capitolo ini-
ziale & dedicato al contrasto fra il naturalismo e la religione (alla luce della ribadita ambiguita

2 Hick, Philosophy of Religion, cit., p. 58.

3 Hick, An Interpretation of Religion, cit., pp. 1, 12. Cfr. T. PENELHUM, Reflections on the Ambi-
guity of the World, in A. SHARMA (ed.), God, Truth and Reality. Essays in Honour of John Hick, Macmillan,
Houndmills - London 1993, p. 167: «If natural theology can deliver the proofs it attempts, then we
do not live in a religiously ambiguous universe». Sull’ambiguita religiosa, cfr. C.M. GOMEz, Ambigiie-

dad religiosa, diversidad y racionalidad, in «Ideas y Valores», LXVI, 2017, pp. 55-77.

1“4 C.R. MESLE, Humanism and Hick's Interpretation of Religion, in HEWITT (ed.), Problems in the
philosophy of Religion, cit., pp. 56, 67; J. HicK, Reply, ivi, pp. 83-84. Cfr. S.T. Davis, Hick and Dilley on
Life after Death, ivi, p. 159: «I frankly doubt that his new theory allows him to say anything that is
meant to be literally (i.e. non-mythologically) true about what happens to us, if anything does,
after death». Per un rilievo analogo, cfr. B. HEBBLETHWAITE, John Hick and the Question of Truth in
Religion, in SHARMA (ed.), God, Truth and Reality, cit., p. 131. Cfr. sul naturalismo Hick, Transcendence

and Truth, cit., pp. 95 e ss.
S Hick, An Interpretation of Religion, cit., ch. 7.

1 Hick, The New Frontier of Religion and Science, cit., pp. 123, 170-171.

ISSN 2385-216X



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO | 211

dell'universo) e due capitoli vertono sulle neuroscienze.”” Non & senza fondamento 1'osserva-
zione di Basinger, secondo cui Hick non rigetta il naturalismo ontologico in quanto posizione
insostenibile e non offre d’altronde delle ragioni consistenti per escludere un’opzione a suo fa-
vore, di modo che non ¢ chiaro perché debba ritenere il pluralismo pitu plausibile del naturali-
smo."® Del resto, come si & giustamente osservato, una possibile risposta alla diversita religiosa &
lo scetticismo su tutte le affermazioni religiose™ o la convinzione naturalistica che esse sono
tutte false.” L’incidenza del naturalismo ontologico & sottovalutata anche nel pluralismo reli-
gioso di Schmidt-Leukel, secondo cui il naturalismo e simile all’esclusivismo, in quanto il natu-
ralista tende a presumere che la diversita possa esistere solo come una «diversita di falsita»,
negando altresi la possibilita per la verita stessa di esistere in una «diversita di forme».”

1l pluralismo religioso di Hick & stato sottoposto a diverse critiche, cui Hick ha risposto in
vari modi. L’obiezione, avanzata soprattutto da Plantinga, che il pluralismo religioso & in qualche
modo una forma di esclusivismo trova riscontro in talune formulazioni di Hick, da cui tuttavia
egli si discosta quando precisa che I'ipotesi pluralistica «non ¢ un dogma o una fede religiosa fra
le tante, ma una teoria filosofica di secondo-ordine».? Alston ha messo in evidenza una tensione

7J. HIcK, Between Faith and Doubt, Palgrave Macmillan, Houndmills - New York 2010, pp. 1-
4, 80-94.

8 D. BASINGER, Hick’s Religious Pluralism and “Reformed Epistemology”<1988>, in PH. L. QUINN -
K. MEEKER (eds.), The Philosophical Challenge of Religious Diversity, Oxford U.P., Oxford 2000, p. 162;
D. BASINGER, Religious Diversity. A Philosophical Assessment, Ashgate, Aldershot 2002, p. 56.

® Cfr. NETLAND, Natural Theology and Religious Diversity, cit., p. 506.

2 P, BYRNE, It is Not Reasonable to Believe That Only One Religion is True, in M.L. PETERSON - R.].
VANARRAGON (eds.), Contemporary Debates in Philosophy of Religion, Blackwell, Malden - Oxford 2004,
p. 204. Cfr. S. VESCOVELLI, Ateismo e diversita religiosa: critiche atee al pluralismo di John Hick, in «Nuovo
Giornale di Filosofia della Religione», N. 8 Settembre - Dicembre 2018, disponibile in

https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2-primo-piano/118-ateismo-e-diversita-reli-

giosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick. Cfr. anche EAD., Soteriologia e ineffabilita del reale

nel pluralismo religioso di John Hick, in «Nuovo Giornale di Filosofia della Religione», N. 13/14 Maggio

-Dicembre 2020, disponibile in https://www.filosofiadellareligione.it/images/20. Vesco-

velli NGFR.pdf

2L P. SCHMIDT-LEUKEL, Religious Pluralism & Interreligious Theology, Orbis Books, Maryknoll
2017, p. 122. Cfr. P. BYRNE, A Philosophical Approach to Questions about Religious Diversity, in C. MEISTER
(ed.), The Oxford Handbook of Religious Diversity, Oxford U.P., Oxford 2011, p. 37 e ss.

22 A, PLANTINGA, Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism, in QUINN - MEEKER (eds.), The Phil-
osophical Challenge of Religious Diversity, cit., p. 177; Ip., Warranted Christian Belief, Oxford U.P., Ox-
ford 2000, pp. 43-63, 390-395, 404-421, 437 e ss.; J. Hick, Responses and Discussion, in ID., Dialogues in

the Philosophy of Religion, cit., p. 57.

ISSN 2385-216X


https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2-primo-piano/118-ateismo-e-diversita-religiosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick
https://www.filosofiadellareligione.it/index.php/2-primo-piano/118-ateismo-e-diversita-religiosa-critiche-atee-al-pluralismo-di-john-hick
https://www.filosofiadellareligione.it/images/20._Vescovelli_NGFR.pdf

212 | MARIO MICHELETTI

in Hick fra I'approccio critico-trascendentale di matrice kantiana, che vuole tuttavia rimanere
nell’ambito del realismo, e lo strumentalismo «semi-espressivista», mentre Eddy ha osservato
che si impone alla fine la domanda su che cosa di fatto differenzi il costruttivismo neo-kantiano
di Hick dal modello antirealistico, riduzionistico, essenzialmente identico.* Analogamente
Mavrodes ha colto la tensione fra due modelli presenti in Hick: da un lato il pensare che il feno-
menico «&» il noumeno «come €& colto nell’esperienza», come appare, dall’altro il pensare che
esso € piuttosto una «creazione» umana in reazione all’'influenza esercitata dal noumeno. Per
Hick i due modelli in realta sono fuorvianti; tutt’al piti entrambi sottolineano aspetti parziali del
suo modello di analisi.* Hick sostiene ripetutamente che «il Reale in sé non si puo dire che sia
personale o impersonale, avente uno scopo oppure no, buono o cattivo, sostanza o processo, non
si puo dire nemmeno che sia uno o molti» (anche se «i limiti del nostro linguaggio ci costringono
a parlare di lui al singolare piuttosto che al plurale»), dal momento che & di la da ogni polarita
concettuale di questo genere.” Hick inoltre, nonostante I'inapplicabilita al Reale in sé delle pro-
prieta di ‘buono’ e ‘cattivo’, quindi di proprieta morali, e in generale la prospettiva della trans-
categorialita, nella sua soteriologia sostiene che i frutti dell’«influenza» divina sulla vita delle
persone (un’influenza quindi di tipo etico) si manifestano nelle «qualita morali» che attraversano
le comunita delle diverse fedi; evidentemente per escludere I'«irrilevanzay, spesso contestatagli,
dell'ineffabile Reale in sé da lui postulato, Hick non rinuncia a parlare del Reale in sé come «be-
nevolo in relazione all'umanita», come «fonte e fondamento di ogni cosa»;* in termini causali,
parla di un suo «impatto» su di noi, ancorché descrivibile solo col linguaggio umano, di una realta
che «incide» sulla coscienza umana in molte forme dell’esperienza religiosa, una realta che pos-
siamo conoscere non come ¢ in se stessa, ma nella misura in cui «ci influenza».” Quinn e Keeper

Z W.P. ALSTON, Realism and the Christian Faith, in «International Journal for Philosophy of
Religion», XXXVIII, 1995, pp. 37-60 (in part., p. 43); P.R. EDDY, Religious Pluralism and the Divine:
Another Look at John Hick’s Neo-Kantian Proposal <1994>, in QUINN - MEEKER (eds.), The Philosophical
Challenge of Religious Diversity, cit., p. 134.

2 G.I. MAVRODES, Polytheism<1995>, in QUINN - MEEKER (eds.), The Philosophical Challenge of Re-
ligious Diversity, cit., pp. 146 e ss.; Hick, The Epistemological Challenge of Religious Pluralism, cit., pp.
33-34.

% Cfr., ad es. HICK, An Interpretation of Religion, cit., p. 350; ID., A Christian Theology of Reli-
gions. The Rainbow of Faiths, Westminster John Knox Press, Louisville 1995, p. 27; Ip., Religious Plu-
ralism for Evangelicals, cit., p. 133; ID., Transcendence and Truth, cit., pp. 109-110. W.L. ROWE, Religious
Pluralism, in «Religious Studies», LI, 1999, pp. 139-150; D. HOWARD-SNYDER, John Hick on Whether God
could be an Infinite Person, in «Journal of Analytic Theology», IV, 2016, pp. 171-179; ID., Who or what
is God, according to John Hick?, in «Topoi», XXXVI, 2017, pp. 571-586. Cfr. J. Hick, Ineffability: A Re-

sponse to William Rowe and Christopher Insole, in Dialogues in the Philosophy of Religion, cit., pp. 76-94.
% Hick, Religious Pluralism for Evangelicals, cit., pp. 132-133.

77 Hick, Transcendence and Truth, cit., pp. 102, 109.

ISSN 2385-216X



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO | 213

hanno rilevato che, nella misura in cui Hick insiste su questo punto, ammette in qualche modo
che il Reale in sé stia in relazioni causali con i soggetti umani dell’esperienza religiosa ed eserciti
poteri causali e questa considerazione non € puramente formale, ma & una tesi sostanziale sul
Reale in sé, e pertanto € in tensione con la tesi di Hick che al Reale in sé si applicano solo concetti
puramente formali.”®

Fra le altre difficolta, dal punto di vista epistemologico la pili seria per me resta quella re-
lativa alla ‘postulazione’ del Reale in sé, data anche la varieta dei criteri via via addotti da Hick
per giustificarla. Nella migliore delle ipotesi la postulazione del Reale in sé puo configurarsi come
una sorta di argomento trascendentale, anche se Hick non la presenta in realta come tale.” In
Religious Pluralism and Salvation (1988) si suggerisce veramente in un modo un po’ confuso la ca-
ratterizzazione di un procedimento «induttivo» a partire tuttavia dalla consueta interpretazione
religiosa del mondo. La ragione addotta per ‘postulare’ il Reale in sé, ineffabile, & in realta che un
fondamento trascendente & necessario se le varie forme di esperienza religiosa non sono da ca-
tegorizzare come proiezioni puramente umane.*® Questa ragione & ribadita in A Christian Theology
of Religions (1995)*' e in The Epistemological Challenge of Religious Pluralism (1997), dove & presente
perd anche il criterio pragmatico della postulazione del Reale in sé per rendere ragione dell’affi-
nita nelle diverse fedi dei contesti umani di trasformazione «dalla centralita dell’io alla centralita
del Reale»™ (e nella letteratura critica & stata talvolta contestata anche ’adeguatezza di questa
formula come interpretazione del concetto di salvezza nelle varie fedi). In An Interpretation of
Religion (1989) il Reale in sé & postulato come presupposizione dell’esperienza e della vita reli-
giosa.” In The New Frontier of Religion and Science (2006) il criterio pragmatico della «trasforma-
zione salvifica» per postulare una «comune fonte» di tale trasformazione diventa preminente o

2 QUINN — MEEKER (eds.), The Philosophical Challenge of Religious Diversity, cit., “Introduc-
tion”, pp. 11-12. Cfr. anche W.J. WAINWRIGHT, Competing Religious Claims, in W.E. MANN (ed.), The
Blackwell Guide to the Philosophy of Religion, Blackwell, Malden-Oxford 2005, pp. 220-241 (in part.,
pp. 225-226).

» Si avvicina a questa impostazione Hick in Transcendence and Truth, dove tuttavia la condi-
zione previa & sempre ’esclusione dell’interpretazione dell’esperienza religiosa come «proiezione»
e «immaginazione» invece che «risposta al Trascendente» (Transcendence and Truth, cit., pp. 110-

111).

0 J. Hick, Religious Pluralism and Salvation <1988>, in QUINN - MEEKER (eds.), The Philosophical
Challenge of Religious Diversity, cit., p. 61. Sulle difficolta circa il ‘postulare’ il Reale, cfr. G. MAVRoO-
DES, A Response to John Hick, in «Faith and Philosophy», XIV, 1997, pp. 291 e ss.

S1]. HICcK, A Christian Theology of Religions, cit., pp. 27-28. Cfr. ID., Reply, in HEWITT (ed.), Prob-
lems in the Philosophy of Religion, cit., p. 26.

2 Hick, A Christian Theology of Religions, cit., p. 18. Cfr. Ip., The Epistemological Challenge of

Religious Pluralism, cit., p. 34.

% HICK, An Interpretation of Religion, cit., p. 350.

ISSN 2385-216X



214 | MARIO MICHELETTI

esclusivo.* C’¢ una circolarita (ammessa come inevitabile da Hick in modo discutibile, in The
Theological Challenge of Religious Pluralism, su un punto specifico della sua ipotesi*) nel sostenere
che il discorso religioso e I'esperienza religiosa non risultano «mere proiezioni immaginative» e
hanno una cognitivita e una valenza realistica in quanto sono una risposta al Reale in sé, e nel
postulare d’altra parte il Reale in sé esattamente (verrebbe da dire come un’ipotesi ad hoc) affinché
quella cognitivita e valenza siano garantite.*® Non e casuale lo slittamento verso un criterio prag-
matico, quello dell’affinita delle grandi tradizioni religiose nei frutti morali e spirituali della
fede.” La ragione di fondo della postulazione del Reale in sé sembra essere in realta la sua neces-
sita per la coerenza interna dell’ipotesi di Hick, per evitare il collasso dell’ipotesi in forme sgra-
dite di non-realismo teologico.*

Quali conclusioni trarre da queste considerazioni? In uno dei suoi primi scritti nella dire-
zione del pluralismo religioso, The Outcome: Dialogue into Truth, dove la verita della credenza reli-
giosa € ancora prospettata chiaramente in modo non pragmatico e le due componenti della reli-
gione, I'esperienza religiosa e le credenze religiose, sono considerate «non separabili» e tuttavia
fra loro «distinguibili», Hick cosi si esprime: «Dobbiamo confidare che il dialogo continuo risul-
tera un dialogo che arrivi alla verita e che in una comprensione piu piena della verita le nostre

% J. Hick, The Theological Challenge of Religious Pluralism <1997>, in Dialogues in the Philosophy
of Religion, cit., p. 193; ID., The New Frontier of Religion and Science, cit., p. 172.

% Cfr. Hick, The Theological Challenge of Religious Pluralism, cit., p. 192.

%6 Cfr. Hick, Religious Pluralism and Salvation, cit., p. 61; ID., Transcendence and Truth, cit., p.
96; ID, The Theological Challenge of Religious Pluralism, cit., p. 192; ID., A Christian Theology of Religions,
cit., p. 68.

%7 Cfr. Hick, An Interpretation of Religion, cit., pp. XXVI, XXXIV, 14, 248, 373. Cfr. K. WARD,
Divine Ineffability, in SHARMA (ed.), God, Truth and Reality, cit., p. 220: «Once all knowledge of the
noumenal is renounced, all criteria of the adequacy of religious beliefs must operate simply on a
pragmatic basis, of what best suits our human needs and purposes». Cfr. H.A. NETLAND, Dissonant
Voices. Religious Pluralism and the Question of Truth, Regent College Publishing, Vancouver 1997, p.
165: «The most significant question we can ask of any religion is whether its fundamental claims

are true».

8 Cfr. tuttavia S.B. Twiss, The Philosophy of Religious Pluralism, in QUINN - MEEKER (eds.), The
Philosophical Challenge of Religious Diversity, cit., p. 85: «The “positive” reason justifying Hick’s pos-
iting of the noumenon is that the postulate is rationally necessary for the internal consistency of
the pluralist hypothesis, and this seems to be a strong enough justification at this point». HEB-
BLETHWAITE, John Hick and the Question of Truth in Religion, cit., p. 132, si chiede invece se le residue
truth-claims di Hick possano resistere alla minaccia di collasso «into redundancy in the light of

purely expressivistic, constructivist, alternatives».

ISSN 2385-216X



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO | 215

presenti dottrine in conflitto fra loro alla fine saranno trascese».* Il dialogo interreligioso puo
risultare in realta teologicamente fruttuoso, valendosi anche di contributi filosofici significativi,
pur senza pervenire al superamento o annullamento delle differenze (come talvolta ammette lo
stesso Hick, in tensione, come al solito, con altri aspetti del suo discorso®), nella misura in cui
permette di superare i conflitti attraverso una maggiore conoscenza reciproca, la rimozione dei
pregiudizi (che & anche un compito filosofico, alla luce di taluni significativi contributi recenti*),
la ricerca degli elementi comuni alle fedi, insieme a una ‘valutazione serena e rispettosa delle
differenze’, grazie anche alla condivisione di un’etica del rispetto’, evitando due «scogli», per
riprendere una metafora recentemente usata, sulla scorta di MacIntyre, da Christophe Rouard,
quello di una falsa sintesi che negherebbe le differenze e quello di una discontinuita totale che
negherebbe I'esistenza di un patrimonio comune di senso e di riferimenti.*

Sul piano prettamente filosofico penso che sia inevitabile qualcosa come il ‘philosophical
assessment’ proposto da Basinger® indipendentemente dalla posizione da lui assunta, a partire
da una considerazione razionale critica del naturalismo ontologico come ‘metafisicamente’ inac-
cettabile (una critica importante nel contesto contemporaneo non solo per il teismo cristiano,
ma per ‘tutte’ le fedi religiose che implichino una dimensione soprannaturale*’) e I'applicazione

% J. Hick, The Outcome: Dialogue into Truth, in Ip. (ed.), Truth and Dialogue. The Relationship
between World Religions, Sheldon Press, London 1974, pp. 149, 155.

“ Cfr. Hick, A Christian Theology of Religions. The Rainbow of Faiths, cit., p. 2: «The aim of
theological and philosophical dialogue is not necessarily to come to an agreement - though this of
course is much to be desired, and sometimes happens - but to locate the differences more precisely

and to see what the pros and cons of a question are».

“1 Ad es. K. DORMANDY, Resolving Religious Disagreements: Evidence and Bias, in «Faith and Phi-

losophy», XXXV, 2018, pp. 56-83.

2 C. ROUARD, En quéte de vérité. Alasdair Maclntyre, inspirateur d’une théologie fractale, in «Nou-
velle Revue Théologique», CXXXIX, 2017, p. 271; A. MACINTYRE, After Virtue, Duckworth, London
19852, «Postscript», pp. 276-277; ID., Whose justice? which rationality?, Duckworth, London 1988; Ip.,
Three Rival Versions of Moral Enquiry, Duckworth, London 1990. Cfr. B. WHITE, MacIntyre, Religion, and
Dialogue. Three Rival Versions as a Model for Interreligious Dialogue in «Studies in Interreligious
Dialogue», XXIV, 2014, pp. 135-151. Cfr. D. BURTON, A Buddhist Perspective, in MEISTER (ed.), The Ox-
ford Handbook of Religious Diversity, cit., p. 334. M.A. SPicA, Language, belief and plurality, in «Inter-
national Journal for Philosophy of Religion», LXXXIII, 2018, pp. 169-181, avanza una proposta in
vista di «a more nuanced and accurate understanding of religious diversity, while respecting the
differences between religions, and it can do so without closing the door to peaceful and creative

coexistence between them».
 Cfr. BASINGER, Religious Diversity. A Philosophical Assessment, cit.
“ Per un esempio recente, cfr. M. WAHLBERG, A Cosmological Argument Against Physicalism, in

«European Journal for Philosophy of Religion», I1X, 2017, pp. 165-188. Cfr. W.P. ALSTON, Perceiving

ISSN 2385-216X



216 | MARIO MICHELETTI

di ovvi criteri razionali per la considerazione delle religioni, a partire dalla coerenza interna e
dalla capacita di rendere conto di aspetti fondamentali dell’esistenza.*® Considerando 1"“incom-
patibilita’ del naturalismo ‘ontologico’ con il teismo o con qualsiasi riferimento a una dimensione
soprannaturale (un punto sottolineato anche da Schellenberg, pur nella sua particolare posi-
zione, quando sostiene che se & vero quello che definisce ultimism, allora il naturalismo filosofico
é falso*) e la circostanza che di fatto la maggior parte delle principali obiezioni al teismo nella
contemporanea filosofia della religione provengono dal naturalismo, la rinascita recente della
teologia naturale avvenuta in ambito analitico, non senza la consapevolezza delle tradizionali
obiezioni mosse ad essa in ambito filosofico e teologico, offre di per sé dei criteri per una valuta-
zione critica della struttura metafisica del naturalismo. Un aspetto importante di tale assessment
e quindi la riabilitazione in qualche modo della postura filosofica propria della teologia razionale
(specialmente in rapporto al tema, sopra evidenziato, del naturalismo), della teologia filosofica,
nonché di una riflessione sistematica sulla ragionevolezza della fede, in contesti non razionali-
stici o evidenzialistici e aperti alla dimensione del mistero, una prospettiva, come hanno recen-
temente sottolineato anche De Cruz e De Smedst, gli autori di A Natural History of Natural Theology,*
che non necessariamente ¢& limitata alla tradizione culturale dell’Occidente (in una rivista come
“Asian philosophy” & possibile imbattersi, oltre che in studi comparativi, utili e interessanti an-
che nella prospettiva della diversita religiosa, in saggi come quello di Matthew R. Dasti su Indian
Rational Theology; Dasti ha contribuito anche al volume The Routledge Companion to Theism con un
saggio Asian Philosophy, incentrato sulle varie manifestazioni del teismo in Asia e particolarmente
in India).” Naturalmente, occorre tenere conto del problematico contesto contemporaneo, dove

God, Cornell U.P., Ithaca - London 1991, p. 263: «To be sure, there is significant overlap. They are
united, as against naturalism, in recognizing a reality that transcends the natural world and is of

supreme concern to us».
* Cfr. A. AGuTl, Filosofia della religione, La Scuola, Brescia 2013, pp. 373-376.

“ J.L. SCHELLENBERG, A modest solution to the problem of religious disagreement, in «International
Journal for Philosophy of Religion», LXXXII, 2017, p. 279; Ip., The Will to Imagine, Cornell U.P., Ithaca
2009, p. 32.

“ H. DE CRUZ & J. DE SMEDT, Naturalizing natural theology, in «Religion, Brain & Behavior», VI,
2016, p. 355. Cfr. H. DE CRUZ - J. DE SMEDT, A Natural History of Natural Theology, MIT Press, Cambridge,
Mass., London 2015, pp. 43, 61.

* M.R. DASTI, Indian Rational Theology: Proof, Justification, and Epistemic Liberality in Nydya’s
Argument for God, in «Asian Philosophy», XXI, 2011, pp. 1-21; Ip., Asian Philosophy, in CH. TALIAFERRO
- V.S. HARRISON - S. GOETZ (eds.), The Routledge Companion to Theism, Routledge, New York - Abingdon
2013, pp. 23-37. Cfr. R. RE MANNING, Natural Theology Reconsidered (Again), in «Theology and Science»,
XV, 2017, p. 299: «I find promise for the future of natural theology in that work for which the reach
of the ‘theological circle’ is wider than any one particular religious tradition and that ranges in-

clusively across nature and culture and across religions without lapsing into mere description».

ISSN 2385-216X



JOHN HICK E L’EPISTEMOLOGIA DEL PLURALISMO RELIGIOSO | 217

trova riscontro una posizione come quella, discutibile, di Herman Philipse, che da un lato giudica
la teologia naturale necessaria per la soluzione della questione della diversita religiosa, dall’altro
contesta, dal punto di vista ateistico, la plausibilita delle sue formulazioni.*

Nell'Introduzione al volume, da loro curato, The Cambridge Companion to Christian Philosophi-
cal Theology, dove evidentemente, come avviene spesso nella contemporanea filosofia analitica
della religione, I'espressione ‘teologia filosofica’ non & sinonima di ‘teologia naturale o razio-
nale’,® ma denota una branca dell’intero campo della filosofia della religione, Charles Taliaferro
e Chad Meister fanno alcune osservazioni significative sul tema della riflessione filosofica interna
a una determinata fede religiosa, partendo dalla fede cristiana. Essi rilevano che oggi filosofi che
si rifanno a tradizioni diverse, ebraica, cristiana, islamica, induista, buddhista, non solo riflet-
tono su temi che sono di comune interesse fra le religioni, ma si occupano anche di temi che
sorgono all'interno delle loro religioni. In questo senso il loro volume si occupa delle credenze e
delle pratiche cristiane, ma, a loro giudizio, I'impresa di una teologia filosofica cristiana non &
limitata a filosofi o studiosi cristiani. «Non solo molte dottrine cristiane sono condivise da altre
tradizioni religiose e pertanto lo studio della teologia filosofica cristiana pud contribuire alla
riflessione filosofica su altre fedi teistiche - essi osservano -, ma dovremmo chiarire che la teo-
logia filosofica cristiana non e la stessa cosa dell’apologetica cristiana».”* L'indagine filosofica
puo in questo senso mostrare la possibilita di uno sviluppo della dimensione di apertura e di
confronto partendo dall’interno delle religioni stesse.>

Un altro aspetto di tale assessment ¢ infine una riconsiderazione filosofica dell’esperienza
religiosa: se il costruttivismo fosse vero, sarebbe esclusa la possibilita di distinguere significati-
vamente fra esperienza e interpretazione, non ci potrebbero essere esperienze numinose comuni
fra le diverse tradizioni religiose (non a caso Hick si & sforzato tenacemente di dissociarsi dal

# Cfr. H. PHILIPSE, God in the Age of Science? A Critique of Religious Reason, Oxford U.P., Oxford
2012. Per una critica a Philipse, cfr. G. VAN DEN BRINK, What is Wrong with Revelation? Herman Philipse

on the Priority of Natural Theology, in «Philo», XVI, 2013, pp. 24-41.
% Cfr. M. MICHELETTI, La teologia razionale nella filosofia analitica, Carocci, Roma 2010, cap. L.

1 Ch. TALIAFERRO - C. MEISTER (eds.), The Cambridge Companion to Christian Philosophical Theol-
ogy, Cambridge U.P., Cambridge 2010, “Introduction”, p. XIII. Uno studioso indiano, Ankur Barua,
in The Problem of Criteria and the Necessity of Natural Theology, «The Heythrop Journal», LIV, 2013,
pp. 166-180, collega la questione della diversita religiosa con una riformulazione della teologia
naturale, che si avvicina molto ad essere una versione della ‘teologia filosofica cristiana’. Cfr. an-
che A.E. MCGRATH, Re-imagining Nature. The Promise of a Christian Natural Theology, Wiley Blackwell,
Malden-Oxford 2017.

2.Cfr. A. FABRIs, Filosofia delle religioni, Carocci, Roma 2012, p. 131. Cfr. J. COTTINGHAM, The
Spiritual Dimension, Cambridge U.P., Cambridge 2005, p. 167: «If a religious stance is to preserve its
vital moral core, zeal for dogma must always be tempered by openness to the possibility of learning

from others, and above all respect and compassion for all humankind ».

ISSN 2385-216X



218 | MARIO MICHELETTI

costruttivismo, prendendo le distanze dalle posizioni di Braithwaite, Phillips e Cupitt,” pur in
mezzo a notevoli tensioni e difficolta interne al suo pensiero); il fatto che le descrizioni delle
esperienze siano espresse in vocabolari religiosi diversi, come osserva Swinburne, non significa
‘necessariamente’ che siano in conflitto.”

In questo spirito la riflessione filosofica, restando fedele alla sua dimensione argomentativa
e critica, con le sue proprie caratteristiche, in congiunzione con una rigorosa etica del rispetto,
puo contribuire significativamente al dialogo costruttivo e al confronto fra le religioni.

micheletti@unisi.it

(Universita di Siena)

3 Cfr. Hick, An Interpretation of Religion, cit., pp. 193 e ss., 198 e ss.

> R. SWINBURNE, The Existence of God, Clarendon Press, Oxford 20042, p. 316; J.I. GELLMAN, Mys-
ticism and Religious Experience, in W.J. WAINWRIGHT (ed.), The Oxford Handbook of Philosophy of Religion,
Oxford U.P., Oxford 2005, pp. 148, 150; J.L. GELLMAN, Experience of God and the Rationality of Theistic
Belief, Cornell U.P., Ithaca and London 1997, p. 105. Cfr. J. Hick, Religious Diversity as Challenge and
Promise, in J. Hick - H. AskARI (eds.), The Experience of Religious Diversity, Gower, Brookfield 1985,
pp. 3-24 (in part., pp. 23-24). Cfr. K.E. YANDELL, The Diversity of Religious Experience, in MEISTER (ed.),
The Oxford Handbook of Religious Diversity, cit., p. 97.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 219-232 J

ANDREA AGUTI

IL DIALOGO INTERRELIGIOSO
E LA QUESTIONE DELLA VERITA

INTERRELIGIOUS DIALOGUE AND THE QUESTION OF TRUTH

In this article, I approach the question of truth in the interreligious dialogue. The contribu-
tion is divided into three sections: in the first, I clarify what I mean by “dialogue” and by
“interreligious dialogue” from a philosophical point of view. In the second, I address some
problems relating to religious disagreement and reflect on what allows the question of truth
to be maintained within the interreligious dialogue. In the third, I argue that, given certain
conditions, an apologetic attitude is not only possible but necessary within the interreligious
dialogue. The general thesis that I intend to support is that the question of truth is crucial
to interreligious dialogue.

I. PREMESSA

In questo contributo affronto la questione della verita nel dialogo interreligioso, che mi
sembra decisiva per chi riflette sulla natura e gli scopi di quest’ultimo dal punto di vista filosofico
e in particolare della filosofia della religione.

Articolero il contributo in tre punti: nel primo, illustrerd quello che intendo con ‘dialogo’
e con ‘dialogo interreligioso’ in una prospettiva filosofica. Nel secondo, trattero di alcuni pro-
blemi attinenti al disaccordo in ambito religioso e riflettero sulle condizioni che consentono di
mantenere la questione della verita come significativa all'interno del dialogo interreligioso. Nel
terzo, sosterro che, date certe condizioni, un’attitudine apologetica non soltanto ¢ possibile, ma
e perfino necessaria all’interno del dialogo interreligioso. La tesi generale che intendo sostenere
e che la questione della verita deve rimanere centrale nel dialogo interreligioso affinché esso sia
reale e non fittizio.

@@@@ ISSN 2385-216X


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | ANDREA AGUTI

II.

DIALOGO E DIALOGO INTERRELIGIOSO

Per illustrare il primo punto, cioé che cosa intendo con ‘dialogo’ e con ‘dialogo interreli-
gioso’, prendo spunto da una definizione e alcune distinzioni di Vittorio Hosle, contenute in due
pubblicazioni da lui dedicate proprio al tema del dialogo e del dialogo filosofico.

Che cosa ¢ un dialogo? Nella maggiore delle due pubblicazioni, Hosle ricorda la definizione
di dialogo offerta da Isodoro di Siviglia: «Dialogus est conlatio duorum vel plurimorum, quem
Latini sermonem dicunt».' Nel suo significato piti ampio, che va oltre quello di genere letterario
specifico, il dialogo & dunque una discussione o una conversazione fra due o piu persone, cioé
un’interazione sociale realizzata mediante il linguaggio. Quali sono le finalita del dialogo? Se-
condo Hosle, che riprende una distinzione di Schleiermacher nelle lezioni sulla Dialettica, esse
sono essenzialmente tre: una finalita pratica, rivolta cioé al conseguimento di un qualche obiet-
tivo concreto (talk), una finalita libera da risvolti pratici e orientata alla reciproca conoscenza
degli interlocutori - quella che Schleiermacher definisce «das freies Gesprach»® e che in inglese
Hosle chiama conversation - e infine la finalita di acquisire la conoscenza della verita (discourse).?

Senza togliere valore e importanza ai primi due tipi di dialogo, & ovvio che, dal punto di
vista filosofico, & il terzo tipo, quello che mira alla conoscenza della verita, il piu rilevante. Un
dialogo filosofico € trivialmente da intendere come una discussione su questioni filosofiche, ma
una discussione di questo tipo si realizza a partire dall’assunto che, quale che sia il tema in que-
stione, ci sia una verita da conoscere e che, mediante il confronto argomentativo, cioe la dialet-
tica, si possa muovere alla scoperta di essa.* Nel dialogo filosofico ne va quindi, platonicamente,
del passaggio dalla doxa all’episteme, schleiermacherianamente del procedere del pensiero puro
«in direzione del sapere»’ o quanto meno, gadamerianamente, della «comprensione sulla cosa»

Oltre a due anomini revisori, ringrazio Vittorio Hisle per il feedback positivo sulle tesi so-
stenute in questo saggio, Marco Damonte per 'indicazione di alcuni punti da chiarire e soprattutto

Daniele Bertini per i suoi commenti e per le sue osservazioni critiche.

' V. HOSLE, The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics, Notre Dame University
Press, Notre Dame IN 2012 [or. ted. Der Philosophische Dialog. Eine Poetik und Hermeneutik, Beck,
Miinchen 2006], p. 39. Di questo testo ¢ uscita nel frattempo la traduzione italiana che non ho
potuto consultare. Cfr. V. HosLE, Il dialogo filosofico. Una poetica e un’ermeneutica, Morcelliana, Bre-

scia 2021.

2 F. SCHLEIERMACHER, Kritische Gesamtausgabe. Vorlesungen iiber die Dialektik, hg. von A. Arndt,

Teilband 1, de Gruyter, Berlin 2002, p. 362.

* V. HOSLE, Success Criteria for Different Forms of Dialogue, in “Neue Zeitschrift fiir systemati-

sche Theologie und Religionsphilosophie”, LX, 2018, 1, pp. 1-20, in particolare p. 7.
4 Cfr. C. BRUAIRE, La dialectique, PUF, Paris 1985, p. 15.

>F. SCHLEIERMACHER, Kritische Gesamtausgabe. Vorlesungen iiber die Dialektik, cit., p. 361.

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 221

che mette in secondo piano le opinioni individuali.®

La ricerca della verita e la veridicita, ovvero la conformita di quello che asseriamo con cio
che riteniamo vero, sono dunque condizioni fondamentali del dialogo filosofico, ma a queste,
come osserva Hosle sulla scia di Jiirgen Habermas,” vanno aggiunte altre due, che sono la com-
prensibilita e la correttezza morale. Se la prima condizione appare ovvia, perché evidentemente
non c’é dialogo dove gli interlocutori, per qualche motivo, non riescono a capirsi, la seconda lo &
di meno. 1l dialogo presenta indubbiamente un risvolto etico che attiene al rispetto dovuto verso
I'interlocutore. Quest’ultimo comprende diverse cose: I'effettiva apertura a quello che I'altro ha
da dirci, la rinuncia alla tentazione di umiliare 'interlocutore, facendo mostra della nostra co-
noscenza o approfittando di una qualche condizione di superiorita nei suoi confronti, la disponi-
bilita a rivedere le nostre opinioni. A questo riguardo, nella sua Filosofia del dialogo, Guido Calo-
gero ha affermato giustamente che

lo spirito del dialogo ¢ lo spirito dell’intendimento. Se uno parla solo perché gli piace sentire le sue
parole, egli non dialoga, ma tutt’al pill vive un’esperienza estetica (...). Se uno parla solo perché gli altri
accolgano quel che dice, egli non dialoga, ma predica. Se uno parla solo per dimostrare agli altri che hanno
torto, egli non dialoga, ma guerreggia.®

Il risvolto etico del dialogo, e quindi la sua correttezza morale, non & tuttavia da confondere
con quella che Hosle chiama ‘etichetta’, cioé con 'insieme delle procedure tese ad assicurare un
dialogo simmetrico o paritario tra gli interlocutori. La finalita della verita, infatti, introduce nel
dialogo una asimmetria sostanziale data proprio dalla distinzione tra verita e errore. In un dia-
logo che mira alla verita non si deve quindi mancare di rispetto all’interlocutore, ovvero dero-
gare al principio della correttezza morale, ma si pud mancare di ‘etichetta’. A questo proposito,
Hosle cita come casi esemplificativi I'atteggiamento di Socrate, che nei suoi dialoghi & spesso
accusato dai suoi interlocutori di «mancanza di urbanita (agroikia)», e per il quale «la verita é (...)
pitt importante di ogni etichetta»,” ma anche quello presente nel Libro del Gentile e dei tre Savi di
Raimondo Lullo, dove l'interlocutore cristiano interrompe nella sua presentazione il mussul-
mano, nonostante il preliminare accordo contrario in tal senso. Il rispetto da parte degli interlo-
cutori delle procedure stabilite per assicurare un dialogo simmetrico e paritario non & quindi
indice della loro vicinanza alla verita, cosi come la loro mancata osservanza non lo & del fatto che

®H. G. GADAMER, Wahrheit und Methode, Mohr, Tiibingen 19723; tr. it. Verita e metodo, Bom-
piani, Milano 1983, p. 344.

7 Cfr. V. HOsLE, The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics, cit., p. 374, con rife-
rimento a J. HABERMAS, Wahrheitstheorien, in Wirklichkeit und Reflexion. Walter Schulz zum 60. Geburts-

tag, hg. von H. Fahrenbach, Neske, Pfullingen 1973, pp. 211-265.
8 G. CALOGERO, Filosofia del dialogo, Edizioni di Comunita, Milano 1962, p. 115.

V. HOsLE, The Philosophical Dialogue. A Poetics and a Hermeneutics, cit., p. 379.

ISSN 2385-216X



222 | ANDREA AGUTI

essi si stiano sbagliando."

Ora, quando la questione dell“etichetta’ sopravanza quella della verita, e questo & quello
che accade per lo pil nel tempo del ‘politicamente corretto’, cioé nel nostro tempo, I'autentico
dialogo filosofico risulta compromesso. Ha quindi perfettamente ragione Hosle quando, nella
conclusione del suo libro, scrive che

in una situazione in cui ogni affermazione che cerca di essere qualcosa di pitt di un’opinione & presa
principalmente come un affronto all’eguaglianza e non come un’ascesa nella sfera intellettuale che pre-
cisamente ignora le differenze personali, la conversazione filosofica e il dialogo filosofico non hanno un
tempo facile. Soltanto in culture universaliste che danno posto ad un elitismo meritocratico e nelle quali
individui selezionati mostrano mutuo rispetto gli uni per gli altri, cercando di imparare 'uno dall’altro,
la conversazione puo avere una fioritura sostanziale."

Questa conclusione di Hosle € utile anche per chiarire alcuni equivoci che attengono al
modo con cui il dialogo interreligioso ¢ per lo pil inteso oggi.

La definizione di dialogo e la distinzione tra le diverse finalita del dialogo che Héosle ha
offerto valgono ovviamente anche per il dialogo interreligioso: cosi, il dialogo interreligioso &
una conversazione tra due o pilt persone che appartengono a religioni diverse intrapresa con una
delle tre finalita sopra richiamate. Gran parte dei dialoghi interreligiosi odierni appartengono
alle prime due specie menzionate in precedenza: sono, cioe, dialoghi che o presentano una fina-
lita pratica, seppure di alto significato, come puo essere I'impegno per la pace nel mondo o la
salvaguardia dell’ambiente, oppure sono occasioni di conoscenza reciproca. Queste due tipologie
di dialogo sono necessarie e importanti, ma non arrivano a toccare la questione della verita che,
in ultima analisi, & quella decisiva sul piano religioso, filosofico e esistenziale.

La tendenza prevalente a concepire il dialogo interreligioso nei primi due sensi e una dif-
fusa ritrosia ad impegnarsi con il terzo, sono atteggiamenti correlati e dipendono dal fatto che,
nella condizione culturale odierna in Occidente, le condizioni che guidano quest’ultimo tipo di
dialogo sono sempre piu difficili ad essere riconosciute e adempiute. Nel dialogo che mira alla
verita gli interlocutori non manifestano soltanto un atteggiamento di apertura e di rispetto re-
ciproco, ma si confrontano su quello che credono vero. Tuttavia, le guerre di religione moderne,
cosi come la violenza del fondamentalismo religioso sempre risorgente, hanno convinto molti
che qualsiasi confronto su cio che si ritiene vero in ambito religioso sia destinato a generare dei
conflitti e quindi da evitare. Questa opinione prevalente ha cosi indotto un atteggiamento scet-
tico sulla possibilita di mirare alla verita nel dialogo interreligioso, anche quando, per farlo, si
usano argomenti razionali che non si appellano all’autorita vigente in ciascuna delle tradizioni
religiose.

Eppure proprio questa sembra la principale condizione perché si possa instaurare un dia-
logo autentico anche in ambito religioso, poiché, come ancora Hosle osserva, «una conversazione

0 Cfr. ivi, p. 315.

U vi, p. 462.

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 223

in cui i partecipanti si appellano a premesse che solo essi riconoscono & destinata al fallimento»."
Per questo, nel dialogo interreligioso finalizzato alla verita, «]’assunzione di una ragione che tra-
scende credenze fattuali & (...) il presupposto necessario per una conversazione sulla religione
che cerca di essere pit che uno scambio di reciproche assicurazioni sul fatto che I'uno é nel giusto
e I’altro si sbaglia».” I dialoghi interreligiosi in eta medioevale, come quello gia ricordato di Lullo,
o quello di Abelardo, pur nella loro mancanza di ‘etichetta’, assolvono a queste condizioni, che
consentono di finalizzare il dialogo alla verita e per questo lo rendono autentico sia in quegli
elementi che manifestano ’accordo tra gli interlocutori sia in quelli che manifestano il disac-
cordo.” 1l fatto che il disaccordo rimanga nonostante gli argomenti messi in comune non deve
quindi né sorprendere né scoraggiare dall’utilizzarli. Essi, come ha osservato Ninian Smart, in-
dicano l'esistenza di criteri di verita nel dialogo interreligioso anche quando manchino di per-
suadere I'interlocutore.*

III. ACCORDO E DISACCORDO NEL DIALOGO INTERRELIGIOSO

L’opinione sopra menzionata, che intende il confronto sulla verita in ambito religioso come
inutile e perfino pericoloso, non e che un’opinione, anche se piuttosto diffusa. La si puo trovare
fra i credenti, come in chi adotta un atteggiamento critico verso la religione: ai primi le diffe-
renze tra le credenze centrali delle diverse religioni appaiono incommensurabili e quindi inca-
paci di produrre tanto un accordo quanto un disaccordo, ai secondi lo spettacolo della diversita
religiosa offre un ulteriore argomento contro la verita della religione in generale. Tuttavia, que-
ste visioni sono parziali: in ambito religioso, esattamente come in altri ambiti del sapere e dell’at-
tivita umani, non regna soltanto il disaccordo, ma anche I’accordo. Per fare soltanto qualche
esempio: i monoteismi occidentali concordano sulle proprieta da attribuire a Dio (eterno, onni-
potente, onnisciente ecc.), le grandi religioni mondiali riconoscono la validita di comuni precetti
etici, tutte le religioni sono d’accordo sul fatto che la vita umana riceve un senso se si orienta a
qualche dimensione trascendente.

2 [yi, p. 419.
B1vi, p. 421.
1 Cfr. ABELARDO, Dialogo tra un filosofo, un giudeo e un cristiano, Rizzoli, Milano 1992.

> Hisle ha messo ben in evidenza i tratti che accomunano i dialoghi interreligiosi di Abe-
lardo e Lullo a quelli della prima modernita, come il De pace fidei (1453) di Cusano e il Colloquium
heptaplomeres (1587) di J. Bodin, ma anche le differenze, che consistono soprattutto, per quest’ul-
timo, nell’emergere di un esito scettico del dialogo che prefigura ’atteggiamento moderno e con-
temporaneo sopra richiamato. Cfr. V. HOsSLE, God as Reason. Essays in Philosophical Theology, Notre

Dame University Press, Notre Dame IN 2012, cap. X, pp. 223-249.

16 Cfr. N. SMART, World Religions. A Dialogue, Penguin Books, Baltimore 1966, p. 16.

ISSN 2385-216X



224 | ANDREA AGUTI

La compresenza di accordo e disaccordo in ambito religioso & pero, almeno prima facie, qual-
cosa di diverso da quella che si potrebbe qualificare come una concordia discors:"” quest’ultima,
secondo il significato suggerito dal detto oraziano, & un’armonia che risulta da elementi contra-
stanti, ed &, in quanto tale, gia un’interpretazione della diversita religiosa. Chi sostiene che il
dialogo interreligioso manifesta o debba manifestare una concordia discors sostiene che o esiste
gia ora un’armonia soggiacente al fondo dell’apparente diversita religiosa, intuibile a chi é ca-
pace di riconoscerla, oppure che essa scaturira come risultato dal dialogo stesso. L’'idea implicita
in questa seconda possibilita & che, a patto che le religioni dialoghino, come forse non hanno
fatto in passato, il risultato del dialogo non potra essere che quello di una concordia sostanziale
tra esse. Nel primo caso la concordia discors ¢ il frutto di una scoperta, nel secondo & il frutto di
una costruzione dialogica.

Tralascio di considerare la prima possibilita per due motivi: in primo luogo, perché postula
la presenza di un’armonia noumenica che é da tutta da dimostrare di fronte al disaccordo feno-
menico, in secondo luogo perché, non potendo dimostrarla, si affida a quella che si potrebbe
chiamare una sensibilita ‘mistica’,’ la quale non che puo che rendere superfluo il dialogo stesso,
cioe I'interazione linguistica.”” Concentro invece I'attenzione sulla seconda: la concordia, ovvero
'accordo tra i dialoganti, deve essere il fine normativo del dialogo? A mio giudizio no. Come ho
detto in precedenza, la finalita del dialogo interreligioso che non mira a un obiettivo pratico o
alla reciproca conoscenza non e 'accordo, bensi la verita. L’accordo ha valore soltanto se & un
indizio della verita, non per sé stesso.

7 Mi riferisco qui in particolare alle tesi svolte nel libro di R. CELADA BALLANTI, Filosofia del

dialogo interreligioso, Morcelliana, Brescia 2020, in particolare pp. 19 ss.

8 Cosi definisce giustamente quest’attitudine C. CORNILLE, The Im-possibility of Interreligious

Dialogue, The Crossroad Publishing Company, New York 2008, p. 120.

¥ 1’esito ‘mistico’ & da vedere anche nel tradizionalismo o nel cosiddetto perennialismo,
cioé in quella concezione che considera le diverse tradizioni religiose come manifestazioni storiche
di principi metafisici di ordine universale. Questo esito ¢ la diretta conseguenza del primo aspetto
richiamato nel testo, cioé della difficolta a dimostrare, a partire dal piano storico-fenomenologico,
I’'unita che si suppone stia alla base delle diverse religioni. Su questo piano si danno infatti soltanto
delle somiglianze, cosi come delle differenze, ma non certo un’unita. Di conseguenza, ['unita &
trasportata sul piano trascendente o metafisico, ma al tempo stesso sottratta all’analisi razionale,
logica, che ancora la volta la scomporrebbe in forme diverse, istituendo una contrapposizione fra
esse. Alla luce di questo assunto, le differenze tra le religioni possono essere relativizzate, poiché,
come afferma R. Guénon «l’unita, per chi sappia vederla, & dappertutto sotto la diversita» (R.
GUENON, Orient et Occident, Les Editions Véga/La Maisnie, Paris 1924; tr. it. Oriente e Occidente, Luni,
Milano 2005, p. 175). Questo esito ‘mistico’ non va ovviamente confuso con il misticismo nel quale
«I’individu se borne a recevoir simplement ce qui se présente a lui” (R. Guénon, Apercus su l'initia-
tion, Les Editions Traditionelles, Paris 1952, p. 17), che contrasta con la via iniziatica propria del

tradizionalismo.

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 225

Su questo punto mi sembra che anche la posizione di Hosle, che pure ho seguito finora,
presenti un aspetto di ambiguita: egli sostiene una concezione dialettica del dialogo (che, come
ho detto, si ispira a Schleiermacher) come via media per superare le posizioni contrapposte del
dogmatismo e dello scetticismo. Partendo da diversi punti di vista, scrive Hosle, nel dialogo «ar-
riveremo a modificare le nostre credenze basiche» per raggiungere una «convergenza di esse».”
1l fine ultimo del dialogo & quindi I'accordo fra i dialoganti, che - osserva Hosle - «incrementa la
probabilita che la verita sia stata scoperta».” Ma se I’accordo incrementa soltanto la probabilita
di scoprire la verita, cio significa che quest’ultima non scaturisce dall’accordo stesso. Indubbia-
mente il raggiungimento dell’accordo & auspicabile e la sua ricerca & un aspetto che si connette
al risvolto etico del dialogo, ma il punto in questione & se I’accordo si sostituisca alla verita come
fine del dialogo.

Ho l'impressione che I'ambiguita su questo punto dipenda dal fatto che la concezione del
dialogo proposta da Hosle non opta in modo chiaro tra una teoria idealistica della verita e una
realistica. In una teoria idealistica la coerenza ¢ il criterio della verita, poiché questa dipende
dalla fondamentale compatibilita di tutte le posizioni in gioco nel dialogo. Per questo, il dialogo
deve muovere verso una ‘fusione di orizzonti’ e il momento in cui si raggiunge ’accordo € anche
quello in cui si raggiunge la verita. 1l risultato di questo accordo sul terreno religioso non puo
che essere quello di una religione comune, comunque essa sia intesa.” Se invece si sostiene che
il consenso aumenti soltanto la probabilita di scoprire la verita, come fa Hosle, allora si respinge
una teoria idealistica della verita e se ne accetta una realistica. Per quest’ultima la verita dipende
dalla corrispondenza di quello che pensiamo e diciamo con lo stato di cose a cui di volta in volta
ci riferiamo. Cosi, se nel dialogo interreligioso si discute sulla natura di Dio, vere saranno quelle
credenze che corrispondono alla natura di Dio e false quelle che non corrispondono ad essa, e
questo indipendentemente dalla difficolta a stabilire la vera natura di Dio.

2V, HOSLE, Success Criteria for Different Forms of Dialogue, cit. p. 16.
2 Iyi, p. 19.

2 1n effetti, Hosle, al termine della sua analisi dei dialoghi interreligiosi medievali e della
prima modernita, considera ’obiettivo di una ‘religione comune’ o almeno di un suo «equivalente
funzionale» (V. HOSLE, God as Reason. Essays in Philosophical Theology, cit., p. 249) come un obiettivo
ancora oggi perseguibile, per quanto, come egli riconosca, il suo carattere elitario e aristocratico
rappresenti un impedimento alla sua diffusione sul piano storico. Mi sembra che su questo punto
la prospettiva di H6sle riproduca i limiti dell’ideale moderno di una religione naturale o razionale,
un costrutto intellettuale destinato a rimanere patrimonio di pochi dotti e che, quando non viene
semplicemente elaborato a tavolino dai filosofi, ma scaturisce direttamente dal dialogo interreli-
gioso, cioé dall’interazione fra i rappresentanti delle diverse religioni, non puo che assumere un
carattere sincretistico. Al sincretismo religioso, del resto, mira esplicitamente uno dei maggiori
rappresentanti del pluralismo religioso contemporaneo, cioé il teologo cristiano P. Schmidt-Leu-
kel. Cfr. P. SCHMIDT-LEUKEL, Religious Pluralism & Interreligious Theology: The Gifford Lectures - An Ex-
tended Edition, Orbis Books, Maryknoll, New York 2017.

ISSN 2385-216X



226 | ANDREA AGUTI

In questo contesto non c’é spazio per una religione comune, intesa come sintesi delle di-
verse prospettive religiose, per quanto questo non escluda affatto una pluralita di credenze e
nemmeno la prospettiva di una convergenza totale. Questa convergenza, se si realizza, dice
dell’'unita e non semplicemente dell’armonia riguardo a cio che si crede vero. Tuttavia, la plura-
lita delle credenze & contenuta nel perimetro della verita soltanto nella misura in cui queste ul-
time non sono contraddittorie. Due credenze contraddittorie, infatti, non possono essere en-
trambe vere. Il dialogo interreligioso che nutra come finalita la verita deve quindi ammettere la
possibilita dell’errore, poiché, come ha osservato Roger Trigg, «quando I’errore & impossibile,
ogni credenza o teoria & buona come un’altra e non importa quale uno tenga [per vera]».” Senza
la possibilita dell’errore, I'esito del dialogo, anche di quello interreligioso, € I'indifferenza e
’esito dell’indifferenza € in ultimo il nihilismo, cioé I’annullamento del valore di cio che viene
creduto.

Ora, i modi per estromettere la possibilita dell’errore nel dialogo interreligioso sono mol-
teplici. Qui vorrei sinteticamente accennare a quelli principali.

1l primo & quello dello scetticismo religioso. Nel dibattito attuale sul disaccordo in ambito
religioso, che & molto fiorente,* una posizione significativa & quella che si ispira alla tesi di Ri-
chard Feldman,” per la quale in presenza di un disaccordo tra cosiddetti pari epistemici, cioé tra
persone che hanno lo stesso grado di competenza, di informazione e di sincerita nel dialogo, la
cosa piu ragionevole da fare & astenersi dal considerare 1'una o I'altra posizione come vera. La
tesi di Feldman muove dall’assunto di una parita epistemica dei dialoganti, una condizione facile
da stabilire idealmente, ma difficile da realizzare nella pratica. E probabile che in un dialogo reale
sussista sempre una qualche asimmetria epistemica tra i dialoganti. Ma anche qualora questa
parita fosse effettiva, cio non elimina la possibilita che un interlocutore, per quanto ben infor-
mato e competente, sia in errore. Di esperti che si sbagliano, come sappiamo, & pieno il mondo.
La tesi di Feldman, inoltre, ¢ self-refuting, perché, constatato che alcuni pari epistemici non con-
cordano con essa, anch’essa dovrebbe essere abbandonata.?

2 R. TRIGG, Reality at Risk. A Defence of Realism in Philosophy and the Sciences, Harvester Press,

Brighton 1980, p. 187.

% Per una sintetica panoramica di esso cfr. H. DE CRUz, Religious Disagreement, Cambridge
University Press, Cambridge-New York 2018. Cfr. anche M. DAMONTE, Dialogo interreligioso, epistemo-
logia analitica del disaccordo e alcuni modelli medioevali, in “Nuovo Giornale di Filosofia della Reli-

gione”, XIII-XIV (2020), rivista online (www.filosofiadellareligione.it)

% R. FELDMAN, Reasonable Religious Disagreements, in L. ANTHONY (ED.), Philosophers without gods,

Oxford University Press, Oxford 2007, pp. 194-214.

% Daniele Bertini, in un commento a questo saggio, ha obiettato che la tesi di Feldman puo
essere sostenuta in una forma che non ¢ self-refuting. 1l principio per il quale I’evidenza dell’evi-
denza contraria é evidenza sarebbe da intendere come prescrittivo e non descrittivo e quindi, in
quanto tale, come non auto-predicatorio. Ma proprio in questo modo, mi sembra, si postula un’ec-

cezione ad hoc del principio che appunto ne inficia la validita.

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 227

1l disaccordo dottrinale fra le religioni € un dato evidente, e altrettanto evidente, almeno
prima facie, & la parita epistemica degli interlocutori appartenenti alle diverse tradizioni religiose
che interloquiscono nel dialogo. Considerati entrambi gli aspetti, a chi accetta la tesi dello scet-
ticismo religioso non resta che prendere congedo da un dialogo finalizzato alla verita e ripiegare
sulle altre due tipologie di dialogo interreligioso.” Ma chi, essendo credente, opera questo ripie-
gamento dovra almeno riflettere sul fatto che egli o ella non potra esibire alcuna valida ragione
per avere la fede che ha e forse potra menzionare soltanto delle cause contingenti (I’essere nato
in una certa parte del mondo, I’aver ricevuto una certa educazione ecc.). Cosi facendo, pero, do-
vrariconoscere, con John Schellenberg, che la vulnerabilita delle visioni religiose allo scetticismo
e un fatto che «una persona matura, dotata di virtt morale e intellettuale»,” non puo ignorare,
e allora sara difficile evitare di scegliere chiaramente tra I’essere questo tipo di persona, che non
ha alcuna fede religiosa determinata, e I'essere invece un credente.

Un secondo modo per estromettere la possibilita dell’errore dal dialogo interreligioso &
quello del relativismo religioso.”” Per quest’ultimo ogni credenza religiosa ha diritto di essere
ritenuta vera, ma non deve pretendere di essere vera per quelli che non la condividono. Questa
concezione contestuale della verita, per cui quello che & vero per me qui, non lo ¢ per te la, e
chiaramente esiziale per il dialogo che presuppone un terreno comune da condividere. I relati-
vismo, negando la possibilita dell’errore, priva di valore il dialogo finalizzato alla verita e in que-
sto modo apre le porte alla reciproca incomprensione e quindi, potenzialmente, alla violenza.
Questo esito ultimo del relativismo religioso & poco visibile, perché ci si ferma spesso a contem-
plare I’esito penultimo, che & quello della tolleranza fra credenze religiose che non hanno nulla

7 In realta, esiste un’ulteriore possibilita che é quella di continuare a ricercare assieme
I’evidenza che al momento manca. In questo scenario, le diverse credenze religiose si espongono
alle obiezioni altrui cercando di giustificare le proprie, dovendo fare i conti con I’evidenza aned-
dotica di cui dispongono e con la vaghezza delle loro proposizioni dovuta al pluralismo interno
alle medesime tradizioni religiose. E questa la posizione di D. BERTINI, Anecdotal Pluralism, Total

Evidence and Religious Diversity, in “Philosophia”, August 2020, https://doi.org/10.1007/s11406-020-

00248-9. La mia impressione, tuttavia, & che il ‘pluralismo aneddotico’ inclini verso lo scetticismo
religioso, poiché pur non negando in teoria la possibilita di mirare nel dialogo alla verita, esso la
nega in pratica sulla base dell’equivocazione dei termini dovuta ai differenti modi di concepire la
propria tradizione religiosa da parte dei credenti. La tesi dell’anti-realismo semantico applicata
alle credenze religiose (che Bertini esplicita nel suo volume Tradizioni religiose e diversita, Edizioni
Fondazione Centro Studi Campostrini, Verona 2016) pregiudica infatti il consenso anzitutto tra i

credenti di una stessa religione, a fortiori lo pregiudica per i credenti di religioni diverse.
8 J. SCHELLENBERG, Lo scetticismo come inizio della religione, ETS, Pisa 2010, p. 29.

» Per una sua illustrazione cfr. J. RUNZO, Religious Relativism, in Ch. Meister (ed.), The Philos-

ophy of Religion Reader, Routledge, London-New York 2008, pp. 60-78.

ISSN 2385-216X


https://doi.org/10.1007/s11406-020-00248-9
https://doi.org/10.1007/s11406-020-00248-9

228 | ANDREA AGUTI

in comune.* Ma una tolleranza che non affondi la sue radici in una condivisione di valori comuni
e a rischio di rovesciarsi nel suo contrario. Il sociologo della religione Peter Berger, in uno dei
suoi ultimi scritti,* ha osservato che relativismo e fondamentalismo religiosi sono due atteggia-
menti contrari che pero sono accomunati dal dare una risposta sbagliata al problema della di-
versita religiosa, perché il primo liquida di fatto la pretesa di verita delle religioni e il secondo
reagisce a questa liquidazione affermandola con la violenza. Quello che manca, da una parte e
dall’altra, & proprio la volonta di confrontarsi in modo razionale sulla pretesa di verita sollevata
dalle credenze religiose, nel primo caso perché non la si prende sul serio, nel secondo caso perché
la si prende sul serio nel modo sbagliato.

Infine, un ulteriore modo per eliminare la possibilita dell’errore nel dialogo interreligioso
e quello del pluralismo religioso. Mi riferisco con questo termine a quella teoria che espunge una
pretesa di verita esclusiva dall’ambito religioso, postulando una presunta parita fra le religioni
sul piano epistemico, assiologico, soteriologico. Se tutte stanno alla pari, nessuna ha il diritto di
affermare che I’altra sbaglia. La tesi del pluralismo religioso (o del prospettivismo religioso, come
quale volta viene chiamato) ¢ ambigua: la parita riguarda tutte le religioni? Ma allora forme pa-
tologiche del religioso, come il satanismo o il settarismo che plagia i suoi adepti, starebbero sullo
stesso piano delle grandi religioni? Sembra proprio di no. Un incontro interreligioso che ammet-
tesse nel suo consesso anche un satanista farebbe una ben strana impressione. Se invece la parita
non riguarda tutte le religioni, ma soltanto alcune, le grandi fedi mondiali, come le chiama John
Hick, questo significa che esistono dei criteri per giudicare alcune religioni come vere e altre
come false. Secondo Hick, i criteri sono almeno due: il riferimento ad una comune Realta ultima
trans-categoriale e la capacita di promuovere I'amore/compassione che supera ’egoismo dell’es-
sere umano. Ma questi criteri da dove assunti? Se sono stabiliti a priori il pluralismo religioso
sembra ’ennesima teoria filosofica che cala dall’alto sulle religioni e non favorisce affatto il dia-
logo interreligioso, se invece sono desunti dalle religioni stesse, allora sembra una forma di

«esclusivismo anonimo»* o di «quasi-inclusivismo»,* come alcuni suoi critici hanno osservato.*

% Per utili riflessioni su questo punto, cfr. R. TRIGG, Religious Diversity. Philosophical and Po-
litical Dimensions, Cambridge University Press, Cambridge 2014; tr. it. Diversita religiosa. Dimensioni

filosofiche e politiche, Queriniana, Brescia 2017.

3t Cfr. P. BERGER, The Many Altars of Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a Pluralist Age,
de Gruyter, Berlin 2014; tr. it. I molti altari della modernita, EMI, Bologna 2017.

2 Cfr. la conclusione del saggio di G. D’CosTa, The Impossibility of the Pluralist View of Reli-
gions, in “Religious Studies”, XXXII, 1996, 2, pp. 223-232.

3 Cfr. J. FREDERICKS, Faith Among Faiths. Christian Theology and Non-Christian Religions, Paulist
Press, Mahwah NJ 1999, p. 110.

% Tralascio di richiamare altre questioni critiche riguardanti il pluralismo religioso di Hick.
A me sembra che il punto debole della sua teoria sia di tipo epistemologico, in particolare I’idea
che proprieta contraddittorie possano essere predicate della Realtad ultima senza produrre una

mutua esclusione delle relative credenze e quindi la possibilita dell’errore. Di fronte all’obiezione

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 229

A dispetto del successo che questa teoria sulla diversita religiosa ha riscontrato negli ultimi
decenni, I'impressione sempre pit chiara & che essa non risponda a nessuno dei problemi reali
che emergono dal dialogo interreligioso. Sotto questo punto di vista, ha ragione il teologo com-
parativista J. Fredericks quando, di fronte allincrollabile convinzione del pluralista sul fatto che
i rappresentanti delle religioni parlino della «stessa cosa», nonostante la diversita delle loro cre-
denze, afferma che «il pluralismo é il problema, non la soluzione».*

IV. APOLOGETICA E DIALOGO INTERRELIGIOSO

Vengo cosi al terzo e ultimo punto. Come ho accennato in precedenza, la verita non & qual-
cosa che si costruisce con il dialogo, ma semmai qualcosa che si scopre nel dialogo. In una con-
cezione realistica della verita le cose stanno in un certo modo, che si dialoghi o non si dialoghi
su esse, ma il dialogo, su certe questioni, rimane il mezzo privilegiato per arrivare a scoprire
come stanno. La validita di questo assunto mi sembra confermata dal fatto che, nel mondo reale,
i rappresentanti delle varie religioni non partecipano al dialogo dismettendo le loro credenze
riguardo a cio che ¢ vero, bensi, nel migliore dei casi, essendo disposti a metterle alla prova.
Accettare di muoversi sul terreno di una ragione che trascende le credenze fattuali, per ripren-
dere I'espressione di Hosle richiamata in precedenza, non significa quindi abdicare alla propria
pretesa di verita, ma comunicare quest’ultima agli altri mediante argomenti condivisibili, con-
sapevoli del fatto che gli altri, facendo altrettanto, possono indurci a rivedere le nostre credenze
su cio che & vero. Il dialogo interreligioso vive quindi della commensurabilita tra credenze di-
verse; tuttavia, la commensurabilita non esclude I'incompatibilita e non significa necessaria-
mente accordo. Accordo e disaccordo sono esiti ugualmente possibili del dialogo. L’esito dell’ac-
cordo & ovviamente quello auspicato e quando si verifica, il dialogo conduce all’'unita riguardo a
cio che e vero. Ma se ha luogo il disaccordo, si dovra forse dismettere la pretesa di verita di cui
le credenze religiose sono portatrici? Come ho detto in precedenza, no. La pretesa di verita non
puo essere espunta senza che il dialogo perda di significato.

Questo implica che, nel caso in cui si dia incompatibilita fra le credenze, gli interlocutori
impegnati nel dialogo interreligioso non sono affatto dispensati dal difendere le loro credenze;
al contrario, hanno il dovere epistemico e morale di farlo. Si tratta di quello che il teologo catto-
lico britannico, ed esperto del buddismo, Paul J. Griffiths ha chiamato il principio della «necessita

che la Realta ultima deve essere o di tipo personale oppure impersonale Hick ha scritto: «This
would be true if we conceived of Ultimate Reality as a finite object. In a finite entity, personality
and impersonality are mutually incompatible. But why should they be incompatible in the Infi-
nite?» (J. Hick, Death and Eternal Life, Collins, Glasgow 1976, p. 32). Ma se della Realta ultima non si
puo predicare alcunché di determinato, poiché ogni determinazione ¢ compatibile con quella con-

traria, non si capisce come possa instaurarsi un dialogo che miri alla verita in ambito religioso.

% Ivi, p. 111.

ISSN 2385-216X



230 | ANDREA AGUTI

dell’apologetica interreligiosa»: se i rappresentanti intellettuali di una comunita religiosa arri-
vano a giudicare che tutte o una parte delle loro dottrine religiose sono incompatibili con altre,
essi «dovrebbero sentirsi obbligati a impegnarsi sia in un’apologetica negativa che in una posi-
tiva».*®

Vediamo sinteticamente di cogliere il senso di questa posizione. L’apologetica interreli-
giosa e un dovere epistemico che deriva, in primo luogo, dal dovere piu generale di evitare di
assentire a asserzioni false. La presenza nel dialogo interreligioso di asserzioni contraddittorie
porta inevitabilmente ad accettarne alcune e a respingerne altre, sicché & conseguente che le
asserzioni ritenute vere vengano difese e quelle false rigettate. Ma il dovere epistemico si con-
nette, in secondo luogo, ad un dovere morale nella misura in cui, nella sfera religiosa, la que-
stione della verita si connette a quella della salvezza. Considerata sotto questo punto di vista,
’apologetica non ¢ il tentativo di imporre all’altro le proprie convinzioni, ma espressione di
preoccupazione per l'altro, cioé per le conseguenze negative derivanti dall’assenso dato ad as-
serzioni ritenute false.

Si tratta di un punto delicato su cui e necessario richiamare I’attenzione in modo partico-
lare: in effetti, sarebbe ben strano che, mentre in ogni altro ambito del pensiero e dell’attivita
umane, un errore produce invariabilmente conseguenze negative di minore o maggiore entita,
in ambito religioso un errore non comportasse alcunché del genere. Una tale concezione si puo
sostenere soltanto equiparando le asserzioni religiose a quelle mitologiche o fantastiche. In un
modo fantastico gli errori possono benissimo non avere conseguenze, ma questo non accade mai
nel mondo reale. Se quindi le asserzioni religiose possiedono un valore realistico, allora assieme
alla preoccupazione di evitare I’errore, sara ovvio nutrire anche quella di evitare, per sé e per gli
altri, le inevitabili conseguenze che accompagnano I’errore. E poiché le religioni sono, essenzial-
mente, promesse di salvezza, non c’e da stupirsi che I'errore in ambito religioso attenga proprio
dimensione della salvezza. Cosi, per fare un esempio, se si crede nell’esistenza di Dio e nel fatto
che Dio sia fatto in un certo modo, non si pud pensare che I'ignoranza sulla vera natura di Dio sia
indifferente al problema della salvezza. Naturalmente Dio pud concedere la salvezza a chi vuole,
ma ha ragione Peter Geach quando afferma che, dal nostro punto di vista, '«ignoranza di Dio puo
essere letale anche se in sé stessa senza colpa, perché soltanto volgendosi al vero Dio 'uomo puo
acquistare grazia e perdono e la sua ignoranza puo impedirgli di fare questo (...)».”

Ammessa quindi la necessita di un’apologetica nel caso in cui il dialogo interreligioso con-
stati 'incompatibilita dottrinale, essa pud assumere due forme. La prima forma, quella negativa,
& puramente difensiva e si limita a rintuzzare le obiezioni che arrivano dall’interlocutore: cosi,
un cristiano potrebbe obiettare ad un buddista che le due affermazioni ‘non esistono sostanze
spirituali’ e ‘ogni persona rinasce piti volte’ sono contraddittorie, cosi come un buddista potrebbe
obiettare ad un cristiano che la fede in un Dio onnipotente e buono & incompatibile con I'esi-
stenza della sofferenza nel mondo. Un’apologetica negativa cerchera di mostrare 'assenza della

3¢ P.]J. GRIFFITHS, An Apology for Apologetics. A Study in the Logic of Interreligious Dialogue, Orbis
Books, Maryknoll NY 1991, p. 3.

% P. GEACH, God and the Soul, Routledge & Kegan Paul, London 1969, p. 111.

ISSN 2385-216X



IL DIALOGO INTERRELIGIOSO LE LA QUESTIONE DELLA VERITA | 231

contraddizione rilevata dalle obiezioni, chiarendo il significato dei termini utilizzati o mostrando
che la contraddizione & soltanto apparente.

La seconda forma di apologetica & positiva e tende a dimostrare la pretesa di superiorita di
una certa religione su altre. In questo contesto, per superiorita si intende sia una superiorita
cognitiva, in termini di coerenza e consistenza dottrinale di una particolare religione rispetto ad
un’altra, sia una superiorita di tipo soteriologico, in termini di mezzi offerti per la salvezza. Nel
suo primo aspetto, come chiarisce Griffiths, «]’apologetica positiva &, per sua stessa natura, parte
di un programma evidenzialistico; cerca di mostrare, mediante argomenti cumulativi, che il si-
stema concettuale che sta tentando di stabilire ha piu probabilita di essere vero che di non es-
serlo o ha piu probabilita di essere vero rispetto a uno specifico competitore, sia nelle sue parti
che come intero».*®

L’apologetica, sia nella versione negativa che positiva, & stata fatta oggetto da parte del
pensiero filosofico e teologico contemporaneo delle obiezioni pit diverse: si va da quella generica
e comoda del ‘Dio tappabuchi’ bonhoefferiano, che la equipara ad una forma di disonesta intel-
lettuale, ad obiezioni piu precise che mettono in evidenza la sua presunta inefficacia nel trovare
argomenti vincenti, la sua irrilevanza nei confronti della fede vissuta, I'effetto negativo che
avrebbe sul dialogo interreligioso imputando all’interlocutore degli errori ecc. Tuttavia, se la
questione della verita, e quindi dell’errore, non puo essere estromessa dal dialogo interreligioso,
allora in quest’ultimo non si puo fare a meno dell’apologetica. E in effetti, in modo indiretto, essa
viene sempre praticata, perché ¢ inevitabile difendere ci0 in cui crede veramente. La disonesta
intellettuale non consiste quindi nell’apologetica come tale, ma nel farla dicendo che non la si fa,
oppure nel farla in modo sbagliato.

La prospettiva di Griffiths offre molti spunti per farla nel modo giusto. In primo luogo, Grif-
fiths distingue la pretesa di superiorita di una religione da rivendicazioni allotrie che spesso si
legano a quest’ultima. L’apologetica deve cosi essere il piti possibile indipendente da programmi
che non siano religiosi e non deve supporre alcuna superiorita di tipo etnico o culturale, oltre
che rinunciare a utilizzare la violenza nei confronti del suo interlocutore.*” In secondo luogo,
'apologetica non deve nutrire I'ingenua ambizione di trovare un argomento vincente che offra
universale dimostrazione della superiorita di una religione. Come si ¢ visto, I'apologetica positiva
deve svolgersi, secondo Griffiths, nella forma di una difesa cumulativa, cioe di una difesa basata
su argomenti diversi che, richiamandosi a vicenda, mirano nel complesso ad aumentare la pro-
babilita che una determinata religione sia vera o pil vera rispetto ad un’altra. In terzo luogo,
questo obiettivo non ha direttamente a che fare con la conversione dell’interlocutore. La fede,
cioe I’adesione personale ad una religione, non & materia di probabilita, ma la credenza nella
verita di una religione lo ¢, ed argomenti che aumentino o diminuiscano la probabilita che una
certa religione sia pil vera rispetto a un’altra hanno il loro peso anche nel dialogo interreligioso.

Concepito in questi termini, il principio della necessita dell’apologetica interreligiosa non

8 P. J. GRIFFITHS, An Apology for Apologetics. A Study in the Logic of Interreligious Dialogue, cit.,
p- 15.

¥ 1vi, pp. 78-79.

ISSN 2385-216X



232 | ANDREA AGUTI

corre il rischio dell’arroganza epistemica; al contrario, presenta i tratti dell'umilta intellettuale.
L’atteggiamento apologetico nel dialogo interreligioso, infatti, non neutralizza o banalizza la
pretesa di verita delle religioni, come accade nelle sue declinazioni relativistiche o pluralistiche,
bensi la prende seriamente in considerazione, al tempo stesso chiedendo a chi partecipa al dia-
logo di utilizzare argomenti che siano comprensibili anche dall’interlocutore. Per questo, chi fa
apologetica con questo stile & disposto ad abbondare le proprie credenze o a modificarle in modo
significativo se l'interlocutore risultasse pili convincente nei suoi argomenti. Puod darsi che
quest’ultima condizione risulti sgradita a molti credenti, ma allora ¢ meglio che non entrino in
dialogo con chi crede diversamente o non facciano finta di farlo.

andreaaguti@hotmail.com

(Universita di Urbino)

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 233-246 J

FRANCESCO GHIA

QUALE VANTAGGIO PUO TRARRE UNA
FILOSOFIA DEL DIALOGO INTERRELIGIOSO
DALLA RILETTURA DI ROSMINI?

WHAT PROFIT CAN A PHILOSOPHY OF INTERRELIGIOUS DIALOGUE
GET FROM THE READING OF ROSMINI?

Even in his encyclopaedical knowledge, Antonio Rosmini can hardly be considered a theorist
of a philosophy of interreligious dialogue. However, there is in him a reflection on language
as a tool structurally always open to the dimension of listening. And this is the basis for any
dialogue between different perspectives. Freedom, charity, dignity of the person and reli-
gious sense are four pillars on which Rosmini builds his philosophy of religion; to guarantee
a priori the condition of the existence of reality is the light of the divine present in every
man. Rosmini arrives at a religiously inspired methodological individualism; this ethical-
religious individualism is the most important contribution that Antonio Rosmini’s thought
can, even today, offer to a philosophy of interreligious dialogue.

Puo certo, prima facie, apparire impresa ardita - quando non azzardata - proporre, come
qui si vuole fare, un breve scorcio storico-ricostruttivo dedicato alla prospettiva teoretica di An-
tonio Rosmini nel contesto di una riflessione filosofica sulla valenza epistemologica (e sulle mo-

|@®@@\ ISSN 2385-216X


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | FRANCESCO GHIA

dalita sempre problematiche di realizzazione) di un autentico e spassionato dialogo interreli-
gioso." Il Roveretano, infatti, pur nel suo enciclopedismo fuori del comune,? difficilmente po-
trebbe essere annoverato tra i teorici di una filosofia del dialogo tra le religioni;® d’altra parte, le
religioni non cristiane sono per lui, per lo piti, oggetto di un interesse derivato e primariamente
orientato alla fondazione comparativa del progetto di una rinnovata «apologetica cristiana» (se-
gnatamente cattolica).’ E la conflittualita, latente o manifesta, connessa al pluralismo religioso,
e al conseguente «politeismo dei valori» di weberiana memoria, resta evidentemente estranea
all’'universo concettuale di Rosmini, il cui intento, non nascostamente apologetico, resta pur
sempre quello di un tentativo di fondazione di una filosofia cristiana ispirata, come infra si vedra,
al principio del sintesismo trinitario.

Nondimeno, s’affaccia una attenzione costante in Rosmini, anche quando non sia espressa-
mente tematizzata, per la dimensione sociale e pedagogica della comunicazione linguistica alle

! Sulla valenza epistemologica di un tale dialogo € un punto di riferimento imprescindibile

lo studio di R. CELADA BALLANTI, Filosofia del dialogo interreligioso, Morcelliana, Brescia 2020.

2 Chi abbia la fortuna di visitare la casa natale di Rosmini a Rovereto, a stento potra evitare
di fermarsi ammirato a contemplare, al secondo piano, la sala studio con le quattro eleganti libre-
rie a vetrina in legno, fatte costruire dallo stesso filosofo, sulla cui cimasa spiccano, in caratteri
greci, le parole: «<ENKYKLOPAIDEIA-LEXICA-EPHEMERIDEA», a segnalare il contenuto, ovvero I’edi-
zione italiana dell’Encyclopédie di Diderot (che Rosmini aveva acquistato nel 1821), una selezione
di dizionari e lessici, alcune serie di riviste. Si tratta, nell’insieme, «di un gruppo di arredi di cui
non sfugge l’effetto armonioso per coerenza e organicita; della stessa specie & la bella libreria,
voluta da Antonio, che occupa un’intera parete nella camera da letto» (E. BALLARE, Casa Rosmini e
Rovereto. Note dal passato pensando a un museo futuro, Universita degli Studi di Trento, Trento 2014,

p. 139).

3Si vedano comunque, per un tentativo in tal senso, i saggi raccolti in G. PICENARDI (ed.), I
semi del Verbo nel pluralismo religioso, teologico e filosofico. Nel 50° anniversario del Centro Internazionale

di Studi Rosminiani, Edizioni Rosminiane, Stresa 2017.

*Sul punto si veda I’ampio e circostanziato studio di K.-H. MENKE, Ragione e rivelazione in
Rosmini. Il progetto apologetico di un’enciclopedia cristiana, tr. it. di C.M. Fenu, Morcelliana, Brescia

1997.

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 235

base di ogni attitudine dialogica;’ al pari di un Vico,® il Roveretano sottolinea che, per trarre pro-
fitto dagli insegnamenti ricevuti nel dialogo educativo tra maestro e discepolo, occorre farli pro-
pri e lasciarli «agire», ovvero dimostrare in proprio le verita di quell'insegnamento: infatti, come
e stato scritto,

limitarsi a recepire cid che viene comunicato non significa ancora conoscere veramente le cose
significate dal discorso. L'insegnamento ricevuto costituisce quindi un invito a verificare da sé il conte-
nuto comunicato. La comunicazione non determina la conoscenza delle verita nella mente di chi ascolta.
E questo un chiaro limite che Rosmini pone al linguaggio inteso come mezzo di comunicazione delle ve-
rita.’

E proprio questo limite sembra essere la base di partenza anche per ogni riflessione filoso-
fica sul religioso, giacché Rosmini

ha il senso del valore sacro dell’essere e percio il suo originario e originale atteggiamento & I'osser-
vazione. E percio & continuamente vigile a non sostituire la propria ragione e le proprie vedute alla mente
e al cuore dell’'uomo nella loro vera e diretta intimita. Il suo atteggiamento & insomma sempre I’atteggia-
mento di chi sta attento ad ascoltare le chiamate dell’essere, di chi sta in attesa delle iniziative che inces-
santemente vengono dal seno dall’essere. Bonum est praestolari cum silentio salutare Dei.?

Una sorta di «docile calma del libero ascoltare» (per evocare qui, a mo’ di suggestione, la
traduzione di Alberto Caracciolo della heideggeriana Gelassenheit zum freien héren),’ ispirata e gui-
data senza posa dal «principio agapico» - ripresa e ritematizzazione cristianamente fondata del
kantiano «principio buono», fondamento di una «religione universale» e, parimenti, di una

5 «Attraverso il linguaggio possiamo [per Rosmini] finalizzare il nostro sforzo sia intellet-
tuale, sia morale, sia fisico, protendendo verso un fine che ci siamo proposti. Le nostre potenzialita
intellettuali e spirituali sono fatte valere tramite il linguaggio» (C. GoponI, La funzione del linguaggio

in Rosmini, in «Rivista Rosminiana», 84, 1990, p. 226).

¢Un fugace, ma fecondissimo raffronto tra i due sul tema, con il medium della poetica car-
ducciana, & ancora oggi quello offerto da P. VANNuUCCI, Vico e Rosmini in Carducci, in «Belfagor», 15,

1960, pp. 333-337.

7 V. BRUGIATELLI, Il problema filosofico del linguaggio in Antonio Rosmini, EDB, Bologna 2000, p.
64.

8 G. CAPOGRASSI, Attualitd e inattualita di Rosmini, a cura di V. Lattanzi, Sodalitas, Roma-Stresa

2001, p. 26.

° Cfr. F. CAMERA, «Gelassenheit zum freien Horen». Momenti e figure della recezione heideggeriana

di Caracciolo, in «Humanitas», XLVII, 2, 1992, pp. 270-295.

ISSN 2385-216X



236 | FRANCESCO GHIA

«chiesa universale» -, ¢ dunque quella che s’accampa all’orizzonte della domanda sul contri-
buto possibile di Rosmini a una fondazione filosofica del dialogo interreligioso, giacché la carita
«insegna al pensiero le vie della cognizione poetica del dolore e del male presenti nel mondo» e
abilita in tal modo

lo stesso pensiero filosofico alle pit alte figure della poeticita, per le quali esso & in grado di scorgere
- come insegna il Nuovo saggio rosminiano - la presenza di una luce divina (la luce dell’idea ideale dell’Es-
sere) nel fondo dell’essere di ogni uomo, anche di quello sul cui volto meno, o per nulla, “sembra” brillare
una tale luce."

I. LIBERTA E CARITAS. L’ESEMPIO DEL SINTESISMO

In una relazione del 1964, pubblicata I’anno successivo nel volume La religione come struttura
e come modo autonomo della coscienza, Alberto Caracciolo, stilando un bilancio critico sul pensiero
religioso in Germania nella prima meta del Novecento a partire dalla svolta compiutasi tra il 1917
(anno della pubblicazione di Das Heilige di Rudolf Otto) e il 1932 (anno della pubblicazione di Phi-
losophie di Karl Jaspers), elencava sei «motivi dominanti» atti a segnalarsi come qualificanti 'in-
tera riflessione della novecentesca filosofia della religione nel classico significato europeo del
termine."

Giova rileggere sinteticamente questi sei motivi:

a) il religioso cercato nella sfera pit profonda e radicale della coscienza (autonomia della religione);
b) necessario carattere trascendente del termine intenzionale della vita religiosa;

0 Infatti, come osserva Giuliano Marini, «Kant ripete piu volte che & contraddittorio parlare
di una religione particolare, perché la religione & per sua natura universale, abbracciando tutti gli
uomini come fratelli; e percio non si dovra dire religioni, al plurale, ma soltanto religione; si dovra
parlare semmai di fedi particolari, ed espressioni manchevoli dell’unica religione che per sua es-
senza € universale. La religione cristiana, nella sua pura espressione evangelica, dettata dal Mae-
stro del Vangelo, & I'unica che ha questo nucleo di universalita, [la] quale dovra peraltro purificarsi
dalle sedimentazioni degli eccessi di culto e dalla superstizione» (G. MARINI, La filosofia cosmopoli-

tica di Kant, a cura di N. DE FEDERICIS e M.C. PIEVATOLO, Laterza, Roma-Bari 2007, p. 239).

11 G, MORETTO, Antonio Rosmini, True Poet of Philosophy/ Antonio Rosmini vero poeta della filosofia,

a cura di G. GHIA, in «Rosmini Studies», 4, 2017, pp. 391-396: p. 395,

2 Un significato «classico» da rinvenirsi nel fatto che la rivelazione «s’inscrive nelle capa-
cita o possibilita della ragione (Lessing-Kant)», rifiutando «una verita che mi sopraffaccia come
dall’esterno, che sia proprieta di qualcuno e non possibilita di tutti», profilandosi piuttosto come
«esigenza di universalita» e «fondamento di unita e di pace» (A. CArRAccIOLO, Il problema della liberta

religiosa, in C. ANGELINO [ed.], Filosofi della religione, 1l melangolo, Genova 1999, pp. 19-32: p. 30).

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 237

c) carattere ambiguo della Trascendenza;

d) ripresa della teologia negativa (in contrapposizione all’idea della conoscibilita di Dio tipica dello
hegelismo e della teologia dialettica);

e) crisi delle prove dell’esistenza di Dio;

f) tensione ecumenica (valore autenticamente religioso presente in tutte le religioni storiche degne
del nome).?

Come si notera, si tratta di motivi che ricevono prevalentemente la loro ispirazione dalla
tradizione di quel «pensiero religioso liberale» che, muovendo dalle critiche al concetto di so-
prannaturalita e di rivelazione assoluta avanzate, tra gli altri, da Lessing, Kant, Fichte, Schleier-
macher e Troeltsch, ha poi trovato la sua sintesi piu efficace nel concetto jaspersiano di Libera-
litit, ossia nella «liberta spirituale» che «apre lo sguardo, toglie i veli, guarda in faccia la realta e
attinge, da quella profondita, le decisioni con la naturale sicurezza della ragione».”” Sennonché,
come ¢ lo stesso Caracciolo a far rilevare, questa «nuova» Liberalitdt

€ segnata da uno stacco rispetto al liberalismo ottocentesco e del primo Novecento. Lo stacco € dato
da questo: che, mentre si accentua con forza anche maggiore la necessaria assoluta singolarita del rap-
porto religioso, si ha un senso estremamente pitt complesso della natura di questo. Si avverte con un’acu-
tezza prima inconsueta il valore della comunita, dell’ecclesia; si ha una sensibilita - ignota all'uomo pura-
mente morale - per gli aspetti sacramentali, simbolici, liturgici, sicché 'affermazione che in tutte le piu
diverse forme religiose si attua o puo attuarsi un incontro autentico col Trascendente va congiunta con
I'idea, non della distruzione di queste, bensi della necessita della loro vita, anzi della possibilita di rima-
nere in una di esse.'®

Singolarmente, la sensibilita inedita di questo pensiero religioso, caratterizzabile come «li-
berale», per gli aspetti della simbolica sacramentale e liturgica' é stata individuata da Pietro

3 A. CARACCIOLO, La religione come struttura e come modo autonomo della coscienza (1965), 11

melangolo, Genova 20002, pp. 322-324.

“Per un inquadramento concettuale del sintagma in oggetto si veda F. GHIA - G. GHIA (eds.),

Pensiero religioso liberale, «Humanitas», LXI, 5-6, 2006.

15 K. JASPERS - R. BULTMANN, Il problema della demitizzazione, a cura di R. CELADA BALLANTI, Mor-
celliana, Brescia 1995, p. 205. Cfr. R. CELADA BALLANTI, Fede filosofica e liberta religiosa. Karl Jaspers
nel pensiero religioso liberale, Morcelliana, Brescia 1998 (in specie, I'Introduzione intitolata «Filoso-

fia e liberta religiosa»: pp. 9-26).
16 CARACCIOLO, La religione come struttura e come modo autonomo della coscienza, cit., p. 325.

7 «L’esperienza religiosa fondamentale [...] & intrinsecamente gia evento liturgico. Ha il suo
tempio e questo & lo stesso spazio dell’eterno. E, nel suo essere del singolo, evento corale. Conosce
il suo sacerdote, e questi & il singolo stesso nel quale si raccoglie I'invocazione cosmica, il singolo
stesso che, in questo suo farsi interprete di ogni creatura in quanto creatura, non percio si stacca

dalla comune condizione creaturale, ma la realizza nella sua pienezza. Il soggetto vero dell’evento

ISSN 2385-216X



238 | FRANCESCO GHIA

Piovani, segnatamente e in primo luogo con riferimento alla comprensione del cristianesimo cat-
tolico, quale chiave ermeneutica per leggere (e rileggere) il pensiero di Antonio Rosmini."® Per
Piovani, il Roveretano costituisce infatti la sintesi mirabile di una

aspirazione di perfezionamento di tutto ’organismo cattolico, in capite et in membris, per un miglio-
ramento che, dall'interno dell’organizzazione della Chiesa, con innovazioni che mostrino il vitale svi-
luppo della tradizione, ambisca a forme di ascesi piti consone alla coscienza moderna, a slanci di carita
pit adeguati ai nuovi bisogni, ad espressioni di liturgia pitt comprensibili per I'inesperienza laica, ad isti-
tuti piti adatti ad avvicinare il populus al clerus.”

A conclusioni non dissimili da quelle del filosofo napoletano era gia giunto nel 1925 il teo-
logo cattolico Hans Urs von Balthasar redigendo la prefazione all’edizione svizzera - per i tipi
della casa editrice da lui fondata, il «Johannes Verlag» - delle rosminiane Massime di perfezione
cristiana.”® Come & noto, le «Massime» di Rosmini rinvengono nell’ideale agapico della caritas la
quintessenza di ogni sforzo ascetico orientato a essere perfetti come perfetto & Dio; le prime tre
«Massime» sono orientate al fine, le seconde tre ai mezzi; la via con cui il cristiano puo «esser
caro a Dio infinitamente» € individuata nella nozione di giustizia.”

non & 'uomo, ma la Trascendenza» (ID., Pensiero contemporaneo e nichilismo, Guida, Napoli 1976, p.

162).

B Lo sottolinea efficacemente Emanuele Nadalini: «Nella indicazione sulla salvezza totale
dell’uomo [scil. nelle Cinque piaghe] si pud notare come Rosmini si sia spinto anche piu avanti ri-
spetto ai precursori del Movimento liturgico incrociando anche lo scoglio antropologico. Si puo
cosi avanzare l'ipotesi che in Rosmini la questione liturgica & in definitiva la stessa questione
ecclesiologica, in una relazionalita simbolico-rituale in dimensione comunitaria-intersoggettiva
che & al centro del dibattito liturgico anche ai nostri giorni» (E. NADALINI, La riforma della Chiesa
come «problema irrisolto». Thomassin, Rosmini, Dossetti e il Vaticano II, Excerptum ex Dissertatione ad
Doctoratum Sacrae Theologiae assequendum in Pontificio Athenaeo S. Anselmi, Romae 2016, p. 62).
Sul punto mi permetto di rinviare anche a F. GHIA, L’ecclesiologia di Rosmini e il liberalismo religioso,

in 1. ADINOLFI - G. Goisis (eds.), Insegnare il cristianesimo nel Novecento. La ricezione di Kierkegaard e

Rosmini, Il melangolo, Genova 2011, pp. 79-86.

¥ P, P10VANI, Indagini di storia della filosofia. Incontri e confronti, a cura di G. Giannini, Liguori,

Napoli 2006, p. 438.

2 1] testo tedesco della Prefazione & pubblicato in open access dalla rivista «Rosmini Stu-
dies»: cfr. H.U. v. BALTHASAR, Una spiritualita della giustizia e dell’amore. Nota sulle Massime di perfe-

zione di Rosmini, in «Rosmini Studies», 2, 2015, pp. 203-208.

2L Cfr. A. ROSMINI, Massime di perfezione cristiana, a cura di A. Valle, Citta Nuova, Roma 1981.

La citazione € a p. 40.

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 239

In cio, Rosmini svela una indubbia impostazione platonico-agostiniana,” avendo Agostino
(e sulla sua scorta Anselmo di Canterbury) identificato caritas e rectitudo: * la giustizia autentica,
secondo 'insegnamento biblico ed evangelico della Antica e della Nuova Alleanza, coincide in-
fatti, in ultima istanza, con la verita, I'amore e la fedelta di Dio.* Ora, in tal maniera, sia la filo-
sofia sia la spiritualita di Rosmini si configurano per von Balthasar come una delle piu limpide
riprese dell’idea patristica di un unicus ordo realis supernaturalis nel quale la dottrina della analogia
entis & ospitata, come appunto «ordo ordinato» esemplato sull’«ordo ordinansy, all'interno della
analogia fidei.”

2 Di «platonismo che prepara al cristianesimo» parla gia il giovane Rosmini, con accenti
non immemori di Pascal, nel Giorno di Solitudine: sul punto cfr. G. Lorizio (ed.), Un manoscritto gio-
vanile rosminiano: «Il Giorno di Solitudine». Trascrizione e interpretazione, in «Lateranumy», 2, 1993, p.

83.

2 Cfr. sul punto il classico studio di R. POUCHET, La Rectitudo chez Saint Anselme. Un itinéraire
Augustinien de ’Ame a Dieu, Etudes Augustiniennes, Paris 1964. Per un inquadramento si vedano R.
LIMONTA, Linguaggio e spazio del silenzio in Anselmo d’Aosta, in «Dianoia», XVIII, 2013, pp. 163-189 e
G. CATAPANO, La giustizia nella filosofia medievale: Agostino, Anselmo, Tommaso, Eckhart, in M. FERRARI

(ed.), Il problema della giustizia. Percorsi di filosofia, Mimesis, Milano-Udine 2017, pp. 29-51.

% Rosmini fa suo, al riguardo, il principio agostiniano secondo cui caritas inchoata, inchoata
justitia est; caritas magna, magna justitia est; caritas perfecta, perfecta justitia est [De Natura et gratia,
XXXVIII). Cfr. A. RosMINI, Filosofia del diritto, a cura di M. NICOLETTI e F. GHIA, Citta Nuova, Roma

2013, tomo I, p. 170.

% Cfr. Ip, Teosofia, a cura di M.A. RASCHINI e P.P. OTTONELLO, Cittd Nuova, Roma 1988, p. 445.
Si tratta, come si sa, di un tema molto caro al teologo della Apocalisse dell’anima tedesca che proprio
sul rapporto tra analogia entis e analogia fidei aveva principalmente appuntato, tra gli anni Cin-
quanta e Sessanta del XX secolo, il suo confronto con Karl Barth e la teologia dialettica. Cfr. H.U.
V. BALTHASAR, La teologia di Karl Barth, tr. it. di G. MORETTO, Jaca Book, Milano 1985, p. 278: «Il fatto
che Tommaso abbia resistito alla tentazione origeniana di dissolvere il giudizio nel piatto schema
della apokatastasis dimostra a sufficienza che in lui e nella teologia cattolica in generale quello
schema non é pit che un principio d’ordine, una “forma di pensiero” autonoma. Non si dimentichi
poi il fatto che la teologia cattolica aveva trovato la sua forma essenziale molto prima che il pro-
blema della “teologia naturale” comparisse nella forma classica radicale che gli ha conferito la
tarda scolastica (a partire da Baio) e che quindi non & affatto questo problema - in quanto problema
dell’analogia entis - a dare alla teologia cattolica la sua forma strutturale. L’intera patristica fino
all’alto medioevo - e ancora in grandissima parte lo stesso Tommaso - pensa all’interno dell’unicus
ordo realis supernaturalis e quindi all’interno dell’analogia fidei (che comprende in sé I’analogia entis
quale suo momento integrale). E soltanto per comprendere quest’ordine i padri e la scolastica del

medioevo si sono serviti di categorie greche».

ISSN 2385-216X



240 | FRANCESCO GHIA

A ben guardare, nella Logica, Rosmini ha alluso a questa idea dell’unicus ordo per il tramite
del «sintesismo tra Dio e la natura, supposta esistente la natura»;* la legge del «sintesismo delle
tre forme dell’essere (ideale, reale, morale)», connotante 1’'ontologia del Roveretano in senso so-
stanzialistico-personologico,” non solo agli occhi di Rosmini risolve, con il suo rinviare al «cir-
colo solido, il dualismo antinomico tra I'uno e i molti, tra la singola parte e il tutto,”® ma di-
schiude anche la prospettiva di una interiorita oggettiva capace di colmare i limiti sia della kan-
tiana inconoscibilita del Ding an sich,” sia della panlogistica identificazione hegeliana tra il Sein
(P«essere) e il Sollen (il «dover essere»).*

E Rosmini colma tali limiti - questa almeno l'intenzionalita profonda della sua specula-
zione sull’essere - enfatizzando la dimensione docilmente «osservativa» e «auscultativa» dell’ac-
cesso ontologico, in una singolare confluenza tra attivita e passivita che invera il senso autentico
dell’esortazione isaiana (non a caso scelta da Pietro Piovani, nella versione latina della Vulgata,
«in silentio et in spe», come formula dedicatoria al suo maestro Capograssi nel frontespizio del

% A. ROSMINI, Logica e scritti inediti vari, a cura di E. Troilo, Bocca, Milano 1942, vol. I, p. 284.

7 Come si legge nell’Antropologia in servizio della scienza morale, per Rosmini I’individuo &
«una sostanza in quanto € una, indivisibile, incomunicabile, ed ha tutto cio che si richiede per
sussistere» (ID., Antropologia in servizio della scienza morale, a cura di F. Evain, Citta Nuova, Roma

1981, p. 427 [EC, vol. 24]).

% «L’intuizione e la percezione sono i due primitivi fonti dell’'umano conoscere, e 'una e
I’altra presenta all’intendimento un tutto. L’intuizione ha per termine I’oggetto ossia I’essere, nel
quale si contengono virtualmente tutte le cose, dal che procede che “la mente non pud conoscere
niuna cosa particolare se non mediante la cognizione virtuale del tutto”. La percezione prima e
fondamentale ha per termine il sentimento dello spazio e del proprio corpo, e in questi termini si
contengono virtualmente tutti i particolari sensibili che possono essere dall’'uomo attualmente
percepiti, onde procede che “I’'uomo non pud percepire niuna cosa particolare se non mediante la
percezione virtuale del tutto (naturale)”. Il movimento dunque che fa la mente umana si riduce
finalmente a questa formula: “passare alla cognizione attuale del particolare mediante la notizia vir-
tuale del tutto; e ritornare dall’attuale cognizione del particolare alla notizia attuale, cioé con qual-
che grado d’attualita, del tutto medesimo”. Questo movimento si chiama circolo solido» (Ip., Logica

e scritti inediti vari, cit., pp. 280-281).

# Sul punto di grande profitto le notazioni di I. MANCINI, La «Critica della ragion pura» nella
formazione di Antonio Rosmini, in A. VALLE (ed.), La prima formazione di Antonio Rosmini nella cultura

del suo tempo, Morcelliana, Brescia 1988, pp. 131-204.

% Infatti, il sintesismo dell’essere presuppone sia «l’impossibilita di parlare dell’essere
reale senza supporre I’essere ideale, come forma e mezzo di conoscere», sia «!’impossibilita di

parlare dell’essere ideale oggetto, senza supporre il reale attualmente conosciuto» (ivi, p. 284).

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 241

volume capitale sulla «teodicea sociale» rosminiana)*': «Nella conversione e nella calma sta la
vostra salvezza, nell’abbandono confidente sta la vostra forza» (Is 30,15).

II. IL DIVINO NELLA NATURA DELL’'UOMO

Da quanto fin qui esposto, si ricava agevolmente il sintesismo triniforme, esemplato sul
dinamismo trinitario,” inteso da Rosmini tanto pericoreticamente, ossia nella forma della trinita
immanente, quanto redenzionalmente, nella forma della trinita economica, mercé il suo inflet-
tersi in una «metafisica della carita».* Se, infatti, come Rosmini spiega nell’Antropologia sopran-
naturale, pud darsi una scienza delle cose umane che possa prescindere dalla bonta di vita, cio
non puo valere per la scienza delle cose soprannaturali e divine, «poiché di questa parte e la
migliore nasce dallo sperimento che 'uomo ha di Dio».*

3t Cfr. P. PIOVANI, La teodicea sociale di Rosmini, Premessa di F. Tessitore, Postfazione di G.

Cantillo, Morcelliana, Brescia 19972,

32 Si tratta del principio che Pietro Piovani, con riferimento al suo maestro Capograssi, ha
definito con il sintagma, di chiaro conio kantiano, «imperativo giuridico»: «Poiché il male si insi-
nua nell’intimita dell’azione, in questi intimi tessuti dell’azione occorre portare rimedio. La legge
della vita deve essere portata dentro a questa struttura, che 'ordinaria trama dei fini particolari
cerca di nascondere, ed entro questa cellula segreta la vita deve essere salvata. Questo fa I'impe-
rativo giuridico» (Ip., Indagini di storia della filosofia. Incontri e confronti, a cura di G. Giannini, con

una nota di F. Tessitore, Liguori, Napoli 2006, p. 377).

% «Gli uomini riserbavano all’essere reale propriamente il nome di essere o di ente; che
all’incontro all’essere (ideale) davano pill di frequente il nome di verita; e all’essere (morale)
quello di bene; e che ’essere, il vero, e il bene erano appunto stati i tre elementi, a cui I’antica
filosofia aveva ridotte tutte le supreme nature dell’universo. Ora questa io credo essere appunto
la formula che pit completamente di tutte esprime il vestigio della Trinita, del quale & segnato il
mondo» (A. ROSMINI, Antropologia soprannaturale, a cura di G. Pusineri, Fratelli Bocca, Roma 1955-
1956, 1, sez. I, cap. VII, art. 1, § 5, p. 235). Mi permetto di rinviare, per un approfondimento sul
punto, a F. GHIA, «Non intratur in veritatem nisi per caritatem». Note sul Rosmini filosofo del diritto nella

lettura di Capograssi e Piovani, «Rosmini Studies», 1, 2014, pp. 39-48.

* Sul punto cfr. F. CONIGLIARO, La «societd teocratica» e le sue ragioni nel pensiero di Antonio
Rosmini, in M. DossI - F. GHIA (eds.), Diritto e diritti nelle tre societa di Antonio Rosmini, Morcelliana,

Brescia 2014, pp. 143-175.

> A. ROSMINI, Antropologia soprannaturale, cit., I, sez. I, cap. VII, art. 4, p. 232.

ISSN 2385-216X



242 | FRANCESCO GHIA

Ora, conviene tener fermo sia al contestuale carattere immanente ed economico della teo-
logia trinitaria rosminiana,* sia al principio della esperienza vissuta che 'uvomo ha di Dio e del
divino,” perché ¢ a entrambi questi principi che il Roveretano si rifa nell’atto in cui si propone
di affrontare la questione «se nella sfera del creato si manifesti immediatamente all'umano in-
telletto qualche cosa di divino in se stesso, cioé tale che alla divina natura appartenga».*®

Come si sa, € questa la domanda che guida quel singolare saggio di filosofia della religione,
sicuramente uno dei letterariamente pit intensi e vividi della produzione del Roveretano - e non

% Come opportunamente sottolinea Piero Coda, se, per un verso, I'interpretazione rosmi-
niana della rivelazione trinitaria si muove nel solco della tradizione patristica dell’intrinseco rap-
porto tra oikonomia e theologhia, vi & tuttavia in Rosmini «un prezioso elemento di originalita che
consiste nel mettere in evidenza il fondamento soggettivo - nel senso di innestato nell’esperienza
fondamentale dell’'uomo redento, nel “sentimento” appunto com’egli lo definisce - della dottrina
(per sé sola “negativa” e “ideale”) della distinta e trina sussistenza dell’Essere divino. Nella quale
preziosa acquisizione, quanto mai attuale e feconda di possibili sviluppi, vi & certo una ripresa di
temi materialmente ben conosciuti ai Padri e agli Scolastici; ma, formalmente, vi é un ripensa-
mento speculativo, tutto moderno, in sintonia con la mistica dell’esperienza soggettiva della tri-
nita del Carmelo riformato (Teresa e Giovanni della Croce), ma anche della cosiddetta scuola fran-
cese di spiritualita, che non per nulla - anche se troppo lo si mette in luce - son nate in parallelo
con la svolta antropologica moderna; nonché, evidentemente, con cid che in proposito e parallela-
mente a Rosmini nell’800 andavano evidenziando la scuola di Tubinga e soprattutto J.A. Mdhler e,
piu tardi, J.H. Newman» (P. Copa, La Trinita delle persone come attuazione agapica dell’essere uno. Il
contributo di A. Rosmini per un rinnovamento della teo-onto-logia trinitaria, in K.-H. MENKE - A. STA-
GLIANO [eds.], Credere pensando. Domande della teologia contemporanea nell’orizzonte del pensiero di An-

tonio Rosmini, Morcelliana, Brescia 1997, pp. 251-272: p. 257).

7 «<Rosmini individua in ogni cultura la presenza pilt 0 meno manifesta di una rivelazione
originaria, preservatasi nella maniera piu pura nella denominazione giudaica di Dio: “Jehovah”
(forma derivata del verbo “hajah” = essere). Rivelandosi con tale nome - non solo a Mosé, ma gia
ad Adamo (Gen 4, 1-9) -, Dio svela all’uomo la differenza tra forma reale e forma ideale dell’essere,
e si manifesta come la realta di quell’essere infinito che si distingue da ogni altra creatura. Cid
significa che con la rivelazione originaria, nell’atto creativo, del nome divino “Jehovah”, & stata
comunicata all’'uomo I’idea dell’essere (idea dell’esistenza) priva di termini, assolutamente inde-
terminata e, in questo senso, infinita, alla luce della quale egli & in grado di conoscere Dio negati-
vamente, come realta dell’essere che si distingue da ogni altra creatura» (MENKE, Ragione e rivela-

zione in Rosmini., cit., pp. 217-218).

% A. RoSMINI, Del divino nella natura, a cura di P.P. OTTONELLO, Citta Nuova, Roma 1991, p. 23.

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 243

solo, ovviamente, per essere dedicato all’amico Alessandro Manzoni -,* che & Del divino nella na-
tura: un saggio ispirato dalla convinzione che «se c’¢ quest’elemento divino, ei non puo essere
che un oggetto dell'intendimento, perché la domanda riguarda una cosa che si manifesta nel
mondo, e niente <non> pud manifestarsi se non all’intelligenza, implicando la parola manifesta-
zione da se stessa una mente, in cui la manifestazione si faccia».*

Il termine «manifestazione» (che qui sembra inteso dal Roveretano in una accezione molto
simile a quella della «Erscheinung» fichtiana o, pitt ancora, schellinghiana,* ma che pure, per
altro aspetto, anticipa riflessioni scheleriane)* stabilisce una dualita tra cié che si manifesta
come illimitato e il soggetto limitato a cui si manifesta; per suo conto, il termine «divino» allude,
come ¢ palese, alla nozione di théion che, per un verso, secondo una linea di pensiero che da
Platone giunge fino alla mistica renana,* implica una sfera piu estensiva rispetto alla nozione

* Nella dedica, Rosmini specifica che le ricerche presentate nel saggio «riguardano cosa che
si puo dir comune patrimonio della Poesia e della Filosofia», ossia le «due nobilissime figlie del
pensiero umano» di cui Manzoni, come pochi altri «tra tutti i figli d’Italia», ha saputo «pensare e

sentire» (verbi genuinamente rosminiani!) il «nesso» e la «intima unione»: ivi, p. 19.
“© Ivi, p. 23.

“ Per una delineazione dell’evoluzione di questo termine - in relazione a quello di «Abso-
lute» - tra il filosofo della Dottrina della scienza e il filosofo dell’Idealismo trascendentale si veda il
monumentale lavoro di M. VETO, De Kant a Schelling. Les deux voies de I'ldéalisme allemand, 2 voll., Millon, Grenoble

1998-2000.

2 Cfr. C. VECCHIET, The Dimensions of the Human Beings between Excess and Eccentricity. Sugge-
stions for Rereading Rosmini’s Anthropology in a Schelerian Key/ Dimensioni dell’'umano tra eccedenza ed
eccentricita. Ipotesi di rilettura dell’antropologia di Antonio Rosmini in chiave scheleriana, in «Rosmini

Studies», 5, 2018, pp. 203-224.

“ Per un inquadramento complessivo cfr. M. VANNINI, Storia della mistica occidentale, Le Let-

tere, Firenze 2015.

ISSN 2385-216X



244 | FRANCESCO GHIA

particolarista del Dio delle religioni storiche e concrete,* per altro verso rimanda, in una singo-
lare saldatura tra patrologia dei Cappadoci (segnatamente Gregorio di Nissa)* e filosofia trascen-
dentale dell’idealismo tedesco (segnatamente Johann Gottlieb Fichte),* alla concezione della
«inafferrabilita» di Dio:

E dottrina universale dei Padri non solo che Iddio sia in se stesso incomprensibile, ma che secondo
natura non si possa conoscere, se non d’una cognizione negativa. E pure & del pari sentenza che su di noi
“& segnato il lume del suo volto” e che da lui immediatamente viene cio6 che ci rende intelligenti.*

III. DIGNITA DELL’'UOMO E SENSO RELIGIOSO

Ora, ¢ il «lume del volto» del divino (con allusione, tra gli altri passi, segnatamente a Mt 18,
10 e Ap 22, 4), ovvero I’essere «indeterminato», «potenziale» o «virtuale», che, pur non apparte-
nendo alla mente, tuttavia «& indubitatamente palese a tutte le intelligenze (che altramente noi
non potremmo né pure tenerne discorso)»,* a garantire a priori la condizione dell’esistenza della
realta umana e mondana.”

Tutto infatti & stato, per Rosmini (che qui interpreta lo spirito e la lettera del Quarto Van-
gelo),” creato nel Logos, nel Verbo, cosi che questa creazione si ¢, se cosi si puo dire, «impressa»

“ Secondo questa linea (platonica, neo-platonica e mistica), infatti, il divino «& piu di Dio

stesso, perché & la causa per la quale Iddio & divino» (RosMminI, Del divino nella natura, cit., p. 35).

% Per un inquadramento di questo punto fondamentale nel complesso della speculazione del
piu giovane dei Padri Cappadoci si veda S. TARANTO, Gregorio di Nissa. Un contributo alla storia dell’in-

terpretazione, Morcelliana, Brescia 2009, pp. 243-252 («Incomprensibilita e infinita di Dio»).

6 Sul concetto di «inafferrabilita (incomprensibilita) di Dio», che traduce la fichtiana «Un-
begreiflichkeit Gottes», cfr. G. GHIA, Destino dell’'uomo e religione secondo U'Illuminismo, Le Lettere,

Firenze 2020, pp. 197-230 («Mistica e conoscenza di Dio»).
7 RoSMINI, Del divino nella natura, cit., p. 22.
@ 1vi, p. 24.

® Cfr. Ip., Introduzione alla filosofia, a cura di P.P. Ottonello, Citta Nuova, Roma 1979, p. 270.

\

** Giustamente, & stato osservato che Rosmini, nel commentare il Quarto Vangelo, «tratta
con forza speculativa la generazione eterna del Verbo e la creazione fatta per (mediante, attra-
verso) il Verbo», ponendosi come scopo, se non unico, quanto meno principale, quello della «ap-
propriazione ascetica delle idee centrali» della teologia giovannea. Cfr. V. HOsLE, I filosofi e l'inter-
pretazione della Bibbia, in M. NICOLETTI - F. GHIA (eds), «Conservare 'intelligenza». Lezioni rosminiane,

Universita degli Studi di Trento, Trento 2012, pp. 37-76: p. 51.

ISSN 2385-216X



QUALE VANTAGGIO PUA TRARRE UNA FILOSOFIA DEL DIALOGO | 245

sulla mente umana: il Verbo &, infatti, il «principio remoto occulto» della scienza umana natu-
rale, il «principio oggettivo della scienza umana sia naturale, sia soprannaturale» e, per il tramite
del Verbo, I'idea dell’essere viene «mostrata alle menti, senza pero ch’egli [scil. il Verbo] ancora
mostri loro se stesso».”

Come & noto, I'idea dell’essere, o essere ideale, non appartiene alla mente, ma costituisce a
priori la condizione della realtd umana e mondana, ovvero dell’esistenza.” L'idea dell’essere &
increata, e principio trascendentale che pud comunicarsi al principio di individualita solo con la
dinamica dell’incarnazione (pur tuttavia senza mai azzardarsi a pervenire, come ha corretta-
mente osservato Xavier Tilliette, a una schellinghiana Menschwerdung von Ewigkeit):**

La persona divina del Verbo non puo comunicarsi in modo soggettivo ad un individuo della umana
natura se non incarnandosi in esso.*

Ne deriva una relazionalita ontologica di ogni singolo individuo con lo spazio della Tra-
scendenza, con lo spazio del divino Creatore: una relazione strutturalmente costituiva, inserita
nell’ordine della creazione, non in quello della redenzione,” e tale da far emergere, in e attra-
verso Rosmini, secondo quanto ha rimarcato Pietro Piovani,

una rimeditata comprensione delle ragioni dell’individualismo etico, conquista della coscienza mo-
derna che sottratta all’ingiustificata prerogativa dell’etica protestante, va rivendicata al cristianesimo
cattolico, fornito, nella sua morale, nella sua ascetica, nella sua teologia, di un senso di liberta individuale
precluso al determinismo della Grazia luterana. Se la Chiesa di Roma troppe volte nella sua storia perde
coscienza di questo senso di liberta & suo dovere agire per ricuperarlo, in un possesso geloso che le con-
senta di essere in ogni tempo fedele a se stessa. Nello spirito di questa riconquistata fedelta essa non potra
non essere sempre a fianco degli avversari di ogni manifestazione di illiberalismo, morale e sociale.*®

51 A. RosMINTI, L’introduzione del Vangelo secondo Giovanni commentata, a cura di A. CapuUzzI, Citta

Nuova, Roma 2002, p. 102.

2 1L’essere ideale, per Rosmini, «<né ammette concrezione materiale di sorta, né limite al-
cuno; ed & quello che non solo manifesta se stesso, ma che fa conoscere altresi all’'uomo tutte I’altre
cose, e quello altresi, che arreca a noi, insieme colla cognizione, la necessita della sua certezza»

(Ip., Del divino nella natura, cit., p. 24).

3 Cfr. sul punto X. TILLIETTE, Cristo sapienza incarnata in Rosmini, in MENKE - STAGLIANO (eds.),

Credere pensando, cit., pp. 237-250.
> ROSMINI, L’introduzione del Vangelo secondo Giovanni commentata, cit., p. 50.

5 Cfr. sul punto M. KRIENKE, Famiglia e sussidiarieta. Un confronto tra la «Filosofia del diritto» di
Rosmini e le «Grundlinien der Philosophie des Rechts» di Hegel, in M. DossI - F. GHIA (eds.), Diritto e diritti

nelle Tre societa di Rosmini, Morcelliana, Brescia 2014, pp. 81-109.

% PI0VANI, Indagini di storia della filosofia, cit., pp. 437-438.

ISSN 2385-216X



246 | FRANCESCO GHIA

L’individualismo etico-religioso di Rosmini, vera e propria idea regolativa o principio me-
todologico fondamentale, é radicato nella relazione ontologica e strutturale, costitutiva di ogni
persona - senza alcuna distinzione qualitativa o soprannaturalisticamente fondata - con la tra-
scendenza eterna, con I’assoluto divino.*’

Con cio, si puod senza tema di particolare smentita affermare che il Roveretano ha appron-
tato le basi per quella «discussione filosofica, di cui 'anima moderna ha bisogno per ritornare
religiosa» tanto auspicata, nel Novecento teologico, da Giovanni Battista Montini nel quadro di
una riflessione fondativa sul sintagma «senso religioso»;*® in ultima istanza, una riflessione etico-
speculativa che sappia tenere insieme dignita della persona e senso religioso appare quindi come
il contributo pit rilevante che il pensiero di Antonio Rosmini puo, ancora oggi, offrire a una fi-
losofia del dialogo interreligioso.

francesco.ghia@unitn.it

(Universita degli Studi di Trento)

7 «La dignita dell’elemento personale consiste unicamente in questo, ch’egli ¢ quell’ele-
mento, pel quale I'individuo pud aderire con tutto se stesso alla verita, all’essere in tutta la sua
pienezza contemplato oggettivamente» (A. RosMINI, Filosofia della politica, a cura di M. D’Addio Citta

Nuova, Roma 1997, p. 138).

8 Cfr. G. MORETTO, «Quel tanto di discussione filosofica, di cui I’anima moderna ha bisogno per
ritornare religiosa». Giovanni Battista Montini e la pedagogia del senso religioso, in «Humanitas», LII,

1997, pp. 738-768 e ID., Figure del senso religioso, Morcelliana, Brescia 2001.

ISSN 2385-216X



SHovs de ta
pege

Riproduciamo qui in «Hors de la page» la conversazione tra Roberto Celada Ballanti e
Massimo Cacciari tenutasi nell’Aula Magna dell’'Universita di Genova, Palazzo del Rettorato,
il 13 novembre 2019 come inaugurazione del convegno dell’Associazione Italiana di Filosofia
della Religione. Essa viene pubblicata con il consenso del Prof. Massimo Cacciari, per quanto
non sia stata da lui rivista. Si é inteso qui serbare lo stile dialogico proprio del parlato, con
minimi ritocchi formali tesi a restituire al meglio la vivezza e la ricchezza di quanto fu detto
e discusso nel corso dell'incontro. Ne emerge un quadro ricostruttivo della funzione del
dialogo interreligioso in cui la dimensione della concordia e della discordia, dell’unita e della
varieta/diversita si uniscono e fondono, non nella ricerca di un banale e illusorio irenismo,
ma nella consapevolezza della intrinseca dialettica ‘polemologica’ (ovvero ‘relazionale’) della
interlocuzione tra persone religiose, sull'esempio della cusaniana «religio una in rituum

varietate» («religione unica nella varieta dei riti»).






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 249-259 J

MASSIMO CACCIARI
ROBERTO CELADA BALLANTI

CONCORDIA DISCORS.

IL DIALOGO INTERRELIGIOSO
NELLO SPAZIO DELLA FILOSOFIA.
CONVERSAZIONE TRA ROBERTO CELADA
BALLANTI E MASSIMO CACCIARI

CONCORDIA DISCORS. INTERRELIGIOUS DIALOGUE IN THE SPACE OF PHILOSOPHY.
CONVERSATION BETWEEN ROBERTO CELADA BALLANTI AND MASSIMO CACCIARI

ROBERTO CELADA BALLANTL: Quando si parla di dialogo e di convivenza tra religioni e culture
ci si imbatte quasi inevitabilmente in alcuni modelli divenuti canonici. Semplificando, ne indico
alcuni, che mi paiono i pil solcati dalla tradizione di pensiero filosofica e teologica. Il primo e
quello della sintesi, della reductio ad unum, dove I'alterita & ricondotta all’identita. Si potrebbe
dire: dai molti all’Uno. Oppure, in secondo luogo, ci siamo chiesti a lungo quale potesse essere il
minimo comune denominatore tra culture e religioni, in uno sforzo non di sintesi ma di analisi,
cioe di scomposizione delle diversita nei loro elementi primi fino a cavarne una sorta di ‘nucleo’
accomunante. O ancora, quando si tratta di questi temi, sembra quasi inevitabile imbattersi
nell’idea di tolleranza, che ha certo giocato un ruolo essenziale nella storia europea moderna e
nella costruzione della moderna idea di Stato, nei secoli segnati dalle Guerre di religione, ma che
assai difficilmente potrebbe oggi giocare un ruolo fondante nella convivenza tra le fedi, proprio
per quella vena autoritario-paternalistica che la parola ‘tolleranza’ reca in sé sin dall’etimo che
la segna, tolerare come sopportare, tollere onus come sollevare un peso. Il dialogo, in questa dire-
zione, diventa indifferenza, oppure un galateo caritativo in cui I'altro attende di essere assimilato
a colui che tollera. Tu hai svolto, tra I’altro, una decostruzione magistrale dell’idea di tolleranza
in un saggio legato alla disputa tra Ambrogio e Simmaco. Allora ti chiedo: c’¢ qualcosa da pensare
oltre a questi modelli? Di quale forma di convivenza hanno bisogno le immani sfide che pone il
nostro tempo?

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | MASSIMO CACCIARI — ROBERTO CELADA BALLANTI

MassiMo CACCIARL: Parto da una premessa. Questo grande tema, secondo me, va collocato in
un ambito geopolitico pill generale. Ha un significato forte affrontarlo se il problema del dialogo
interreligioso viene riconosciuto e discusso come un fattore piu generale del problema della con-
vivenza. Oggi, cioé, il dialogo tra religioni deve sentirsi responsabile di assumere un significato
pregnante all’interno dei nuovi equilibri geopolitici che possono determinarsi, diventando un
fattore favorevole alla costituzione di un nuovo ius gentium. D’altra parte, il rapporto tra quello
che potremmo definire ‘diritto internazionale’, che a me piace pit chiamare ius gentium, e i pro-
blemi di ordine religioso, erano ben presenti ai grandi autori che per primi hanno affrontato la
questione di un diritto delle genti.

Vengo ai tre modelli che hai prospettato. Reductio ad unum: & concepibile, certo, ma in una
sola prospettiva: come pensiamo di giungere alla verita, che non puo essere che una? Oppure, la
verita sta nelle interpretazioni che le diamo, e allora il problema scompare ipso facto. Ma se in-
tendiamo la verita, come pensiamo di giungervi da una sola via? Necessariamente procediamo
per diverse vie, altrimenti la via coinciderebbe con la verita, e se la via coincidesse con la verita
ci sarebbe ‘una’ via e ‘una’ verita, e il resto potrebbe essere solo tollerato. Se, invece, riteniamo
che ci sia una verita raggiungibile da una molteplicita di vie e che ci possa essere una reductio ad
unum, le vie concludono nella verita diversamente, ma poi li si riconoscono e si amano. Questa &
la via mistica: la reductio ad unum & concepibile soltanto in una prospettiva mistica in cui alla fine
ci ‘indiamo’ (per usare il neologismo dantesco), entriamo in Lui, riusciamo in Lui e ci risolviamo
tutti, nelle nostre vie diverse, in Lui. E concepibile, & pensabile, ma solo in questa prospettiva, in
una prospettiva mistica.

La seconda via: anche questa ¢ pensabile, & una via analitica, come hai detto giustamente,
nel senso proprio della filosofia analitica. Facciamo un paragone che mi viene in mente, quello
su cui si esercitano i miei amici e colleghi della linguistica collegata alle neuroscienze: noi sap-
piamo che c’¢ una sintassi che sta alla base del nostro linguaggio, che non c’¢ nulla di propria-
mente convenzionale nel linguaggio, a differenza di cio che pensava Wittgenstein e i primi ana-
litici. Ora siamo ben certi che esiste una base propriamente biologica, neurologica. E, se c’¢ una
sintassi, andiamo alla ricerca della sintassi della religione, del fatto religioso. Puo essere, € un
approccio analitico alla disciplina della filosofia della religione. La domanda ¢ se ci sono ricerche
consistenti in questa direzione, non fondate su vaghe assonanze, su vaghe ricerche comparati-
stiche che ci sono sempre state e sempre ci saranno: melasse senza alcun senso scientifico. L'in-
terrogativo scientificamente posto sulla seconda opzione & questo: € rintracciabile, & consistente
una ricerca che riguarda la sintassi della religione, del fatto religioso, cio che implica studiarne i
diversi linguaggi e una sintassi comune come fanno i linguisti? Oggi sappiamo che tutte le lingue
non sono affatto infinite/illimitate nelle loro possibilita come sarebbe un gioco. Ci sono strutture
biologiche che le limitano, vi € una sintassi comune.

Cosi potrebbe essere concepibile la seconda opzione. Perché dovrebbero escludersi? Ci dob-
biamo chiedere se le tre opzioni sono pensabili. Le prime due certamente si, la terza, ritengo, va
scartata. La terza pone in se stessa, secondo la sua logica, il problema che nega il dialogo auten-
tico. Io posso certo parlare con qualcuno che tollero, ma ¢ evidente che gli parlo da una posizione
di acquisita, presupposta, superiorita. Si tratta solamente del dialogo tra il docente e il discente,
ma quando il docente non ha nulla da imparare dal discente. La terza opzione va radicalmente
criticata, a mio avviso. Poi, magari fossimo tutti tolleranti, ma allora questo diventa un discorso
socio-politico, cessa di avere rilievo teologico e teoretico.

ISSN 2385-216X



CONCORDIA DISCORS | 251

L’unica delle tre opzioni che vedrei inconsistente sotto il profilo filosofico & la terza, le altre
due sono pensabili, concepibili: in una direzione mistica la prima, in una direzione propriamente
analitica la seconda.

RCB: Certo, convengo con te. Ma aggiungo anche che all’interno del tuo cammino di pen-
siero intravedo una diversa e feconda via, su cui mi piacerebbe che sostassi. Ricordo, ad esempio,
alcune tue pagine di Geofilosofia dell’Europa, in particolare 'ultimo capitolo intitolato La patria
assente, dove configuri un modello di dialogo e di convivenza toto coelo diverso rispetto alle sin-
tesi, ai sincretismi, ai denominatori comuni, alle idee di tolleranza, e fondato, invece che sull’ac-
comodamento, sull’edulcorazione o sulla neutralizzazione delle differenze, sul polemos, sull’har-
monia discors, sul riconoscimento di un cum, di un syn, di uno spazio comune.

MC: Si, ho lavorato molto su quei temi, ma vorrei approfittare dell’occasione per saggiarne
la consistenza, dal momento che molti si muovono su questa prospettiva. Ne siamo sicuri? Tiene?
E talmente importante questo discorso oggi, perché rientra nelle possibilita che abbiamo, se le
abbiamo, di costruire una pace, di reagire al disordine globale in cui siamo immersi. Dobbiamo
essere certi, quando affrontiamo questioni che rientrano in questo colossale problema, di come
uscire da un luogo che e ormai trapassato e di costituirne uno nuovo. In questo passaggio di
epoche siamo dentro da trent’anni, e invece di vedere la via d’uscita il disordine cresce, per cui
davvero bisogna vedere se i nostri concetti sono validi.

Io credo che I'unica prospettiva sia quella di intendere il dialogo, quindi anche il dialogo
interreligioso, nel senso del polemos, che non si traduce ‘guerra’, anche se si continua a tradurre
cosi, ma dovrebbe tradursi ‘relazione’, ‘rapporto’. Si traduce alla luce del logos, da cui iniziava lo
scritto di Eraclito, i suoi frammenti: «questo logos che & da sempre...», rispetto a cui gli uomini
sono axynetoi, come hai ricordato, non sono in grado di coglierne lo Xynon, ignorano il Comune.
Quindi un logos che significa ‘raccolta’, come ci ¢ stato insegnato da tanti maestri, non semplice-
mente ‘discorso’, ‘ragione’, ma ‘raccogliere’, ‘collegare’: sostanzialmente un sinonimo di armo-
nia, dove i distinti rimangono, perché non c’¢ musica, armonia, senza distinti, senza suoni, figure
distinte.

Questa sembrerebbe la prospettiva giusta: nessuna gerarchia, non possiamo mettere gerar-
chie quando ¢’ armonia (questo ‘re’ & pili importante del ‘fa’, ecc.). E 'armonia che conta, I'unita
dell’armonia, un’unita di distinti essenziali all’armonia. I distinti si riconoscono nella comune
armonia, dovendosi mantenere tali, perché se rinviassero alla loro singolarita verrebbe meno
I’armonia stessa. Percio, il momento dell’identita & essenziale alla relazione, non e qualcosa che
la relazione supera, € qualcosa che la relazione invera. Nella relazione si mostra in qualche modo
I’essenza della singolarita, che muove alla relazione, la vede in sé. Se non hai in te la relazione,
se non ti senti tu stesso relazione, ma una vuota singolarita, un semplice A uguale A, un’identita
vuota, non potrai mai entrare in relazione con I’altro, se non nei termini della tolleranza. Se non
senti la societa in te stesso, che societa vuoi produrre? Grande tema di filosofia politica, di etica:
se ti manca interiormente la societas non la produrrai mai fuori di te.

Questa sembrerebbe dunque la strada giusta, e dal punto di vista della filosofia della reli-
gione cosa comporta? Quello che ci aveva insegnato Max Weber: nessuna gerarchia, scientifica-
mente non si pud porre altro che gli elementi del logos, dell’armonia. Se poni una gerarchia im-
mediatamente cadi in un’altra prospettiva, che puo essere quella della riduzione dell’altro a te,
della tolleranza, ma non é piu la prospettiva interreligiosa propriamente.

ISSN 2385-216X



252 | MASSIMO CACCIARI — ROBERTO CELADA BALLANTI

Quindi nessuna gerarchia. Ma come & possibile comparare? La scienza compara, non stabi-
lisce gerarchie, e non solo compara, ma puo dire che questa posizione per sua propria logica pud
produrre questi effetti, quest’altra produce altri effetti. Per questo si puo, in qualche modo,
scientificamente, prevedere: questa tua posizione, per sua natura, pud con ogni probabilita pro-
durre questi effetti (ogni scienza e probabilistica, lo sappiamo, figurarsi le scienze umane). Per-
cio, se questa ¢ la tua posizione religiosa, si produrranno questi effetti.

Nessuna gerarchia ma soltanto comparazione, che pud giungere fino alla previsione degli
effetti di una posizione o di un’altra. Ma siamo sicuri che sia consistente questa prospettiva? O e
piuttosto un nobile dover-essere? Com’e possibile una comparazione che non ponga una gerar-
chia? La comparazione puo avvenire soltanto sulla base di un metro, altrimenti non si pu6 com-
parare nulla (non si possono comparare le vostre grandezze, altezze, senza un metro). E il metro
chi me lo da? Un arbitro, un marziano, Dio? Qualcuno pud dire: «me lo da questo testo rivelato,
me lo da Dio, il metro ¢ la parola di Dio», ma questo non puo essere il discorso del filosofo. Chi
stabilisce il metro, se per la comparazione si presuppone un metro?

Questa e 'aporia secondo me assolutamente insuperabile anche dei discorsi dei pit grandi
sociologi e storici della religione. Il metro € immanente alla cosa, presupposto anche se non espli-
citato. E il metro dello scienziato che opera la comparazione, e lo scienziato che opera la compa-
razione, lo sappia o no, ¢ pieno di pregiudizi, presupposti, e cio rende estremamente difficile un
dialogo alla pari. E un problema che pongo alla discussione. Io non ho alcuna soluzione.

RCB: Nel tuo recente saggio sull'Umanesimo, La mente inquieta, nel capitolo finale dedicato
a Pico, sottolinei un grande tema che a me sta molto a cuore: quello del prospettivismo, o pluripro-
spettivismo, cioé il grande tema umanistico-rinascimentale dell’arte (Alberti, Brunelleschi, Piero
della Francesca), che puo essere declinato anche in una forma filosofica. Penso ad esempio al De
visione Dei di Cusano, dove c’¢ quella sorta di liturgia sperimentale, itinerante dei monaci di fronte
all’icona Dei: ecco, mi pare che questa grande tradizione del prospettivismo che passa attraverso
Bruno, Leibniz e arriva fino all'llluminismo, e poi a Nietzsche, sia una grande ipotesi di lavoro
anche per il dialogo interreligioso. Io vedo ad esempio nella Monadologia di Leibniz, nell’idea di
monade, uno straordinario modello filosofico di dialogo, funzionale anche al dialogo tra le fedi e
le culture.

MC: Il discorso sulle prospettive ¢ anch’esso molto complesso. Certo, noi sappiamo che
scientificamente un oggetto non puo essere mai colto simul, in tutti i suoi aspetti: qualunque
oggetto, macroscopico, microscopico, lo vediamo secondo prospettive, e secondo prospettive lo
misuriamo, che si tratti di un elettrone o di chi mi sta davanti. Dal punto di vista logico non
cambia.

Questo discorso, applicato al nostro campo, a cosa da luogo? Io vedo questo oggetto secondo
la mia prospettiva, tu lo vedi secondo la tua, e alla fine cosa ne risulta? Sono tutte uguali, sono
indifferenti rispetto all’oggetto? Sappiamo benissimo che non é cosi. Infatti la prospettiva in base
alla quale lo vedo io e quella in base alla quale lo vedi tu, non pensa né presuppone di vedere lo
stesso oggetto secondo diverse prospettive, ma pensa di vedere I'oggetto secondo la prospettiva
giusta: a differenza dello scienziato, che per misurare nel suo insieme sa che non potra misurare
'oggetto, o coglierne elementi simul, ma puo tranquillamente collezionare i suoi dati e riferirci
un’immagine completa. Non & cosi che possiamo operare noi.

ISSN 2385-216X



CONCORDIA DISCORS | 253

Quindi, il discorso sulle prospettive o finisce in un relativismo in cui diciamo che una vale
I’altra, oppure, mi chiedo, come facciamo a evitare che in questo campo la mia prospettiva sia
quella in base a cui io vedo correttamente 'oggetto che ho di fronte? E il discorso della Perspektive
Lehre, al centro della filosofia nietzschiana. Sotto certi aspetti questa appare dal punto di vista
logico una Perspektive Lehre, ma poi nella sostanza non lo ¢ affatto, perché la prospettiva in base
alla quale questo fondatore in qualche modo della Perspektive Lehre, che ha influenzato tante cor-
renti analitiche (ci sono tanti rapporti tra un certo Nietzsche logico-filosofico e certa filosofia
contemporanea non continentale), non ¢ affatto indifferente rispetto alle diverse prospettive
con cui affronta I'oggetto. La prospettiva con cui lo affronta ¢ la sua, per lui & verita, non & una
prospettiva semplicemente.

1l discorso sulle prospettive & quindi molto complicato. Una battuta finale sul mio grande
amore che & Cusano. Lasciamo perdere la straordinarieta della posizione di Cusano rispetto al
suo tempo, al modo in cui allora veniva affrontato il problema interreligioso: si tratta di una
straordinarieta assoluta, anche rispetto ai Neoplatonici italiani, quelli di Firenze, allo stesso Pico,
il cui dialogo interreligioso & essenzialmente erudizione, tutto sommato. Da un lato, Cusano non
mi pare radicalmente distinguibile da quella prospettiva mistica che ho detto all'inizio, dall’altro
non possiamo nasconderci il fatto che va alla ricerca della sintassi fondamentale del religioso,
che per lui & una sintassi trinitaria. Alla fine, dice che occorre riconoscere questa sintassi, che la
sintassi fondamentale ¢ quella trinitaria.

Discorso nient’affatto tanto diverso da quello che fara Hegel: la religione cristiana & asso-
luta perché in questa si mostra, si manifesta, la sintassi fondamentale del religioso, che & una
sintassi trinitaria. La rivelazione cristiana & null’altro che mostrare la sintassi fondamentale del
religioso. Quindi dove siamo? Nel dialogo interreligioso, certo, ma su che base? Chiaramente su
base cristiana.

RCB: 1l tema cusaniano del De pace fidei interessa molto anche me. Certo, li c’é la ricerca
della religio una in rituum varietate, la varietas rituum tenuta insieme dall’unita. Ecco, in quella for-
mula (religio una in rituum varietate) non ti sembra che si mostri una sorta di inaugurale scardina-
mento, per il quale la religio si categorizza autonomamente e non coincide piu tout court con la
fides christiana? E vero che la religio una & un monoteismo trinitario e cristologico, non c’¢ dubbio,
perd quel monoteismo ¢é al di la del “muro del paradiso” di cui parla il De visione Dei. Cioe, & nella
coincidentia oppositorum, per cui ci si trova in un orizzonte impredicabile, inoggettivabile, inesau-
ribile. Mentre la fides christiana (quella storica), confluisce nella varietas rituum, cioé tra le altre
fedi. Non c’é uno strano scardinamento che non ha precedenti, mi pare, nella teologia medievale,
e che in qualche modo inaugura il moderno, cioe il categorizzarsi autonomo della religio, processo
che successivamente si sarebbe secolarizzato? Questo tema dell’armonia, in effetti, lo si ritrova
in un altro dialogo interreligioso d’invenzione, successivo al De pace fidei di centocinquant’anni
circa, il Colloquium Heptaplomeres di Jean Bodin. Anche li c’é I'idea di armonia, anche li c’e la ri-
cerca di un’unica religione che tenga insieme la varieta dei riti, perd € un’idea secolarizzata,
quell’'unica religione € divenuta una religione naturale, non ha piu nulla di trinitario. Resta
quell’armonia, che tra I’altro Bodin teorizza su basi musicali con la metafora della polifonia. Ma
€ una polifonia che non ha pit fondamenti trinitari. Tra il De pace fidei e il Colloquium Heptaplome-
res di Bodin c’¢ la Riforma Protestante, ci sono le Guerre di religione, c’¢ la guerra civile in Fran-

ISSN 2385-216X



254 | MASSIMO CACCIARI — ROBERTO CELADA BALLANTI

cia, e Bodin assiste a tutto questo, e volge il dialogo interreligioso verso I'idea di religione natu-
rale e in modo addirittura anti-cristiano. Non ti sembra che ci sia uno snodo fondamentale tra
questi due dialoghi interreligiosi immaginari?

MC: Come dicevo prima, la posizione cusaniana & assolutamente straordinaria se la para-
goniamo a quelle coeve, perd quello che a me interessa e che quella religio una si costituisce in-
torno a quell’asse che tu riprendevi. Non c’é nulla da fare: la religio una & la religione ab-soluta dai
riti, dalla positivita dei riti, e anche questi sono termini che tornano nella filosofia della religione
e nell’idealismo. La religio una, che non pud essere mascherata dai riti, che va intesa non come
religione positiva - poiché la positivita e il negativo della religione - & la religione cristiana: la
religione che libera te - religione non da religare -, questo & quintessenzialmente cristiano. Che
cos’e la predicazione di Gesu se non una religione che si emancipa dai riti, nella loro varieta? Che
cos’e se non cristianesimo questo?

Ma come la mettiamo con le altre? Possiamo dire che sono religioni in cui I'elemento di
liberta e cosi fondamentale, in cui non c’é I'elemento del religare, ma c’é ’elemento della religio
nel senso del leghein, del colligere? Questo c’é nella religione cristiana: collegatevi fino ad amarvi,
logos, e anche il Vangelo di Giovanni comincia col logos. Questo logos ha un unico mandatum: col-
legatevi, armonizzatevi fino ad amarvi, anche con i nemici. Come facciamo, se questa ¢ la religio
una, a dire: questa ¢ ‘la religione’? Questa e la religione cristiana, non é ‘la religione’, questa ¢ la
sintassi fondamentale della religione cristiana, e questa sintassi, come quella linguistica, ha ele-
menti comuni con altre sintassi.

Questo & il punto, dopodiché & tutto straordinario. Certo, immaginiamoci di dire a
quell’epoca che i riti sono una varieta, non riguardano la religio una. Si rischiava il rogo. Ed € certo
che la secolarizzazione, come sappiamo benissimo, ¢ inconcepibile se non nell’evo cristiano,
come d’altra parte lo stesso ateismo. Dovremmo sempre ripetere, giustamente, le cose dette da
Benedetto Croce, anche se in termini completamente diversi da come li intendeva lui: & chiaro
che siamo tutti cristiani, ma in tutto il mondo siamo tutti cristiani?

Allora, ecco il nostro problema: come si pud impostare un dialogo in modo consistente, non
gerarchico, in modo da non cadere in un prospettivismo semplicemente indifferente, relativi-
stico, tollerante? Questo & il grande, drammatico problema che suscita, a mio avviso, la questione
del dialogo interreligioso nel contesto globale che stiamo vivendo.

RCB: Ci avviciniamo, secondo me, davvero al cuore della questione, che & in fondo il plesso
problematico compreso tra universale e particolare: questo universale, questo cum, come va con-
cepito? C’e¢ un universale che € proiettivo, autoritario, speculare, narcisistico, in cui spesso I'Eu-
ropa stessa e caduta nella sua storia, cioé proiettare sé sull’altro in modo da annullarlo. Ma e
possibile pensare a un universale che non saturi le differenze, che non inglobi, che non annulli i
distinti, ma a un universale capace di ospitare le differenze? Questo mi pare il nodo, il Kern, su
cui si gioca la questione interreligiosa; come deve essere pensato 'universale in modo da non
annullare i distinti, ma da ospitarli in sé, anzi da farli crescere, da tenerli in tensione, in contesa?

MC: Vorrei puntualizzare di nuovo le questioni di fondo, tornando alle cose iniziali dette,
partendo dalla possibilita assolutamente aperta, secondo me, di pensare una pluralita di vie at-

traverso le quali si giunga alla verita. Puoi pensare che una verita sia raggiungibile per una sola

ISSN 2385-216X



CONCORDIA DISCORS | 255

via? Hybris, superbia! A conclusione di questa strada vi & quell“indiarsi’ di una certa mistica: non
di tutte le mistiche, tantomeno di quella propriamente francescana, realistica, della nostra tra-
dizione, ma piuttosto di una mistica alto-tedesca, renana, che ha influenzato enormemente Cu-
sano.

Del tutto possibile, certo. Pero, attenzione, la conseguenza € una, inesorabile dal punto di
vista logico: quell’Uno, quella verita una, non pud assumere assolutamente i caratteri del Dio
giudaico-cristiano, ma & I'Unum neoplatonico. Hanno voglia i nostri teologi medievali a commen-
tare Dionigi, che ¢ la traduzione - neanche tanto perspicua nel linguaggio della fede cristiana -
di Damascio. Tant’é vero che con qualche buona ragione alcuni esegeti hanno detto: «secondo
noi &€ Damascio che mostra come poter parlare perfettamente da cristiano». Quindi, la conse-
guenza di quella strada e per me inesorabile, € I'Unum neoplatonico, € la riduzione della religione
a filosofia, non & piu filosofia della religione, ma religione filosofica.

La seconda via, anch’essa del tutto consistente, scientifica, analitica, che va alla ricerca
della sintassi. Si pud trovare questa sintassi del religioso. Che cosa interessi questa sintassi del
religioso all'uomo di fede lo sanno gli scienziati. Sarebbe una ricerca importante, secondo me ha
dato e puo dare dei frutti.

La terza ¢ la tolleranza e la scartiamo, come avevamo detto. Poi esiste la via della distin-
zione tra una positivita della religione, che ci puo essere, e la tolleriamo nella diversita dei culti.
Non siamo a vedere la diversita di questi, ma guardiamo 1'una religio, che viene intesa nel senso
propriamente neoplatonico, oppure viene intesa su qualche base.

Se intendo il termine religione secondo la tradizione cristiana, dove il termine nega addi-
rittura la sua ascendenza al religare, al legare, allora quell’'una religio ¢ il cuore stesso della reli-
gione cristiana. Oppure, il senso € quello mistico-neoplatonico di cui sopra, se lo intendo, secondo
me, cusanianamente: quell’una religio € quella religione che si rivela nella religione cristiana, in
particolare in quella teologia cristiana che & quella trinitaria, che comprende il senso della rive-
lazione secondo una tradizione che va da alcuni Padri ad Agostino, fino ad Hegel (il quale non &
per nulla comprensibile senza il De Trinitate).

Allora, il cum puo essere quello degli scienziati che comparano. Questo esercizio di compa-
razione ¢ utilissimo e fondamentale, perché ci fa conoscere I’altro. Opera fondamentale & quindi
quella dello scienziato sociale, dello storico, del filosofo della religione, che comparano, perché
ci fanno conoscere, e senza conoscenza questi discorsi non avrebbero senso e non servirebbero
anulla nel quadro del disordine globale che ho richiamato. Il cum come comparazione va dunque
benissimo, ma ¢ la comparazione che facciamo noi, scienziati. E pud valere questa comparazione
dal punto di vista dell'uomo che pratica i domini di questa o quella religione? E, come richiamavo:
la comparazione non presuppone la superiorita del metro di colui che compara? Quindi problemi,
aporie, la filosofia nasce da aporie. Ecco come comincia Aristotele la Metafisica, il Libro terzo, con
tutte le aporie, e poi i libri successivi che le svolgono. Bisogna incominciare dalle aporie. C’¢ chi
dice che la filosofia nasce dalla meraviglia, ma la filosofia nasce dall’aporia: mi manca la strada,
e il fatto che mi manchi la strada mi angoscia, e devo procedere. Quindi prima di tutto bisogna
conoscere la via e poi vediamo se riusciamo a procedere: non é detto che ce la facciamo, nessuno
ci garantisce di farcela, pero onestamente bisogna procedere cosi.

Il cum & questo, se no che cos’é? Per 'uomo di fede, almeno di questa fede, di questa reli-
gione, anche delle altre forse, il cum & (siamo a Genova e mi viene in mente questa espressione
rosminiana: qui a Genova c’¢ un’illustre scuola rosminiana) ‘inaltrarsi’, un farsi altro. Il cum non

ISSN 2385-216X



256 | MASSIMO CACCIARI — ROBERTO CELADA BALLANTI

puo essere un incontro in cui ci diamo la mano, ma significa: rimanendo sé stessi, entrare nell’al-
tro e accoglierlo. Questo & il cum, puo essere solo questo, perché se viene inteso come una pros-
simita statica non & il cum, che & quando io mi faccio prossimo all’altro cosi da ‘inaltrarmi’ in lui,
che non equivale a confondermi con lui, a sciogliermi o risolvermi in lui. Per riconoscere la mia
identita devo ‘inaltrarmi’, perché posso conoscere chi sono soltanto attraverso I'altro. Questa &
'unica idea del cum che non implichi un’accezione di giustapposizione.

Per questo mi piace il termine polemos, perché indica la forza di questa relazione, indica la
resistenza che devo superare per ‘inaltrarmi’. Per ‘inaltrarmi’ non posso restare giustapposto a
te, di fronte a te. Tu sei anche qualcosa che resiste alla dinamica del mio farmi prossimo, e io
devo vincere questa differenza. Occorre sentire questa opposizione nel cum, se no diventa qual-
cosa di troppo semplice.

Cum assume tutto il suo spessore, direi, ontologico, quando si capisce che il cum di cui ne
va, in un dialogo di questo impegno, € I’altro all’inizio, I’altro che mi resiste, mi si oppone. Anche
colui che il Samaritano trova mezzo morto per strada ¢ un suo nemico, appartenevano a tribu
rivali. Avra forse fatto fatica a farsi cosi prossimo a lui da salvargli la vita o da farlo addirittura
resuscitare. Certi commenti ebraici dicono: perché ve la prendete con i poveri che passavano e
non lo soccorrevano. Credevano che fosse morto e non potevano soccorrerlo. Ecco allora la forza
di questo cum: io riconosco la mia posizione solo opponendomi. Il cum ¢ un movimento col quale
io mi oppongo: mi pongo, mi oppongo, e cerco I’accordo attraverso questa opposizione. L’accordo
non puo essere il cum dell’essere insieme, cosi banale. Quel cum, I’essere insieme, deriva da un’op-
posizione, ¢ il prodotto di un polemos.

E allora, concludo, come intendo il dialogo interreligioso? Prima di tutto ci si ponga, questa
¢ la mia posizione. Ma puoi mantenere la tua posizione senza opporti? Come fai a porti senza
opporti? Scatta cosi la dinamica del cum, ma perché scatti devi prima porti. Credo che anche in
questo senso possa essere interpretato Cusano. Questa € la mia prospettiva, e non la ritengo equi-
valente alla tua, non mi sono indifferenti, credo che questa prospettiva sia la via giusta. Ma mi
sono opposto, ergo mi sono posto. Per pormi mi oppongo e riconosco 1'opposizione, polemos.
Certo, questa relazione ¢ arrischiata, rischia anche di non incontrarsi per nulla. Come facciamo
a pensare che in un dialogo, in un rapporto, si annulli a priori la possibilita dell'inimicizia?

La vera philia, la vera amicizia, & ottenibile soltanto attraverso questa via. Mi pongo, dico
secondo la mia verita la mia via, e mi oppongo, entro in relazione, mi confronto in tutti i sensi,
relazione e polemos, e da li pud scaturire il cum pieno, ricco, vitale, in cui io mi riconosco nell’altro
e l'altro si riconosce in me. Si mantiene la distinzione, ma si mantiene in un rapporto in cui
ognuno rimane ricco della propria identita, di un’identita maturata attraverso la propria oppo-
sizione con I’altro.

Un’identita matura, passata attraverso il polemos, passata attraverso ’opposizione: ogni au-
tentico dialogo & cosi. Ma nel campo della nostra ricerca, io ritengo che con ancora maggiore
pregnanza valga questa prospettiva, altrimenti e una ricerca che, muovendo da denominatori
comuni, da minimi denominatori comuni, non dara nessun frutto. Se il Comune, il cum, ¢ il mi-
nimo comun denominatore non serve a niente. E 'opposto del mio discorso, che afferma la ne-
cessita di presentarsi con tutta la forza della propria posizione. Pormi &€ oppormi, e se non cono-
sco 'opposto non conosco neanche me stesso. Mi avvicino, mi faccio prossimo all’opposto: pole-
mos, e in questo ritrovo tutta la ricchezza della mia identita e di quella dell’altro.

ISSN 2385-216X



CONCORDIA DISCORS | 257

1l dialogo interreligioso assume tutto il suo valore se i dialoganti si pongono in questi ter-
mini. Sono convinto di questo, e tutte le volte che nella mia vita mi sono trovato con persone che
ragionavano cosi, ponendosi, allora il dialogo & stato fruttuoso e alla fine ognuno non é rimasto
uguale a prima. Penso a Raimondo Lullo nel Libro del Gentile e dei tre Savi: alla fine chi ha ragione?
Alla fine sono gli stessi di prima dopo il loro viaggio, dopo che si sono confrontati polemica-
mente? Per nulla: la loro identita ¢ maturata attraverso 'opposizione, e non c’¢ altro modo di
maturare la propria identita se non opponendosi all’altro, ‘inaltrandosi’.

RBC: E infatti i tre se ne vanno senza voler sapere a quale delle tre fedi il Gentile si sia
convertito. Questo finale aperto del Libro del Gentile e dei tre Savi, & straordinario. Proviamo allora
ad allargare lo spazio dialogico ad altre voci.

Sono seguite alcune domande del pubblico, che sintetizziamo nel seguente modo.

La prima domanda ha posto due questioni: & forse possibile argomentare filosoficamente a
favore della tolleranza, dal momento che dirsi nella pienezza della verita non equivale a pensare
di possederne il monopolio. La tolleranza puo forse avere un significato transitorio, temporaneo,
se ritengo che I’altro sia in una verita parziale che puo evolvere verso la pienezza. Inoltre, ed &
la seconda questione, molte discussioni sul dialogo interreligioso dimenticano di porre il pro-
blema di cosa sia la religione. Come si arriva a definirla? Per via analitica, fenomenologica, so-
ciologica?

La seconda domanda pone il quesito su come rendere una prospettiva autenticamente dia-
logica. L’unica via per uscire da un punto di vista totalizzante & di problematizzare la propria
posizione.

La terza domanda pone il problema relativo al fatto che un soggetto che entra in dialogo
con I'altro dovrebbe in qualche modo sdoppiarsi, entrare in conflitto con se stesso, mettere in
discussione la propria posizione, cid che implica una grammatica e una sintassi, ossia la condi-
zione di esperibilita.

MC: Certo, I'ultimo intervento ha ragione, c’¢ anche quest’altra questione, ma sarebbe ri-
solvibile soltanto riuscendo a definire il quid, questo concetto, e credo che sia molto difficile. Si
possono avanzare diverse prospettive, ma credo che si tratti di una ricerca pressoché infinita, a
differenza di quello che puo accadere, che forse accadra, per quanto riguarda il linguaggio. Co-
munque, c¢’¢ anche questo presupposto, quello piti forte pero, secondo me, & il presupposto ideo-
logico, il pregiudizio che domina, la ricerca del metro, del logos, che ci permette di comparare, di
armonizzare. Niente di male, basta saperlo, & evidente che non possiamo spogliarci di questo,
pero conta nell'impostazione del dialogo interreligioso. Bisogna esserne consapevoli, poi si puo
procedere, se & la prospettiva che adottiamo.

Invece, mi pare chiara ’altra questione, chiara logicamente: mi pongo secondo i miei prin-
cipi, perché credo, sono convinto o perché penso di avere mostrato come quella verita, quella
rivelazione, sia assoluta rispetto alle altre, e spieghi anche se stessa, non sia soltanto una posi-
zione di fede ma abbia anche l'intelletto di se stessa, I'intelletto di fede. Naturalmente, questo
vale essenzialmente per la religione cristiana, per la tradizione che ha avuto a partire da Gio-
vanni in poi. Ma questo ¢ il discorso forte: fino a Hegel la religione cristiana spiega se stessa, non
e soltanto un’affermazione, una rivelazione, ma al suo interno vi € la sua spiegazione.

ISSN 2385-216X



258 | MASSIMO CACCIARI — ROBERTO CELADA BALLANTI

La quarta domanda si polarizza sull’idea di rivelazione: questa non puo essere quella trini-
taria cristiana, che & servita come metro per svalutare tutte le altre. Che tipo di dialogo si puo
istituire se continuiamo a identificare I'idea di rivelazione con quella cristiana?

La quinta domanda pone il problema dei presupposti etici del dialogo tra le religioni: se si
pensa alla religione sotto I'aspetto dell’autenticita nella relazione, la cosa essenziale ¢ il ricono-
scimento nella relazione. Un modello di ci6 & Nathan il Saggio di Lessing, dove il riconoscimento
avviene nella diversita e anche quando le opposizioni appaiono irriducibili.

La sesta domanda richiama il problema della assolutezza, richiamando I'opera di Ernst
Troeltsch L’assolutezza del cristianesimo e la storia delle religioni. Viene chiesto al relatore se quella
da lui prospettata € una nuova forma di assolutezza, analoga a quella avanzata da Troeltsch nella
sua opera.

MC: Provo a svolgere qualche conclusione. Io ho ragionato soprattutto a partire dalle aporie
che si incontrano nello stabilire i principi in base ai quali il dialogo interreligioso puo instaurarsi,
aldila dell’ovvia, nobile e sacrosanta buona volonta di intenderci e fraintenderci. Questo non ha
a che fare con la filosofia propriamente, ma coi buoni costumi, con I’educazione. La filosofia &
fondare le ragioni di questo dialogo, perché la bonta di intendersi & qualcosa che va da sé. La
rivelazione non & un ostacolo insormontabile in questa direzione, lo & in astratto, non lo & se in
concreto vediamo come il porsi di una verita cosi impegnativa comporti ’opposizione. Pilt sono
convinto della mia verita e pitt mi oppongo, e il cum nasce da un confronto di questa intensita, di
questa autenticita, in cui non faccio sconto di una virgola sulla mia posizione. Questo & I’essere
autentico, e per questo non mi riduco a minimi comuni denominatori, ma voglio raggiungere il
Comune attraverso I’opposizione.

Questa ¢ la strada del dialogo autentico. Poi vi & tutta una sfera etica, certo, ma allora siamo
in tutt’altro campo, perché e chiaro che c’é la possibilita di un dialogo anche intorno ai valori.
Nella sfera etica possiamo benissimo cercare, ma & tutt’altro campo, tutt’altra dimensione. Io
ritengo che ci sia un’irriducibilita, comunque la intendiamo, della religione alla sfera etica. Che
poi le religioni producano etiche é altra cosa, ma c’é una diversita di principio, e anche qui dob-
biamo fondare il termine, cercare I’arché di cio che diciamo, se no non é filosofia. C’¢ una distin-
zione di fondo tra la dimensione religiosa e la dimensione etica. Che poi nel mondo contempora-
neo assistiamo costantemente a una riduzione della dimensione religiosa a quella etica & un fatto,
ma non c’entra con il principio.

Certo, il dialogo va ricercato nella sua autenticita, e questa non puo risultare che dal con-
fronto della posizione di ciascuno, senza presupposti e senza pregiudizi. E possibile? Anche que-
sto & un problema: questo porsi e opporsi deriva dal modo, dalle forme in cui mi pongo e in cui
si pone I'altro, dove necessariamente entreranno elementi di pregiudizio. Possono essere so-
spesi? Possono essere messi tra parentesi, quando entri in rapporto, quando cerchi un dialogo?
Fino a un certo punto, e occorre esserne coscienti. Avere coscienza di queste aporie, di questi
elementi problematici, € fondamentale nel rapporto, perché altrimenti penso di essere la verita.

E importante questo punto: sappiamo benissimo che la teologia non & parola di Dio, e che
vi sara sempre una differenza tra ogni credo. Ogni testimonianza di fede presuppone questa dif-
ferenza tra la Parola e le parole con le quali si comunica, e tanto piu le parole con le quali la
Parola viene commentata. E evidente che c’¢ differenza, ma lo sappiamo anche dal punto di vista

ISSN 2385-216X



CONCORDIA DISCORS | 259

logico: to on, I'essente, per Aristotele, non ¢ lo stesso che to legomenon. Sappiamo benissimo che
c’é una differenza tra I’essente e la parola che lo esprime. Pero in questa dimensione specifica la
differenza assume un peso elevatissimo, perché la mia parola, che so perfettamente non essere
la parola di Dio, che & in via, in cammino, presuppone o non presuppone la parola di Dio? 1l filo-
sofo della religione studiera tutti questi rapporti, ma ci puo essere un teologo che non presup-
ponga questo? Un filosofo della religione spieghera il rapporto: spieghera storicamente, filosofi-
camente, sintatticamente, linguisticamente, il rapporto tra la tradizione, la rivelazione, i testi, le
traduzioni, i tradimenti, chiamali come vuoi, di quella religione, e le parole che la fede esprime
per rapportarsi a questa parola e a questa tradizione. Ma non con un metodo molto diverso da
quello del filosofo che vuole predicare I’essente, sapendo che la sua parola non equivale all’es-
sente, non ¢ identica all’essente.

Io accetto questo e mi colloco qui, questa ¢ la mia dimensione, senza nessuna velleita di
identificarmi con la verita, ma mi colloco nella verita, senza identificarmi con la verita, perché é
stasis, € polemos. C’¢ pace in questo rapporto polemico, e se cerchiamo la pace fuori di qui, cer-
chiamo una pace utopistica, che non esiste, che non si dara mai nel mondo degli uomini. La pace
va cercata nella contraddizione, nell’opposizione, soltanto qui puo esservi.

ISSN 2385-216X






Spazio
apeda

Coerentemente con la denominazione della sezione, i due testi proposti in «Spazio
Aperto» sono di natura eterogenea. Il contributo di Gloria Dell’Eva (Freie Universitdt Berlin)
si muove nel contesto tematico della teoria della metafora, con particolare attenzione alle sue
applicazioni religioso-teologiche. Qui sono in particolare le opere di Seren Kierkegaard a
proporsi come banco di prova della metaforologia, in un’indagine che l'autrice dispiega
secondo un approccio ermeneutico esplicitamente ispirato al pensiero di Paul Ricoeur.
L’articolo di Tiziana Faitini (Universita di Trento) esplora invece la dimensione dell’identita
personale contemporanea, e lo fa dal particolare angolo prospettico del rapporto con il lavoro.
Muovendosi tra i piani antropologico, sociologico e filosofico-politico, 'autrice mette in
evidenza i nessi tra la possibilita di svolgere attivita professionali significative da un lato e,

dall’altro, la stabilita identitaria e la realizzazione individuale.






L.

ROSMINI STUDIES 8 (2021) 263-274 J

GLORIA DELL’EVA

METAFORA E PARABOLA: PAUL RICOEUR
INTERPRETE VIRTUALE DELLA PRASSI
ESTETICA KIERKEGAARDIANA

METAPHOR AND PARABLE: PAUL RICOEUR AS A VIRTUAL INTERPRETER OF
KIERKEGAARD’S AESTHETIC PRACTICE

This article discusses Paul Ricoeur’s theory of metaphor and its relationship to parable, fol-
lowing his argumentation in the essay Stellung und Funktion der Metapher in der bib-
lischen Sprache. In a second step, it analyses Seren Kierkegaard’s metaphorological praxis
in Frygt og Baeven. The final part examines those aspects of Ricoeur’s theory that are ap-
propriate to understanding Kierkegaard’s metaphorological praxis.

INTRODUZIONE

In questo articolo intendo sperimentare un approccio innovativo nel tentativo di avvici-
nare Paul Ricoeur e Seren Kierkegaard: 'approccio metaforico. Nonostante Kierkegaard venga
spesso considerato come un autore che inserisce nelle sue opere molti elementi letterari,' tutta-
via molto spesso si sottovaluta il fatto che nei suoi testi & continuamente all’opera una metafo-

! Cfr. a questo proposito i seguenti articoli che accostano il pensiero dei due autori basan-
dosi sul tema della narrativa: H. FEGER, Leben, um davon zu erzihlen. Erzdhlen, um zu leben. Narratives
Verstehen bei Siéren Kierkegaard und Paul Ricoeur, in G. FRANK - A. HALLACKER - S. LaLLA (eds.),
Erzdhlende Vernunft, De Gruyter, Berlin 2006, pp. 29-38; J. GARFF, A Matter of Mimesis: Kierkegaard and
Ricoeur on Narrative Identity, in «Kierkegaard Studies», XX, 2015, 1, pp. 321-334,.

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | GLORIA DELL’EVA

rologia implicita, che non viene cioé mai teorizzata, ma che viene costantemente messa in pra-
tica.” Voglio quindi considerare Kierkegaard come filosofo della prassi metaforica e Ricoeur come
colui che ci fornisce uno strumentario interpretativo di questa prassi. A questo scopo, nei para-
grafi 2 e 3 di questo articolo, intendo prendere in considerazione un saggio di Ricoeur che mi
sembra particolarmente adatto ad attuare quest’operazione, poiché Ricoeur qui, sebbene non si
occupi mai direttamente di Kierkegaard, si concentra sulla prassi metaforica nel linguaggio reli-
gioso e attua un parallelismo tra metafora e parabola. Il saggio in questione si intitola Posizione e
funzione della metafora nel linguaggio biblico e comparve nel 1974 in un volumetto che Ricoeur pub-
blico con il teologo protestante Eberhard Jiingel: Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio reli-
gioso.” In uno dei suoi testi pitt famosi, Timore e tremore,* comparso nel 1843 sotto lo pseudonimo
di Johannes de Silentio, Kierkegaard percorre due diverse vie per descrivere il fenomeno della
fede: la via della metafora e la via della parabola. Questo testo si presta quindi particolarmente
bene come campo di prova per la teoria ricoeuriana. Innanzitutto voglio mostrare come in Timore
e tremore le due vie procedano di pari passo nella descrizione della fede (paragrafo 4). In un pa-
ragrafo conclusivo (paragrafo 5) ripercorro i punti principali della teoria della metafora di Ri-
coeur, per analizzare se essi si addicano a interpretare la prassi metaforica kierkegaardiana e il

2La presenza della metafora del salto mortale nelle opere di Kierkegaard é tema di diverse
trattazioni. Quasi sempre essa funge da base per un confronto tra la concezione della fede kierke-
gaardiana e quella di Friedrich Heinrich Jacobi che viene considerato (anche da Kierkegaard stesso)
I’'inventore di questa metafora. Cito qui a titolo di esempio: A. M. RASMUSSEN, Friedrich Heinrich
Jacobi. Two Theories of the Leap, in Jon Stewart (ed.), Kierkegaard and the Renaissance and the Modern
Traditions, Ashgate, Farnham/Burlington 2009, pp. 33-49 e K. M. KODALLE, Salto mortale: Kierkegaard
und Jacobi, in W. JAESCHKE - B. SANDKAULEN (eds.), Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen
Bildung der Zeit, Meiner Verlag, Hamburg 2004, pp. 395-421. Tuttavia in questi saggi non si prende
mai in considerazione la presenza strutturale di questa metafora in Timore e Tremore e neppure la
presenza nell’opera kierkegaardiana anche di altre metafore, come ad esempio quella del ‘batter
d’occhio’. Cfr. a questo proposito G. DELL’EVA, Salto mortale e ‘batter d’occhio’. Metafore della fede in

Kierkegaard, in «Filosofia e Teologia», XXXI, 2018, 3, pp. 457-475.

*P. RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in P. RICOEUR - E.
JUNGEL, Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Kaiser Verlag, Monaco 1974, pp. 45-70; tr. it.
Posizione e funzione della metafora nel linguaggio biblico, in P. RICOEUR - E. JUNGEL, Dire Dio. Per un’er-
meneutica del linguaggio religioso, Queriniana, Brescia 2013, pp. 73-107. Questo articolo & stato
scritto da Ricoeur in inglese e tradotto da B. Link-Ewert in tedesco per questo numero speciale
della rivista «Evangelische Theologie». Poiché il testo originale in inglese non é reperibile ed esso
& stato composto appositamente per questo Sonderheft, considero questa traduzione tedesca come

I’originale e le citazioni che seguono si riferiscono ad essa.

1S. KIERKEGAARD, Frygt og Beeven, J. CAPPELORN - J. GARFF, et al. (eds.), Seren Kierkegaards Skrif-

ter, voll. 1-28, Gads Forlag, Copenhagen 1997-2013, vol. 4; tr. it. Timore e tremore, SE, Milano 1990.

ISSN 2385-216X



METAFORA E PARABOLA | 265

II.

parallelismo da lui istituito tra le due vie.

LA METAFORA CHE CREA ORIZZONTE DI SENSO

Nel primo capitolo del saggio in questione, intitolato Semantica della metafora, Ricoeur so-
stiene che il meccanismo metaforico non si esplica come sostituzione di un termine con un altro,
come voleva la retorica classica. Per formare una metafora sono necessari due termini uniti tra
loro da una copula. La metafora si crea quindi per Ricoeur a livello di enunciato e non di singoli
termini.’ Ricoeur individua inoltre due forme diverse di tensione nell’enunciato metaforico. La
prima si instaura tra i due termini combinati; la loro combinazione sorprende il lettore, & ina-
spettata. Essa e ‘impertinente’ nel duplice significato di questo aggettivo, in quanto associazione
azzardata del primo termine con un secondo a esso completamente estraneo, che non ‘pertiene’
quindi al suo ambito;® inoltre essa e ‘impertinente’, poiché crea un’insolenza semantica nei con-
fronti della lingua e degli accostamenti usuali tra parole. La seconda tensione si verifica invece
tra il significato letterale e quello metaforico dell’enunciato; il significato letterale & messo fuori
gioco dall'impertinenza dell’enunciato metaforico che risulta di fatto assurdo: non puo esserci
una realta immediata a cui ’enunciato metaforico rimanda.” Il meccanismo metaforico, pero, fa
si che questo rinvio sia ‘in qualche modo’ possibile; cid avviene grazie a una torsione semantica
‘twist’ del significato del secondo termine, volta a minimizzare la tensione tra i due termini.®
L’assurdita dell’enunciato metaforico viene cosi mitigata e il rinvio alla realta viene reso possi-
bile.

Giunti a questo punto, dobbiamo pero interrogarci sia sulla natura di questo rinvio sia sulla
natura della realta a cui I’enunciato metaforico rimanda. Nel secondo capitolo, intitolato Metafora
erealta, Ricoeur perviene alla tesi radicale che la metafora é creatrice di realta: essa non rimanda
a una realta preesistente, essa crea piuttosto la realta ex novo, contribuendo cosi alla formazione
della nostra esperienza,’ del nostro mondo. Vediamo ora di che realta si tratta. Essa non € una
realtd immediata, come puo essere quella a cui rimanda il discorso scientifico. La metafora, come
la poesia, distrugge questa forma di rimando per «dire il mondo [...] a un altro grado della

> RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., p.47; tr. it., p. 77.

¢ Cfr. a questo proposito P. RICOEUR, La métaphore vive, Editions du Seuil, Parigi 1975, p. 369;

tr. it. La metafora viva, Jaca Book, Milano 1997, p. 385.

7 RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., p. 51; tr. it., pp. 82

81vi, p. 47; tr. it., p. 78. Cfr. anche RICOEUR, La métaphore vive, cit., p. 289; tr. it., p. 301.

° RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., pp. 49 e s.; tr. it.,
p. 81.

ISSN 2385-216X



266 | GLORIA DELL’EVA

III.

realta».” Per spiegare la natura di questo «altro grado della realta», Ricoeur si rifa a due concetti
della tradizione ermeneutica tedesca e cita Edmund Husserl e il suo concetto di Lebenswelt e Mar-
tin Heidegger e I'In-der-Welt-Sein."* Questi due concetti perd vengono solo citati e il ragionamento
non viene portato avanti. Tuttavia, se pensiamo agli sviluppi pili recenti di questa linea filosofica,
si puo capire facilmente cosa Ricoeur abbia in mente. Anche Hans Blumenberg infatti, in uno dei
suoi testi piti famosi sulla metafora, mette in relazione metafora e Lebenswelt. Nei Paradigmi per
una metaforologia Blumenberg sostiene infatti che la nostra visione del mondo ¢ determinata e
canalizzata da una riserva di immagini, di metafore che noi ritroviamo nel nostro background
culturale e dalle quali siamo influenzati nel nostro modo di pensare e percepire il mondo." Se-
guire il movimento di queste metafore, che Blumenberg definisce assolute, & particolarmente
interessante dal punto di vista ermeneutico, «poiché il processo delle mutazioni storiche di una
metafora porta in primo piano la metacinetica stessa degli orizzonti di senso della storia»': nelle
diverse interpretazioni che nel corso della storia vengono date di un’'unica immagine metaforica
si rispecchiano quindi le diverse Lebenswelten che hanno prodotto queste interpretazioni.

Questa breve digressione su Blumenberg ci aiuta a capire, senza voler qui addentrarci in
una definizione piu dettagliata del concetto di Lebenswelt, che cosa Ricoeur possa avere in mente
quando dice che la metafora crea un «altro grado della realta»: essa crea un orizzonte di senso,
un’interpretazione nuova del mondo. Questa digressione inoltre ci aiuta a mettere in luce la pe-
culiarita della teoria della metafora di Ricoeur rispetto a quella di Blumenberg. Per entrambi
infatti la metafora e espressione di un orizzonte di senso, di una Lebenswelt. 1l principale punto
di distacco tra i due pensatori sta pero nel rapporto tra metafora e Lebenswelt. Se per Blumenberg
la metafora ¢ uno strumento ermeneutico particolarmente efficace nel canalizzare il nostro
modo di pensare e nel restituire le Lebenswelten che si sono susseguite a livello storico, per Ri-
coeur la funzione della metafora consiste piuttosto in una creazione innovativa di una Lebenswelt.
La metafora per Ricoeur non rispecchia una pluralita di orizzonti storici gia dati, ne crea piutto-
sto uno solo, ma ex novo.

METAFORA E PARABOLA

Nel terzo capitolo, intitolato Metafora e parabola, Ricoeur istituisce un parallelismo tra que-
sti due elementi: le parabole evangeliche altro non sono che processi metaforici attuati non da

0 1vi, p. 53; tr. it., p. 85.
1 Ibidem.

2 H. BLUMENBERG, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Suhrkamp, Francoforte sul Meno 2013,

pp. 91 e s.; tr. it. Paradigmi per una metaforologia, Raffaello Cortina Editore, Milano 2009, pp. 73 e s.

B 1vi, p. 16; tr. it., p. 6. Cfr. anche H. BLUMENBERG, Die Lesbarkeit der Welt, Suhrkamp, Franco-
forte sul Meno 1983, p. 21; tr. it. La leggibilita del mondo. Il libro come metafora della natura, 11 Mulino,

Bologna 1984, p. 15.

ISSN 2385-216X



METAFORA E PARABOLA | 267

singoli enunciati, ma dall'intero racconto della parabola.* Quali sono i punti di somiglianza tra
metafora e parabola?

«Una metafora» sostiene Ricoeur «non € mai sola».”” Le metafore non sono immagini iso-
late, ma si presentano come costellazioni di immagini che vanno a formare una struttura com-
posta da metafore portanti e metafore secondarie, dipendenti dalle prime. Queste strutture di
immagini metaforiche servono ad articolare la realta.'® Questa caratteristica, di essere cioe mo-
delli organizzativi della realta, le metafore la condividono con le parabole.”” Nel caso della para-
bola i diversi elementi organizzanti sono i diversi personaggi e il ruolo che svolgono nel ‘sistema
parabola’ o il setting del racconto, il tempo, ecc.

Inoltre, seconda caratteristica comune importante, sia le metafore sia le parabole riman-
dano a una ‘dimensione altra’. Abbiamo gia visto come la metafora rinvii a un «altro grado della
realta». Per quanto riguarda le parabole, Ricoeur sostiene dapprima che esse sono «intransitiv[e]
e non-referenzial[i]».”® Esse non rimandano a nulla, 'intero loro racconto avviene sul piano della
vita normale.” Nel corso del suo saggio Ricoeur modifica perd questa affermazione e giunge a
sostenere che anche le parabole contengono un elemento - la stravaganza - che innesca un mec-
canismo simile a quello messo in moto dall’assurdita della metafora. In molte parabole evangeli-
che sono presenti dei personaggi (Gesu in primis) che agiscono in un modo stravagante, che ci
disorienta.” La stravaganza presente nelle parabole ¢ un modo di agire contrario a quanto ci si
aspetta e che non puo essere ricondotto alle norme e dottrine morali vigenti e che introduce cosi
«un altro modo d’essere».”” L’assurdita metaforica e la stravaganza nelle parabole ci sorprendono.
L’assurdita ‘impertinente’ mette in crisi la possibilita del rimando diretto a forme di senso co-
muni e la stravaganza rompe quell’apparente normalita quotidiana narrata dalle parabole. Cosi
facendo, entrambe rinviano a un «altro grado della realta». La metafora crea nuovi orizzonti di
senso, come abbiamo visto prima, e ’azione stravagante crea un nuovo modo d’agire, una forma
d’etica piu profonda che prende ispirazione dall’«al di 1a»,* dal «Regno di Dio», dal «totalmente
Altro».” Ricoeur purtroppo non fornisce ulteriori spiegazioni su questa dimensione trascen-
dente-escatologica che ispira il nuovo modo di agire.

1 RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., p. 55; tr. it., p. 87.
b 1vi, p. 64; tr. it., p. 99.

% 1vi, p. 64; tr. it., pp. 99 e s.

7 1vi, p. 65; tr. it., pp. 100 e s.

B 1vi, p. 57; tr. it., p. 90.

¥ 1vi, p. 64; tr. it., p. 99.

2 Ivi, pp. 67 e s.; tr. it., pp. 103 e s.

2 Ivi, p. 70; tr. it., p. 106.

22 1vi, p. 69; tr. it., p. 105.

» 1vi, p. 66; tr. it., p. 102.

ISSN 2385-216X



268 | GLORIA DELL’EVA

Alla fine del suo saggio Ricoeur sostiene che la parabola possiede un valore esemplare che
la metafora non ha. La parabola ¢ infatti contemporaneamente un invito rivolto all’ascoltatore a
introdurre anche nella sua vita questo modo diverso d’agire, a orientare in modo nuovo anche la
sua esistenza. Ricoeur si concentra qui su questo cambiamento esistenziale: le parabole non si
rivolgono in primo luogo alla volonta dell’individuo, esse si rivolgono piuttosto alla sua immagi-
nazione e capacita creativa, proponendo un nuovo modello ermeneutico-esistenziale.* Il rinno-
vamento dell’etica, a cui invitano le parabole, deve essere preceduto da un cambiamento di pro-
spettiva: «ogni etica - sostiene Ricoeur - che si rivolge alla volonta per spingerla a una decisione
deve essere subordinata a una poetica che dischiude nuove dimensioni alla nostra immagina-
zione».” Il fatto che qui Ricoeur insista ad anteporre 1’elemento conoscitivo-immaginativo a
quello decisionistico, avvicina ulteriormente la parabola e la metafora: entrambe offrono all’in-
dividuo la possibilita di avere una nuova visione del mondo. Grazie al suo potere esemplare, la
parabola funge inoltre da invito per il lettore al cambiamento esistenziale, mentre la metafora
illumina per un momento una nuova Lebenswelt che chi ascolta o chi legge puo intuire, che pero
non pretende di metterlo in moto personalmente.

IV. METAFORA E PARABOLA IN TIMORE E TREMORE

In Timore e tremore Johannes de Silentio percorre due vie strettamente connesse I'una all’al-
tra per descrivere la fede di Abramo: la via della metafora, attraverso il riferimento ai momenti
acrobatici del salto mortale, e quella della parabola, corrispondente ai momenti drammatici della
narrazione della vicenda biblica di Abramo. Poiché queste due vie sono strettamente legate I'una
all’altra, presento le diverse fasi del salto mortale e mostro per ognuna di loro il momento corri-
spondente nella narrazione drammatica della parabola. Come sostiene Ricoeur, una metafora
non si presenta mai da sola.” Infatti, in Timore e tremore, il salto mortale non ¢ un’immagine iso-
lata; esso ¢ piuttosto la figura principale di una costellazione piti ampia di immagini che crea -
nel senso di Ricoeur - una struttura interpretativa del fenomeno complesso della fede.” 1l salto

1vi, p. 70; tr. it., p. 107.
% Ibidem.
* 1vi, p. 64; tr. it., p. 99.

7 Ho scelto qui di concentrarmi esclusivamente su Timore e Tremore, proprio perché in que-
sto testo kierkegaardiano come in nessun altro & presente il parallelismo tra metafora e para-
bola/narrazione; esso si presta quindi particolarmente bene ad attuare un accostamento al testo
di Ricoeur. Va qui perd ricordato che il salto mortale non & 'unica metafora che rappresenta la
fede nelle opere di Kierkegaard. In testi successivi egli utilizza metafore differenti. In Timore e
Timore Kierkegaard cerca di trattare il tema della fede a prescindere dal peccato e dall’intervento
salvifico di Cristo per I'uomo. Nelle Briciole di Filosofia egli introduce amartiologia e cristologia e

la metafora centrale per rappresentare la fede e i suoi paradossi diviene quella del ‘batter d’occhio’

ISSN 2385-216X



METAFORA E PARABOLA | 269

mortale &€ composto da tre fasi: lo slancio, la rotazione nell’aria e I’atterraggio.

Nella prima fase 'acrobata con I'aiuto di una pedana salta in aria per raggiungere un’al-
tezza adatta ad attuare la rotazione.” Lo slancio rimanda all’abbandono del terreno sul quale
'uomo é solito muoversi, indica quindi una sua disponibilita a lasciare cio che conosce per aprirsi
a qualcosa di nuovo. Nel caso di Abramo questa prima fase corrisponde all’abbandono dell’etica
e delle sue categorie: Abramo e disposto a lasciare dietro a sé il suo amore paterno per ubbidire
a Dio, & disposto a saltar via dal terreno etico sul quale era solito muoversi, perché Dio richiede
il sacrificio del figlio, come testimonianza del suo amore verso di lui. La seconda fase, quella del
primo rovesciamento, il girarsi a testa in gili per aria,” & una radicalizzazione della prima. Questo
movimento rinvia innanzitutto a un ‘capovolgimento’ radicale dei valori: non si tratta piu solo
di abbandonare cio che si conosce per muoversi verso qualcosa di nuovo; in questa fase il nuovo
prende forma e si presenta innanzitutto come negazione radicale del conosciuto. Nel caso di
Abramo questa seconda fase corrisponde alla sua terribile disponibilita a negare radicalmente i
valori etici e a uccidere Isacco. Alla fine di questa seconda fase c’¢ un momento critico, il punto
che puo rivelarsi mortale. Esso e quel punto estremo della caduta a testa in git in cui, se ’acro-
bata non si rigira verso I’alto, andra a sbattere con la testa contro il terreno e si rompera il collo.
Se I'acrobata invece supera questo momento critico, subentra la terza fase nella quale egli si ri-
porta — sempre sospeso in aria - in una posizione ‘normale’ con la testa in alto e i piedi in basso
e compie cosi I'intera rotazione.

in cui due elementi - I'umano e il divino - si incontrano, come le palpebre dell’occhio che, per
vedere, si apre e si chiude. Questa metafora rappresenta qui la natura paradossale di Cristo,
I’unione redentiva tra Cristo e I'uomo e infine 'uomo trasformato dalla fede, divenuto paradosso
come Cristo e capace ora di vedere. A questo proposito & interessante notare che Kierkegaard in
un’opera piu tarda (Esercizio del cristianesimo), riprendendo il Vangelo di Luca (2,34), parla di Cristo
come «segno di contraddizione», proprio perché Cristo unisce in sé in modo paradossale due ele-
menti completamente eterogenei, 'umano e il divino, come rappresentato anche dalla metafora
del ‘batter d’occhio’. Essere «segno di contraddizione» & perd anche la funzione principale della
metafora stessa, come in fondo sostiene anche Ricoeur nella sua teoria dell’impertinenza e come
vedremo in questo paragrafo, per quanto riguarda la fase centrale del salto mortale. Cristo stesso
¢ quindi metafora. Purtroppo non posso qui approfondire ulteriormente questo interessante acco-
stamento tra Cristo e metafora. Si veda perd a questo proposito J. FREY - J. ROHLS - R. ZIMMERMANN,
Metaphorik und Christologie, De Gruyter, Berlino/Boston 2012; E. RocCA, La seconda estetica di Kierke-
gaard, in «Il Pensiero. Rivista di filosofia», XXXIX, 2000, 1-2, pp. 89-100. Per quanto riguarda
I’espressione «segno di contraddizione», cfr. S. KIERKEGAARD, Indevelse i Christendom, J. CAPPEL@RN -
J. GARFF, et al. (eds.), Seren Kierkegaards Skrifter, voll. 1-28, Gads Forlag, Copenhagen 1997-2013, vol.
12, p. 135; tr. it. S. KIERKEGAARD, Esercizio del cristianesimo, in C. FABRO (ed.), Seren Kierkegaard. Le

grandi opere filosofiche e teologiche, Bompiani, Milano 2013, p. 2001.
28 Cfr. KIERKEGAARD, Frygt og Beven, cit., p. 131; tr. it., p. 48.

® Ibidem.

ISSN 2385-216X



270 | GLORIA DELL’EVA

Questa terza fase puo essere considerata in due modi: o in combinazione dialettica con il
movimento a testa in gili oppure come superamento del momento critico e quindi come compi-
mento dell’intera rotazione. Nel primo caso essa rappresenta la tensione dialettico-paradossale
della fede - Kierkegaard parla infatti di «doppio movimento»* della fede: Abramo, una volta sal-
tato in aria, si getta pieno di coraggio a testa in git e, mentre cade a capofitto, crede che riuscira
araddrizzarsi. Nel linguaggio della parabola: mentre Abramo é disposto a sacrificare Isacco - non
solo, ma addirittura mentre egli alza il coltello per concretizzare la sua intenzione - egli crede
paradossalmente che Dio non richiedera il sacrificio, che ‘in un modo o nell’altro’ ricevera di
nuovo Isacco e che I'etica verra cosi ristabilita. Se consideriamo invece questa terza fase come
compimento dell’intera rotazione, la duplicita dialettica della fede viene superata. Non abbiamo
pitt due movimenti in contrasto tra loro, ma un movimento circolare unitario. Il cerchio, in
quanto figura geometrica perfetta, tradizionalmente rappresenta Dio. La peculiarita del salto
mortale e che I'acrobata disegna il cerchio per aria con il suo corpo. La rotazione rappresenta
quindi I'unita assoluta tra umano e divino e I'introduzione di una visione del mondo completa-
mente nuova rispetto a quella precedente: dal punto di vista teologico, Dio non € piti un Dio tra-
scendente (nel caso di Abramo non ¢ pit il tiranno che richiede il sacrificio). Egli & un Dio unito
all'uomo e al mondo, quindi immanente, presente in essi; Dio diviene lo stesso legame etico che
unisce gli uomini. Dal punto di vista antropologico, I'uomo non & piu quell’essere tremante e
obbediente di fronte al tiranno divino, ma egli stesso diviene conoscitore e artefice della pre-
senza divina nel mondo. Egli conosce Dio come quel legame etico immanente che unisce gli uo-
mini gli uni agli altri e al mondo e, tramite le sue parole e le sue azioni, 'uomo esprime questa
nuova idea di Dio.* Nella vicenda di Abramo questa reintroduzione dell’etica, accompagnata
dalla consapevolezza che essa si fonda nella nuova idea di un Dio presente nel mondo, si concen-
tra nelle parole che Abramo dice a Isacco per tranquillizzarlo, cioé che Dio si procurera da sé
un’altra vittima sacrificale® e che il suo sacrificio quindi non sara compiuto. Esse vengono pro-
nunciate da Abramo con certezza: esse non sono piu indice di una fiducia o di una speranza pa-
radossali nella magnanimita divina, fiducia in collisione con la fatticita bruta del sacrificio. Esse
sono piuttosto indice della conoscenza sicura che Abramo possiede della volonta divina,
dell’'unione della prospettiva umana e di quella divina. La fase finale del salto mortale & I'atter-
raggio che consiste semplicemente nell’estensione della posizione a testa in su, gia raggiunta
nella rotazione, in modo che i piedi tocchino nuovamente il terreno. Abramo atterra sicuro e
cammina sul terreno con sicurezza.* Attraverso le vicende dialettiche del salto mortale e della

® Ibidem.

' Per un approfondimento di questa interpretazione innovativa di Timore e tremore e
dell’idea di Dio e dell’'uomo presenti in questo testo si veda G. DELL’EVA, Salto mortale. Deklinationen
des Glaubens bei Kierkegaard, De Gruyter, Berlin/Boston 2020, in particolare il capitolo dedicato a

Timore e Tremore, pp. 67-134.
32 Cfr. KIERKEGAARD, Frygt og Beven, cit., p. 203; tr. it., pp. 124 e s.

3 1vi, p. 134; tr. it., p. 51 e ivi, p. 136; tr. it., p. 53.

ISSN 2385-216X



METAFORA E PARABOLA | 271

fede, il mondo, il terreno - I’etica - hanno acquisito per lui un valore nuovo, perché ha scoperto
che Dio é presente in essi. Il salto mortale rappresenta quindi il passaggio a una nuova inaspettata
concezione di Dio e dell’'uomo, ma anche a una nuova visione dell’etica e del mondo stesso come
terreno nel quale Dio e presente e sul quale 'uomo cammina.

V. RICOEUR E KIERKEGAARD

In questo paragrafo riprendo i punti centrali della teoria della metafora di Ricoeur per in-
dagare se essi funzionino come strumenti interpretativi della prassi metaforica kierkegaardiana
in Timore e tremore.

La domanda centrale nell’articolo di Ricoeur era se metafora e parabola possano contri-
buire ad articolare una determinata forma di esperienza.* In Timore e tremore il salto mortale con
le sue singole fasi fornisce un modello per articolare I’esperienza complessa della fede; esso aiuta
il lettore a visualizzare e a comprendere 'esperienza della fede di Abramo. In questo testo il
parallelismo tra metafora e parabola nell’articolazione della realta della fede & inoltre estrema-
mente chiaro. Quest’opera si pud veramente considerare come una conferma di questo punto
centrale della teoria ricoeuriana della metafora. Anche la via della parabola rappresenta infatti,
intrecciate nella narrazione, le stesse tappe espresse dalle singole fasi del salto mortale e confe-
risce quindi a sua volta una struttura all’esperienza della fede.

Abbiamo visto inoltre come Ricoeur radicalizzi questa tesi, sostenendo che la metafora non
solo organizzi la realta, ma dia anche forma al mondo: puo la metafora, tramite la sua funzione
poetica, non solo aiutarci a visualizzare la complessita dell’esperienza della fede, ma contribuire
a creare ex novo una Lebenswelt?** Per Kierkegaard questo non ¢ possibile e qui troviamo il punto
centrale per il quale la teoria di Ricoeur non é adatta come mezzo interpretativo della prassi
kierkegaardiana: il processo della fede per Kierkegaard conduce a una nuova idea di Dio (di un
Dio presente nel mondo come legame etico fra gli uomini) che cambia completamente il modo
d’agire e di vivere dell'uomo, esso introduce una nuova Lebenswelt. Tuttavia questa nuova idea di
Dio, dell'uomo e del mondo non ¢ creata dalla fede. Abramo, che crede e che raggiunge la cono-
scenza di questa nuova prospettiva, non puo esserne considerato il creatore. In Kierkegaard per-
mane la preminenza ontologica di una realta creata da Dio, di una realta che € Dio stesso e che
I'uomo puo solo conoscere in modo adeguato e portare a espressione tramite le sue azioni e le
sue parole, ma che egli non puo di certo creare da sé. Inoltre dobbiamo aggiungere che la meta-
fora per Kierkegaard e il mezzo espressivo di Johannes de Silentio, di colui cioé che non possiede
la fede® e che quindi - a differenza di Abramo - non & neppure in grado di conoscere questa

3 RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., pp. 64 e s.; tr. it.,
pPp- 99 e ss.

»Ivi, pp. 49 e s.; tr. it., p. 81.

% KIERKEGAARD, Frygt og Beven, cit., p. 129; tr. it., pp. 45 e s.

ISSN 2385-216X



272 | GLORIA DELL’EVA

nuova prospettiva in modo adeguato. Johannes si serve della metafora per aiutare sé stesso e il
lettore ignaro a visualizzare la fede di Abramo e la nuova Lebenswelt che essa introduce, in un
modo che rimane tuttavia completamente deficitario rispetto alla conoscenza a-metaforica di
Abramo. Tuttavia né la fede di Abramo né tanto meno la metafora di Johannes creano la nuova
idea di Dio e la nuova Lebenswelt da essa introdotta.

Ricoeur inoltre sostiene che sia le metafore sia le parabole, introducendo un cambiamento
di prospettiva, rimandano a una ‘dimensione altra’. Per Kierkegaard, sebbene la metafora del
salto mortale non crei ex novo la nuova idea di Dio e la nuova Lebenswelt che essa porta con sé, per
lo meno essa ¢ in grado di fornire un modello che struttura I'esperienza della fede per chi non
crede e rappresenta cosi anche questo cambiamento di prospettiva. Esso corrisponde nella me-
tafora ai due modi diversi di considerare la rotazione nell’aria: come un’unione dialettica di due
movimenti contrapposti oppure come un movimento circolare unitario. La metafora quindi rap-
presenta, sebbene in modo deficitario e ‘solo’ attraverso un’immagine rivolta a coloro che non
credono, il cambiamento di prospettiva stesso e indica tramite 'immagine del cerchio la ‘dimen-
sione altra’.”’

Secondo Ricoeur, inoltre, per attuare questo cambiamento di prospettiva e questo rimando
a una ‘dimensione altra’ la metafora, o meglio la combinazione metaforica tramite la sua imper-
tinenza, deve innanzitutto mettere in crisi il modo di pensare usuale,*® solo su questa destabiliz-
zazione del vecchio si puo instaurare il rimando al nuovo. Il fatto di abbinare un movimento
acrobatico spericolato alla fede ¢ gia di per sé un’impertinenza che da un lato ci aiuta si a visua-
lizzare I'esperienza della fede attraverso un’immagine corporea-concreta, dall’altro pero ci sor-
prende per la sua originalita che unisce sacro e profano e che mette in crisi il nostro modo usuale

%’ Nel suo saggio su Kierkegaard e Ricoeur, Pierre Biihler sostiene che questa presenza nella
filosofia kierkegaardiana di un continuo cambiamento di prospettiva sia una sua caratteristica
peculiare che Ricoeur condivide e riprende, seppure non esplicitamente. Vale la pena riportare il
passaggio integrale, poiché a questo proposito Biihler parla del cambiamento come di un salto:
«L’oeuvre de Kierkegaard confronte consciemment son lecteur a des décalages, des sauts, des rup-
tures, des paradoxes. Il I’oblige ainsi a opérer des changements de perspective, ou pour utiliser un
terme cher a Ricoeur: lui faisant jouer le jeu des variations imaginatives, pour lui faire prendre
conscience de son étre ‘en situation’, de son insertion existentielle». Cfr. P. BUHLER, Ricoeur et Kier-
kegaard, in «Revue de theologie et de philosophie», CXXXVIII, 2006, pp. 319-327, qui p. 325. Una
tesi simile & sostenuta anche nel saggio piu recente di Timo Helenius che paragona persino il salto
kierkegaardiano - come un passaggio dal finito all’infinito (coram Deo) - alla versione ricoeuriana
del salto come salto nella trascendenza, quindi ad un improvviso cambio di prospettiva aperto dal
salto verso I’alto. Va qui tuttavia osservato che in quest’ultimo saggio si trova un’interpretazione
piuttosto semplicistica della metafora del salto e che entrambi i saggi citati non presentano nes-
suna riflessione sulla metaforologia in particolare. Cfr. T. HELENIUS, Ricoeur’s Kierkegaard, in «In-

ternational Journal of Philosophy and Theology», LXXX, 2019, 4-5, pp. 356-373, qui pp. 367-369.

% RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., p. 53; tr. it., p. 85.

ISSN 2385-216X



METAFORA E PARABOLA | 273

di pensare.” Quindi, riassumendo gli ultimi due punti, la metafora del salto mortale rimanda in
Timore e Tremore a una ‘dimensione altra’, seppure non la crei, da un lato indicandola tramite la
figura metaforica del cerchio, dall’altro mettendo in crisi, tramite 'impertinenza della sua com-
binazione, il modo usuale di parlare del rapporto religioso e rimandando cosi a qualcosa di
nuovo.

Quest’impertinenza € un tratto che per Ricoeur metafora e parabola condividono. Per
quanto riguarda la parabola il rimando a questa ‘dimensione altra’ & attivato, come abbiamo vi-
sto, dalla presenza nella narrazione dalla stravaganza che introduce un nuovo «modo di es-
sere»,* mettendo in crisi il modo di agire etico usuale. Anche in questo caso la rivisitazione kier-
kegaardiana della ‘parabola’ di Abramo sembra essere un’esemplificazione della teoria ricoeu-
riana: non € una stravaganza assoluta voler uccidere il proprio figlio? Questa stravaganza mette
completamente in crisi 'etica, negandone uno dei comandamenti fondamentali: ’amore pa-
terno. Kierkegaard pero6 non si ferma qui e introduce un’ulteriore stravaganza nella sua inter-
pretazione della vicenda di Abramo: questi sta per uccidere Isacco di persona e crede tuttavia
che egli vivra, perché crede in un Dio diverso. Grazie a questa seconda stravaganza, che per la
sua paradossalita fa tremare i Mitmenschen di Abramo, anche la parabola rimanda a una nuova
idea di Dio e con essa a un altro modo di essere e di agire per 'uomo; anch’essa introduce cosi
una ‘dimensione altra’.

Infine, secondo Ricoeur, la parabola ha un ruolo esemplare e attiva un processo di metanoia
nella vita del lettore, introducendo innanzitutto un cambiamento di prospettiva nella sua imma-
ginazione alla quale poi, eventualmente, seguira una decisione di cambiamento. Anche riguardo

¥ Per quanto riguarda il rapporto tra ‘destabilizzazione del vecchio’ e ‘introduzione del
nuovo’ si veda ’articolo di Iben Damgaard Through Hermeneutics of Suspicion to the Rediscovery of
Faith, nel quale 'autrice analizza il testo di Ricoeur Religione, ateismo e fede, mostrando come per
I’autore francese un’ermeneutica del sospetto, distruttiva nei confronti della religione tradizio-
nale e delle immagini tradizionali di Dio, porti a una forma pit moderna di fede, che afferma la
vita. Damgaard sottolinea come Ricoeur stesso nel descrivere questa fede affermativa della vita si
rifaccia implicitamente a Kierkegaard parlando di ‘ripetizione’. L’autrice si meraviglia pero del
fatto che Ricoeur, in questo saggio, non ricorra esplicitamente a Kierkegaard né come fautore di
un’ermeneutica del sospetto nei confronti della religione tradizionale, né come portavoce di una
forma di fede post-critica e matura. In Timore e tremore, proprio nei due modi diversi di considerare
la fase centrale del salto mortale, si vede chiaramente, a riconferma dello stupore di Damgaard,
come in Kierkegaard sia presente questo passaggio da una vecchia concezione di Dio, dell’'uomo
(tiranno-essere obbediente) e della fede, che viene abbandonata, a una nuova concezione che af-
ferma la vita e che vede I'uomo come potenziale artefice del divino nel mondo. Cfr. I. DAMGAARD,
Through Hermeneutics of Suspicion to the Rediscovery of Faith, in «Studia Theologica/Nordic Journal

of Theology», LXXII, 2018, 2, pp. 198-216, qui pp. 201-203.

“ RICOEUR, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, cit., p. 70; tr. it., p.
106.

ISSN 2385-216X



274 | GLORIA DELL’EVA

questo aspetto, purtroppo solo accennato alla fine del testo di Ricoeur, Timore e tremore puo con-
siderarsi una sorta di esemplificazione: la scoperta della presenza di Dio nel mondo e la nuova
prospettiva teologica e antropologica che questa scoperta porta con sé devono precedere la de-
cisione dell'individuo di confermare questa nuova idea attraverso le sue azioni. Nelle immagini
della parabola: solo quando Abramo, attraverso le traversie della fede, scopre in sé la nuova idea
di Dio, egli e libero di decidere se trasformare questa conoscenza in azione e capovolgere cosi la
situazione del sacrificio, parlando con Isacco.

VI. CONCLUSIONE

L’idea di utilizzare la teoria della metafora ricoeuriana come modello interpretativo della
prassi metaforica in Timore e Tremore si ¢ rivelata molto proficua, non solo per quanto riguarda
quei punti in cui essa dimostra di essere uno strumento efficace per I'interpretazione di questa
prassi, ma anche per la discussione del punto centrale di dissonanza tra loro. In entrambi i casi
essa mette in moto un processo di riflessione teorica sulla prassi metaforica di Kierkegaard che
non riflette mai su di essa esplicitamente. D’altra parte Kierkegaard, con la sua raffinata prassi
metaforica e la sua metaforologia implicita, offre un eccellente terreno di prova e riscontro per
la teoria elaborata da Ricoeur, i cui testi, a differenza ad esempio di quelli di Blumenberg, scar-
seggiano sempre di esempi.

gloriade@zedat.fu-berlin.de

(zedat, Freie Universitit Berlin)

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 275-286 J

TIZIANA FAITINI

IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI
DELL’INDIVIDUALITA.
RILEGGENDO ROBERT CASTEL

WORK AND IDENTITY.
REREADING ROBERT CASTEL ON THE SOCIAL SUPPORTS OF INDIVIDUALITY

This paper presents an overview of Robert Castel’s discussion on the status of the individual
and its «problematic character» by focusing on the notions of social supports of individual-
ity and social property. In exploring these notions and the history of the wage-earning soci-
ety, the French sociologist sheds light on the genealogy of the crucial link between work,
social (dis)affiliation and individual identity. Far from adopting a workist approach, he ar-
gues in favor of the reshaping of social welfare and labour law in contemporary, neoliberal,
societies.

I. ILLAVORO TRA IDENTITA SOCIALE E AUTOREALIZZAZIONE®

Un rapporto del Pew Research Center pubblicato nel 2019 in materia di ansia giovanile mo-
stra come per il 95% dei teenagers americani il fatto di avere un lavoro o una carriera soddisfa-
cente e godibile appaia estremamente o molto importante per la propria vita da adulti.” Le altre
opzioni - dall’aiutare gli altri al trovare un compagno o una compagna di vita all’avere figli -

! Sono molto grata ai tre revisori anonimi per i commenti e i diversi spunti di riflessione

offertimi.

2 La ricerca ha coinvolto un campione di c. 1000 adolescenti tra i 13 e i 17 anni.

https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most-u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-

major-problem-among-their-peers/ (ultimo accesso il 31.01.2021, qui e per tutti i link di seguito).

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most-u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-major-problem-among-their-peers/
https://www.pewsocialtrends.org/2019/02/20/most-u-s-teens-see-anxiety-and-depression-as-a-major-problem-among-their-peers/

276 | T1ZIANA FAITINI

seguono con distacco assai significativo quella che svetta come priorita tra le ambizioni e le
preoccupazioni degli adolescenti che hanno risposto al sondaggio, con una percentuale che ri-
mane immutata al variare del reddito della famiglia di appartenenza. E non necessariamente é il
guadagno ad essere I'implicazione diretta di un lavoro che piace, se & vero che I'arricchimento e
collocato tra gli obiettivi di estrema o molta importanza dal 51% dei partecipanti: il che lascia
intendere che, almeno per quel 44% che separa dal 95% iniziale, lavoro e guadagno rispondano a
due esigenze diverse. Il lavoro, dunque, € esperito come fonte di senso e non, o non solo, attivita
acquisitiva: in un progetto di vita, non si cerca in esso solo sussistenza, ma significato.

Muovendo da questi dati, un articolo comparso su The Atlantic conia 'etichetta di workism
e rispolvera implicitamente |'ottocentesco «gospel of work» di Thomas Carlyle per descrivere
'ossessione di un’intera élite per quel «meaningful work» che riempie gli scaffali della lettera-
tura manageriale e si traduce, di fatto, in una crescita del monte ore lavorative tanto costante
quanto trasversale a settore e posizione occupata. Questa ossessione produce un manipolo di
professionisti (forse) pienamente realizzati, ricchi e di successo. D’altro lato, essa apre la strada
a disillusione, burnout, ansia e insoddisfazione per quella maggior parte delle persone che non
puo trovare il lavoro dei propri sogni® - o a cui non riesce, si potrebbe dire, di far coincidere nei
fatti i propri sogni con il posto di lavoro. In tutta evidenza, la narrazione lavorista fatica a conci-
liarsi con le effettive condizioni di lavoro, anche per posizioni qualificate; non per questo essa ha
perd smesso di nutrire 'immaginario collettivo, complici pure la retorica neoliberale e i principi
del new management, che si sforzano di cementarla in nuove forme.*

Certo, la cultura del lavoro statunitense non € un universale, e un’indagine tra un migliaio
di adolescenti statunitensi non esaurisce la realta degli States, né puo descrivere la scala di valori
delle giovani generazioni occidentali tout court. E risulta piuttosto problematico appoggiarsi a un
dato quantitativo raccolto senza specifiche cautele terminologiche ai fini di un’interpretazione
filosofico-sociale, ché il referente di «a job or career they enjoy» - per riprendere la formulazione
usata dal rapporto citato - € presumibilmente assai diverso negli immaginari di partecipanti di
diverso background economico-sociale. Anche solo per questo. non si dovrebbe troppo rapida-
mente sovrapporre lavorismo e ricerca di senso nel lavoro.

Tuttavia, le molte indagini sociologiche sui processi di soggettivazione e sulle costruzioni
intersoggettive di significato, attraverso cui lavoratori e lavoratici si rappresentano la propria
attivita, non faticano a confermare questa semplice evidenza: che il lavoro sia un vettore di senso
e di autorealizzazione & una semantizzazione condivisa, estesa, che nasce a monte dell’ingresso

*Cfr. D. THOMPSON, Workism Is Making Americans Miserable, in «The Atlantic», February 24,

2019, www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion -workism -making-americans-mise-

rable/583441; e R.B. REICH, L’infelicita del successo, trad. it. a cura di N. MATALDI, Fazi, Roma 2001,

cap. 6.

1Su cui cfr. gia L. BOLTANSKI, E. CHIAPELLO, Il nuovo spirito del capitalismo (1999), Mimesis,

Milano 2014.

ISSN 2385-216X


http://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion%20-workism%20-making-americans-miserable/583441
http://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/02/religion%20-workism%20-making-americans-miserable/583441

IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITA | 277

nel mondo del lavoro e si traduce in forme di identificazione con il proprio ‘sé al lavoro’ trasver-
sali ai gruppi occupazionali.’ E questo continua a valere a fronte delle radicali trasformazioni
delle forme di produzione contemporanee e dell’espansione della nebulosa del lavoro autonomo,
in cui, in una pluralita di inquadramenti giuslavoristici, fluttua il tanto magnificato ‘imprendi-
tore di sé’, che offusca quel lavoro salariato a tempo indeterminato che aveva costituito I’oriz-
zonte nitido del compromesso fordista.®

Rispetto a dati che mostrano un peggioramento oggettivo di tutele contrattuali e condi-
zioni economiche, il vissuto in cui cio si rispecchia rimane assai piu articolato e rivela forme di
agency che una narrazione nei soli termini - pur innegabilmente presenti - di alienazione e au-
tosfruttamento non riesce a cogliere.” Comunque si guardi a questa ridefinizione e finanche «cor-
rosione» del carattere sociale,® pero, non si pud ignorare che sia il terreno stesso dell’apparte-
nenza sociale e politica a franare pericolosamente, nel momento in cui quelle che Ulrich Beck
definisce le «democrazie del lavoro» del Secondo Dopoguerra sembrano erose nel loro fonda-
mento.’

Profilo antropologico e profilo politico, piano soggettivo e piano oggettivo si intersecano
inevitabilmente parlando di quell’attivita socialmente organizzata e remunerata di produzione
di beni e servizi con cui il lavoro pud essere identificato. Tra le molteplici ricerche filosofiche e
sociologiche contemporanee che esplorano questo intreccio, ¢ alla riflessione di Robert Castel

> Cfr. A. MURGIA - V. PULIGNANO, Neither Precarious Nor Entrepreneur. The Subjective Experience
of Hybrid Self-employed Workers, in «Economic and Industrial Democracy», September 2019, doi:
10.1177/0143831X19873966, per un’indagine qualitativa e una puntuale ricognizione della lettera-

tura.

¢Su cui v. almeno 'analisi di A. Gorz, Metamorfosi del lavoro. Critica della ragione economica
(1988), trad. it. a cura di S. Musso, Bollati Boringhieri, Torino 1992; P. DARDOT-C. LAVAL, La nuova
ragione del mondo. Critica della razionalita neoliberista (2009), a cura di P. NapoLl, DeriveApprodi,
Roma 2013; F. CHICCHI- A. SIMONE, La societa della prestazione, Ediesse, Roma 2017; e, sotto il profilo

giuridico, A. SurioT, Au dela de I’emploi, Flammairon, Paris 2016 (2° ed. aumentata).

7V. ad es. MURGIA - PULIGNANO, Neither Precarious, cit., e S. ERNST, The Self, the Market and
Changes in Working Life: A Process Sociological Contribution to an Enduring Debate, in A. BUHRMANN - S.
ERNST (eds.), Care or Control of the Self. Norbert Elias, Michel Foucault and the Subject in the 21st Century,

Cambridge Scholar Publishing, Newcastle upon Tyne 2010, pp. 70-93: 80-81.

8 R. SENNETT, L'uomo flessibile. Le conseguenze del nuovo capitalismo sulla vita personale (1998),

a cura di M. TAVOsANIs, Feltrinelli, Milano 1999.

® U. BECK, Il lavoro nell’epoca della fine del lavoro. Tramonto delle sicurezze e nuovo impegno civile,

a cura di H. RIEDIGER, Einaudi, Torino 2000.

ISSN 2385-216X



278 | T1ZIANA FAITINI

che vorrei attingere in quanto segue.' In particolare, vorrei riferirmi alla discussione che il so-
ciologo francese, scomparso nel 2013, sviluppa in alcuni saggi e in una serie di interviste pubbli-
cati negli ultimi anni della sua esistenza, e che muove da una revisione della concezione liberale
di individuo per addentrarsi - alla luce della sua ben pitt ampia riflessione su questioni di margi-
nalita sociale e di tutto il dibattito sociologico che, da Norbert Elias a Richard Sennett e Marcel
Gauchet, ha problematizzato la questione dell'individualismo - nel «carattere problematico»
dell’esistenza individuale."

Se questi testi si muovono evidentemente lungo coordinate teoriche e storiche in buona
parte note, ripercorrerli consente pero di rendere conto, in una illuminante prospettiva di sin-
tesi, di alcune tensioni che continuano a innervare I'intreccio tra identita, individualita e lavoro.
E infatti la «storia del presente»'? ad interessare Castel, convinto che solo ’analisi storica di con-
cetti e pratiche, al centro del grande affresco della Metamorfosi della questione sociale, consenta di
afferrare la costruzione di dispositivi e verita sociali con cui la contemporaneita fa i conti. La
prossimita con la genealogia foucaultiana non potrebbe essere piu evidente - e del resto Fou-
cault, notoriamente scettico verso i sociologi suoi contemporanei, non nascondeva la stima e
I’amicizia per Castel.” Ed & pur sempre una pervicace organizzazione del pessimismo ad essere
in gioco.

II. L’INDIVIDUO EISUOI «SUPPORTI»

Nella pluralita dei cantieri di ricerca con cui si misura, Castel fa i conti con la strutturazione
dell’identita sociale e, sempre attento a chi sta ai margini, potrebbe ben esser definito un socio-
logo specialista di esclusione sociale. Non fosse che lo studioso francese rifiuta la categoria di

“Per un breve profilo, v. F. DUBET, Robert Castel (1933-2013), in «Sociologie du travail», LV,

2013, 2, https://doi.org/10.4000/sdt.11681. Per alcune considerazioni di impianto metodologico

sul lavoro del sociologo, A. PETRILLO, Omnes et singulatim. Di cio che unisce, di ci0 che divide, in R.
CASTEL, Le metamorfosi della questione sociale. Una cronaca del salariato (1995), a cura di A. PETRILLO e
C. TARANTINO, Mimesis, Milano 2019, pp. 15-34; di quest’opera in quanto segue uso pero ’edizione
italiana precedente, apparsa con lo stesso titolo e per cura dei medesimi traduttori per Sellerio,

Avellino 2007.

R, CASTEL, Individualisme et libéralisme, in C. MOUFFE, Questions au libéralisme, Presses de

I’Université Saint-Louis, Bruxelles 1998, DOI: https://doi.org/10.4000/books.pusl.19581, §18. Qui e

dove non & citata una versione italiana, la traduzione & mia.
2 CASTEL, Le metamorfosi, cit., p. 28.

B3 Cfr. ad esempio M. FOUCAULT, La vérité et les formes juridiques, ora in ID., Dits et écrits. 1954-
1988, 4 voll., Gallimard, Paris 1994, vol. II, n. 138, pp. 639-640 e ID., A propos de la généalogie de

l'éthique: un apergu du travail en cours, ivi, vol. IV, n. 326, p. 386.

ISSN 2385-216X


https://doi.org/10.4000/sdt.11681
https://doi.org/10.4000/books.pusl.19581

IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITA | 279

esclusione e preferisce, piu sottilmente, parlare di disaffiliazione - forse il suo concetto pit proprio
- che consente non di ratificare «una rottura», una perdita di status, ma di «rintracciare un per-
corsox»." Se I'identita é relazionale e composita, infatti, anche I'integrazione nel tessuto sociale
lo é: non un dato, ma un processo in continua evoluzione immerso in relazioni di potere.

A guidare I'analisi castelliana di questa costruzione di identita é I'ipotesi che, da un punto
di vista sociologico, non si sia individui in un unico modo: gli individui, infatti, «sono supportati
in modo ineguale per essere individui»."” Cio significa sostenere che 'individuo non esista come
sostanza autonoma né come entita psicologica dotata di attributi permanenti, e che I’esistenza
individuale necessiti di «supporti» estremamente prosaici che consentono all’individuo di esi-
stere come tale, in senso «positivor, e di «essere qualificat[o] positivamente dal senso di respon-
sabilita e dalla capacita di indipendenza»." Essere individui, in questa accezione, non riguarda
tanto la coscienza di sé, quanto la capacita di elaborare strategie personali e di intraprendere
qualche iniziativa senza dipendere da altri.

L’ottica adottata dall’autore, coscientemente «parziale» e finanche «di parte», & stretta-
mente oggettiva e, pur non negando il rilievo della dimensione soggettiva e psichica, finisce col
mettere «il sociale al cuore dell'individuo»: si danno cioé delle «condizioni oggettive di possibi-
lita» - declinabili come risorse di varia natura, materiale, giuridica, simbolica - che consentono
poi di sviluppare strategie individuali, di entrare in relazione con altri, di disporre di un «peri-
metro personale» di interiorita.” Affinché I'individuo abbia una certa «consistenza» gli € neces-
saria una «base d’appoggio», uno «zoccolo duro»: solo disponendo di una «certa superficie» e
occupando «un certo spazio nella societa» & possibile infatti «sviluppare le capacita di essere un
individuo».*®

In questo senso, & possibile comprendere cosa Castel intenda per «individui per difetto»: se
e evidente che anche un vagabondo della prima eta moderna o un disoccupato di lungo corso
sono individui sul piano psicologico, al senso del provare emozioni, desideri, pena, cio che a loro
manca sono i supporti oggettivi di accesso a quel «minimo di indipendenza, di autonomia, di ri-

“ CASTEL, Le metamorfosi, cit., p. 32.

15R. CASTEL, La face cachée de 'individu hypermoderne: I'individu par défaut, in N. AUBERT (ed.),
L’individu hypermoderne, Erés, Ramonville Saint-Agne 2006, pp. 126-58: 121. Questo testo, che qui
uso per sintesi, & alla base del capitolo conclusivo di Id., La montée des incertitudes. Travail, protec-

tions, statut de l'individu, Le Seuil, Paris 2009.

161vi, p. 122. Sul punto cfr. anche R. CASTEL-C. HAROCHE, Proprietd privata, proprieta sociale,
proprieta di sé. Conversazioni sulla costruzione dell’individuo moderno (2001), a cura di C. TARANTINO €

C. P1zzo, Quodlibet, Macerata 2013, p. 38-39
7 CASTEL, La face cachée, cit., p. 128.

®1p., Proprieta privata, cit., p. 31.

ISSN 2385-216X



280 | T1ZIANA FAITINI

conoscimento sociale che sono gli attributi positivi riconosciuti agli individui nelle nostre so-
cieta».” D’altro lato, nelle pieghe dell’«iperindividualismo», hanno preso vita anche «individui
per eccesso, che, disponendo a sazieta di ogni risorsa tanto materiale quanto simbolica, possono
«dipendere solo da sé ed occuparsi solo di sé».”

Nel tratteggiare una cartografia delle biforcazioni e dei sentieri dell'ipermodernita, Castel
ricorda, insomma, che I'individuo € una «conquista fragile»,”' sempre sospeso tra esistenza posi-
tiva e negativa. Sta qui, allora, la base per una critica al liberalismo - e al neoliberalismo: non
'opposizione ideologica tra opposte visioni del mondo, ma una problematizzazione storica e so-
ciologica dell’assunto centrale della riflessione liberale, lo statuto autonomo dellindividuo.
Emerge cosi una volta di piti la contraddizione di fondo insita a una posizione filosofica e sociale
che, mentre agisce in nome dell’autonomia individuale e si vuole fondata sulla sovranita dell’in-
dividuo, rimane indifferente rispetto alle condizioni di realizzazione di tale autonomia e di tale
sovranita, e, generando «individui per difetto» che di tale autonomia sono, di fatto, privi, erode
il proprio stesso fondamento.”

III. TRA PROPRIETA PRIVATA E PROPRIETA SOCIALE

Ora, ragionando sulla natura e sulle vicende di tali «<supporti», Castel precisa che essi non
sono dati una volta per tutte e hanno assunto declinazioni storiche diverse. Un passaggio storico
determinante si & dato, in questo senso, nella prima eta moderna, di cui, nel bel libro-conversa-
zione con Claudine Haroche, Locke & scelto come testimone d’eccezione.” Per il pensatore in-
glese, la proprieta, di cui I'essere umano si appropria attraverso il lavoro e il dominio della na-
tura, e cio che lo rende proprietario di sé e individuo indipendente, sottratto al dominio di altri.
Con questo concetto Locke introduce allora un’equivalenza tra contenuti eterogenei come la per-
sona e i beni, equivalenza peraltro confermata da quella sua accezione estesa al senso di pro-
prieta di vita, liberta e beni. Cio che diventa chiaro, secondo un Castel evidentemente vicino alle
interpretazioni in chiave di individualismo possessivo, € che non e possibile essere proprietari
della propria persona se non si e proprietari di beni, né essere individui indipendenti se non in

¥ CASTEL, La face cachée, cit., p. 123

0 1vi, p. 127.

A CASTEL, Individualisme et libéralisme, cit., §18.
2 Cfr. Ip., La face cachée, cit., p. 122

5] passaggi storici che hanno condotto alla genesi dell’individuo moderno sono senza dub-
bio pil articolati. V. almeno J. CoLEMAN (ed.), The Individual in Political Theory and Practice. The Ori-

gins of the Modern State in Europe, 13th to 18th Centuries, Oxford University Press, Oxford 1996.

ISSN 2385-216X



IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITA | 281

quanto proprietari.**

In questi termini, la proprieta privata evidentemente non si riduce ad un valore economico:
essa fonda I'esistenza sociale perché, chiarivano gia le Metamorfosi, «incastra e territorializza» ed
e cosi lo «zoccolo duro»® su cui si regge ogni appartenenza sociale, nonché ogni partecipazione
alla cosa pubblica. La prospettiva dell’individualismo possessivo e del patrimonialismo, che qui
trova il suo epifenomeno in Locke, ha naturalmente ben altra ampiezza e durata. Se si vuole,
Antonio Rosmini, negli scritti giovanili in particolare, & assai esplicito nel sostenere che solo il
possesso della terra consente di far parte a pieno titolo della societa. Ai braccianti e ai non pos-
sidenti ¢ riservata dal roveretano non la tutela del diritto, ma al piu la «grazia» tanto da parte
del proprio padrone quanto da parte del governo, ed essi sono, rispetto al «corpo sociale», in
quella condizione «in cui un uomo sarebbe verso una comunita di persone a cui egli non appar-
tiene»:* straniero o, appunto, disaffiliato.

Dentro al paradigma dell’'individualismo possessivo, ed € I'implicazione ulteriore che Castel
lascia intendere, 'attivita di appropriazione arriva ad essere «la condizione di possibilita della
proprieta di sé».” Il destino individuale dell’essere umano viene a giocarsi anzitutto attraverso
I’attivita di dominio e trasformazione della natura, ovvero il lavoro, che consente ’accesso alla
proprieta. L'individuo moderno di cui qui si assiste alla nascita & colui che non dipende dai rap-
porti gerarchici tipici delle societa d’Ancien Régime, perché «si costituisce attraverso i suoi atti
di appropriazione».”® E questa appropriazione che consente un accumulo di riserve con cui af-
frontare I'incertezza del domani e sviluppare un progetto, una strategia, una contrattazione: ac-
cumulo e capacita di attesa contrapposte all’'urgenza del bisogno, che & invece veicolo di asservi-
mento. La disparita tra capitalista e proletario della prima industrializzazione sta in questo: en-
trambi individui formalmente, rivelano nei fatti «due modi diametralmente opposti d’essere un
individuo, a seconda che uno disponga o meno di supporti».” Il primo puo rimandare la negozia-
zione cui I'altro deve piegarsi: I'indipendenza si decide sulla scala temporale dell’attesa. E pero

# Cfr. R. CASTEL, Proprieta privata, cit., pp. 18-26, 32-33 e 37-42. Sull’individualismo posses-
sivo, C.B. MACPHERSON, Liberta e proprieta alle origini del pensiero borghese. La teoria dell’individualismo
possessivo da Hobbes a Locke (1962), a cura di A. NEGRI, ISEDI, Milano 1973, e, per una discussione
recente dei temi di lavoro e proprieta in Locke, F. MENGALI, Labour unveiled. Identity, type of work,
and (in)dependence in 16th-17th England and Locke’s political theory., in «POI. Rivista di indagine filo-
sofica e di nuove pratiche della conoscenza» V, 2019, 2, pp. 59-97, doi: DOI 10.30443/P012019-0016.

% CASTEL, Le metamorfosi, cit., p. 362.

% A. ROSMINI, Politica prima, a cura di M. D’Appio, Citta Nuova, Roma 2003, p. 170-71. Sul
punto, cfr. M. NICOLETTI, La questione del lavoro negli scritti di Antonio Rosmini, in F. GHIA, P. MARANGON

(eds.), Rosmini e l'economia, Universita degli Studi di Trento, Trento 2015, pp. 205-24.
27 CASTEL, Proprieta privata, cit., p. 38.
% Ivi, p. 39.

2 1vi, p. 64.

ISSN 2385-216X



282 | TIZIANA FAITINI

(basterebbe lo Hegel della Fenomenologia a ricordarlo) il lavoro apre cosi anche a una possibilita
di emancipazione e appropriazione di sé che rimaneva impensabile fino a che lavoro e appro-
priazione erano concretamente e concettualmente divergenti.

La proprieta privata, tuttavia, non € 'unica forma di proprieta a poter fungere da supporto.
Ci0 che a Castel maggiormente interessa, infatti, & mettere in luce 'emergere della proprieta so-
ciale: la graduale definizione costituzionale di un insieme di diritti sociali il cui scopo era definire
una piena cittadinanza per chi non disponeva di proprieta al di fuori delle proprie braccia, e che,
formulando in termini nuovi il conflitto secolare tra capitale e lavoro, costituisce «un’acquisi-
zione decisiva della modernita».*

Nel definire questo concetto, il riferimento di Castel va alle posizioni riformiste del dibat-
tito francese di fine Ottocento. Alla sua formulazione, in particolare, & dedicata un’opera gia da
Alfred Fouillée, che la definisce come un «minimo di proprieta essenziale a ogni cittadino vera-
mente libero e uguale agli altri», un «minimo di previdenza e di garanzie per I'avvenire» che
garantisce il «capitale umano» e che lo Stato puo, in nome della giustizia, esigere da parte dei
lavoratori al fine di evitare la formazione di una classe proletaria asservita o ribelle.** Allonta-
nando soluzioni collettiviste, Fouillée ricordava che, se la proprieta e I'accumulo privato erano
giustificati per consentire di premunirsi di fronte all’incertezza futura, nessun proprietario
aveva titolo di proprieta a parte intera su tutto cio che gli era stato possibile accumulare: I'ac-
quisizione & infatti intrinsecamente collettiva e si da in ogni proprieta «una parte individuale e
una parte sociale».” Cio apriva lo spazio per la gestione, da parte dello Stato, di una proprieta
pubblica e sociale, che affiancava la proprieta privata individuale o associata. Con questa mossa
teorica si trattava - per Fouillée come per molti riformisti a lui contemporanei - di garantire a
ciascun membro della societa liberta reali, che consentissero anche ai lavoratori non proprietari
di non essere costretti a vivere sotto la minaccia costante di malattia, incidenti sul lavoro, disoc-
cupazione, invecchiamento.

1l punto che Castel rileva & che I'affermazione della proprieta sociale e le prime statuizioni
dell’assicurazione obbligatoria sul lavoro, a fine Ottocento, testimoniano del definitivo ricono-
scimento di una diversa stratificazione sociale, fondata sulla divisione del lavoro e non pil in
modo esclusivo sul patrimonio. Al suo interno, il lavoro salariato figura in modo strutturale e

% Sul punto v. CASTEL, Le metamorfosi, cit., cap. 6, qui p. 320. Cfr. almeno 1’analisi classica di

T.H. MARSHALL, Citizenship and Social Development, Chicago University Press, Chicago 1977.

3L A. FOUILLEE, La Propriété sociale et la démocratie, Hachette, Paris 1884, p. 148. Sul testo, v.
la recensione critica di E. DURKHEIM Alfred Fouillée, La Propriété sociale et la démocratie, in «Revue
philosophique», XIX, 1885, pp. 446-453, e A. MALLET-J.C. MONIER, Note sur la pensée sociale d’Alfred
Fouillée (1838-1912), Une philosophie « évolutionnaire » ?, in «Revue du MAUSS permanentey,

25.09.2020, http://www.journaldumauss.net/./?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-

1838-1912

2 FOUILLEE, La Propriété sociale, cit., p. 64.

ISSN 2385-216X


http://www.journaldumauss.net/?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-1838-1912
http://www.journaldumauss.net/?Note-sur-la-pensee-sociale-d-Alfred-Fouillee-1838-1912

IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITA | 283

non accidentale.” Le protezioni - per tutta o quasi la popolazione - sono infatti quelle ricono-
sciute anzitutto al salariato e poi, in parte, estese al suo esterno. A partire da qui, lo statuto di
indipendenza e di affrancamento dalla costrizione delle necessita di vita sara quindi pensato e
attuato non (solo) sulla base del possesso, ma su quella dell’esercizio di un’attivita disciplinata
da un profilo contrattuale preciso e collettivamente negoziato, che offre tutela durante I’eserci-
zio di tale attivita - ovvero, nei confini del diritto del lavoro - e al di fuori di essa - nel sistema
di protezione sociale. Si assiste alla graduale trasformazione del binomio sicurezza-proprieta in
sicurezza-diritto, che costituisce il fondamento di una societa salariale moderna, in cui I'identita
sociale & connessa al lavoro piuttosto che alla proprieta.*

E la finzione giuridica della proprieta sociale ad aver consentito a coloro che non dispone-
vano di proprieta privata di avere le risorse «per cominciare ad esistere da sé e per sé»,* dotan-
doli della capacita di essere individuo al senso «positivo» sopra ricordato. La proprieta sociale
permette infatti ai non-proprietari di «accedere alla proprieta di sé», e di assicurarsi quella pos-
sibilita di «essere proprietari della propria persona»* che la tradizione dell’individualismo pos-
sessivo riteneva appannaggio del proprietario privato - o, pili esattamente ancora, del maschio
proprietario privato.

E tuttavia, fa notare Castel, cio non si traduce in una societa di uguali - neppure all’interno
della forma pit compiuta di Stato e proprieta sociale che ¢ la societa salariale, conosciuta da
alcuni Paesi occidentali nel Secondo Dopoguerra. Anzitutto perché I'avvento della societa sala-
riale non ha eclissato le distinzioni di status tra proprietari e non proprietari; ma, piu sottilmente
ancora, perché il trionfo del salariato non coinvolge le sole mansioni manuali, e si riflette in una
differenziazione interna delle figure salariate. Cio che in tale organizzazione sociale si garanti-
sce, allora, non e I'uguaglianza degli individui e delle loro condizioni socioeconomiche, ma la
comparabilita tra esse, in un «continuum differenziato di posizioni».”” E, perd, proprio in ragione di
questa comparabilita le rivendicazioni e I'estensione dei supporti di individualita sono diventate
possibili.

A prendere vita € cosi una «societa di simili», al cui interno si & garantito un livello minimo
di protezione sociale e I'individuo, lungi dall’essere schiacciato o determinato dal collettivo, &
sorretto nelle sue condizioni di possibilita, ovvero da supporti di individualita che possono avere
anche natura collettiva. E qui che 'espressione «sécurité sociale» - che notoriamente indica, in
Francia, il sistema di welfare tout court - acquista tutto il suo significato. Lo Stato, al suo interno,
opera come «riduttore di rischi»,”® arrivando a garantire copertura sociale alla popolazione nel

3 Cfr. CASTEL, Le metamorfosi, cit., p. 371.

% Cfr. ivi, p. 355, e H. HATZFELD, La difficile mutation de la sécurité-propriété a la sécurité-droit,

in «Prévenir» V, 1982, pp. 55-56.
3 CASTEL, Proprieta privata, cit., p. 72.
* 1vi, p. 73.
3 Cfr. ivi, pp. 63 e 67-69, e ID., Le metamorfosi, cit., p. 549 e pp. 383ss.

% CASTEL, Proprieta privata, cit., p. 61.

ISSN 2385-216X



284 | TIZIANA FAITINI

IV.

suo insieme;* e in questa vocazione universalista sta la sua differenza rispetto al paradigma as-
sistenziale che si piega a sanare la singolarita delle situazioni.

PER UNA «SOCIETA DI SIMILI»

Gia Hannah Arendt aveva intravisto il pericolo di una societa fondata sulla glorificazione
del lavoro che si trova senza pit lavoro:* o, dovremmo meglio dire, per calare la diagnosi arend-
tiana sul piano delle implicazioni politiche e sociali che qui interessano, senza pil quel lavoro con
quelle protezioni. E un pericolo che Castel, nei suoi ultimi lavori, vede con lucidit: lo sgretolarsi
della societa salariale segnato dal neoliberalismo, che si spinge ben oltre alla crisi del modello di
piena occupazione e la fine dell’«eta d’oro» della proprieta sociale di cui gia raccontava nelle
Metamorfosi.**

A fronte di cio, la questione che per lui si pone non tocca tanto altri modi di abitare il mondo
e dargli significato, quanto la costruzione di nuove misure collettive di protezione volte a (ri)co-
struire una societa di simili. Le categorie di disaffiliazione e di erosione delle condizioni oggettive
di possibilita per la proprieta di sé sostanziano la sua analisi, che finisce per suggerire un ripen-
samento della mediazione da parte dello Stato.*” Il sociologo, cioe, non si rassegna all'impossibi-
lita di recuperare la forma regolativa della societa salariale e, in questo, si puo pure ravvisare in
lui un’incapacita di prendere distanza dal paradigma antropologico moderno incardinato sul la-
voro, mossa da un desiderio quasi nostalgico.” Tuttavia, la lezione di Castel & forse piu sottile, ed
¢ altrettanto lontana tanto dal sottovalutare gli sconvolgimenti della societa neoliberale rispetto
alle forme di definizione sociale dell’individualita quanto dall’esaltare il modello antropologico
e sociale dell’affiliazione salariale.

Lo prova, un po’ indirettamente, gia un suo testo sul concetto di disaffiliazione uscito nel
1990, dedicato a una inusuale rilettura del mito di Tristano e Isotta. La morte dei due amanti

% Cfr. F. EWALD, L’Etat-Providence, Grosset, Paris 1985.

“ H, ARENDT, Vita Activa. La condizione umana, a cura di S.FINZI, Bompiani, Milano 1964, Pro-

logo.
1 CASTEL, Le metamorfosi, cit., cap. 7.
2 CASTEL, Proprieta privata, cit., p. 137 e, piu estesamente, La montée des incertitudes, cit.

3 Cosl, ad es., Federico CHIccHI (Frantumazione del lavoro salariato e trappola dell'autonomia, in
«Economia e societa regionale» XXXIV, 2016, 1, pp. 149-153: 151), che, recensendo il volume citato
alla nota precedente, rinviene nel sociologo francese «un nostalgico e malinconico desiderio di
irrealizzabile rinnovamento delle forme istituzionali del moderno, centrate ancora sulla occupa-

zione salariata».

ISSN 2385-216X



IDENTITA, LAVORO E SUPPORTI SOCIALI DELL’INDIVIDUALITA | 285

diventa per Castel inevitabile esito di una condizione di disaffiliazione, ovvero di «distacco ri-
spetto alle regolazioni attraverso cui la vita sociale si riproduce».* La passione che lega la prin-
cipessa d’Irlanda e il nobile cavaliere al servizio del re di Cornovaglia prende infatti le distanze
da tutte le relazioni pregresse, nonché dal tessuto di regolazioni e vincoli al cui interno la rela-
zione d’amore trova funzione sociale e legittimita morale, e segna cosi uno «sradicamento co-
stante rispetto a tutte le territorializzazioni familiari, sociali, geografiche».* Un amore costruito
non sulla trasgressione, ma su «una negazione o un vuoto di appartenenze» * caratterizza i pro-
tagonisti in tutta la loro esistenza, condannata ad essere priva di supporto - un matrimonio, una
discendenza, una casa - nella vita sociale. Lontano dalla lettura schopenhaueriana - di sconvol-
gente bellezza - che del mito ha dato Wagner, Castel vede nella fine tragica dei due amanti non
una scelta di annichilimento, ma il «compimento ineluttabile d’una strategia di vita».*” La lettura
si fa antropologica e chiude su una disaffiliazione che, avventura per eccezione, ¢ la «pietra filo-
sofale»* che rompe la prosaicita e introduce ’amore assoluto.

In un testo che sembra quasi uscito dalla penna di un altro autore e che non tematizza
direttamente lavoro e questione sociale, Castel fa filtrare cosi, mi pare, la sua consapevolezza di
tutta la prosaicita dell’affiliazione sociale e, tuttavia, la convinzione che «un sociale assente & al
tempo stesso un sociale onnipresente»® in grado di annientare coloro che non possono, perché
privi di terreno e supporto, mediarlo: ed ¢ il caso di Tristano e Isotta cosi come dei protagonisti
di Fino all’'ultimo respiro di Jean-Luc Godard, anch’esso evocato in un parallelo di squarciante at-
tualita.

La pazienza con cui il sociologo, dopo averne dispiegato la genealogia e le ambiguita, ri-
corda costantemente la necessita della regolamentazione collettiva e della mediazione pubblica
nel costruire le condizioni di possibilita per un’esistenza autonoma e positiva risponde allora,
pit che alla nostalgia, alla scelta meditata di chi ha guardato con disincanto la precarieta con-
trattuale divenire precarieta esistenziale e 'inoccupazione farsi inesistenza: psicologica, perso-
nale, sociale, politica. Una scelta che ha fatto i conti con la difficolta di pensare e praticare un
modello alternativo all’inclusione fondata sul lavoro salariato, e si sottrae alla tentazione di una
diagnostica senza speranza.

In questo, certo, la via oggettiva e della mediazione istituzionale indicata da Castel non &
I'unica da percorrere, nella misura in cui il lavoro - lo ricordano i dati evocati in apertura - non
cessa oggi di essere vettore di autorealizzazione. La domanda da porre, di nuovo e ancora, po-
trebbe allora essere quella che Weber sollevava nella sua Introduzione agli scritti di Sociologia della

“R. CASTEL, Le roman de la désaffiliation. A propos de Tristan et Iseut, in «Le débat» LVI, 1990,

4, pp. 155-67: qui p. 157
“ Ibid.
“1vi, p. 159.
7 1vi, p. 163.
®Ivi, p. 167.

® Ivi, p. 166.

ISSN 2385-216X



286 | T1ZIANA FAITINI

religione. Ovvero, cosa puo far si che I'occupazione professionale sia a tal punto valorizzata nella
definizione di un progetto esistenziale: non, quindi, nell’acquisizione di mezzi finalizzati alla sus-
sistenza né di mezzi finalizzati al soddisfacimento di bisogni e desideri di pitt ampio spettro, ma
nella definizione di uno scopo di vita che struttura la personalita per intero. L’inversione tra
mezzi e fini che Weber, appunto, ha messo al centro del proprio interrogare e che porta a muo-
vere (anche) sulla via dell’autodisciplinamento e della soggettivazione.”® Ma solo nell’articola-
zione paziente di oggettivo e soggettivo si cela la difesa di una «conquista fragile».

tiziana.faitini@unitn.it

(Universita degli Studi di Trento)

% M. WEBER, Osservazioni preliminari (1920), in Sociologia delle religioni, trad. it. a cura di C.
SEBASTIANI, UTET, Torino 1976, vol. I, pp. 87-106; sul tema in Weber, v. almeno H. GOLDMAN, Max

Weber e Thomas Mann (1988), trad. it. a cura di U. Livint, il Mulino, Bologna 1992.

ISSN 2385-216X



Cacuvsus

Nell'ottica di un ampliamento di prospettiva, volto ad arricchire e diversificare i
contenuti della rivista, «Rosmini Studies» inaugura una nuova sezione. Excursus ospiterda
contributi che avranno per oggetto, con un approccio eminentemente storico-filosofico, autori
e momenti significativi della storia del pensiero italiano, anche al fine di poter operare una
sempre piu corretta contestualizzazione della figura di Antonio Rosmini. Questo allargamento
di orizzonte, inoltre, ci sembra opportuno alla luce del rinnovato interesse, anche in ambito
internazionale, per l'intera nostra tradizione filosofica.

In questo numero, Excursus propone tre articoli dedicati alla filosofia civile del
Settecento. Prendendo le mosse dal dibattito storiografico otto-novecentesco, Corrado
Giarratana mira a collocare l'opera filosofica di Lodovico Antonio Muratori nella realta del suo
tempo e a sottolinearne l'importanza nel quadro della formazione e dello sviluppo di un
pensiero pratico e civile nell’eta dell’llluminismo. Pierre Girard, invece, concentra la sua
attenzione sulle Lettere accademiche di Antonio Genovesi, soffermandosi in particolare sul
rapporto tra natura e storia; sulla polemica contro il mito dell’eta dell’oro, contro ogni forma
di stato di natura e contro l'idea di determinismo naturale; sull'originalita - anche stilistica -
di quest’opera nel quadro della produzione complessiva del suo autore. Infine, Andrea
Lamberti opera un attento confronto tra la filosofia civile dello stesso Genovesi - considerata
nei suoi vari aspetti - e quella di Giandomenico Romagnosi, individuando nel passaggio

dall’'una all’altra un radicale mutamento di paradigma.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 289-302 J

CORRADO GIARRATANA

LODOVICO ANTONIO MURATORI:
UN ESEMPIO DI FILOSOFIA CIVILE
NELL’EUROPA SETTECENTESCA

LODOVICO ANTONIO MURATORI:
AN EXAMPLE OF CIVIL PHILOSOPHY IN EIGHTEENTH-CENTURY EUROPE

The essay aims to present the philosophical work of Lodovico Antonio Muratori within the
European context of the 18th century, highlighting the important role which he played, in
Italy and abroad, with his works, expressing the intention to actively participate, with his
theoretical reflections and practical proposals, to the process of change and innovation that
involved the whole century and determined the historiographical definition of the Age of
the Enlightenment.

I.  MURATORI E LA MODERNITA FILOSOFICA: UNA (RI)LETTURA STORIOGRAFICA

«Pii con pieno cuore e con libera mente»: & cosi che nel 1873 Niccold Tommaseo definisce i
due «Antonio, e il Muratori e il Rosmini», elogiando i meriti dell'uno e dell’altro. Essi «predicano,
confessano, scrivono della dottrina cristiana in uso de’ pili, e degnamente dichiarano le alte idee
d’Agostino», mentre «I’ascetica filosoficamente considerano» e «trattano le questioni teologiche
socialmente, senza profanarle». E se & vero che «la scienza sociale non divisero dalla sacra», in
fin dei conti al pil vicino, nel tempo, dei due, Tommaseo attribuisce anche il merito di avere
consegnato alla storia del pensiero insegnamenti duraturi «intorno alla filosofia civile e ai diritti
politici»; ma non fa lo stesso con Muratori, del quale semplicemente ricorda il suo non essere «di
studii filosofici [...] digiuno, che scrisse e di filosofia morale, e intorno alla forza dell’'umano in-
tendimento; e fece soggetto di considerazioni speciali la fantasia».'

I N. TOMMASEO, Il centenario di Lodovico Antonio Muratori, in «Archivio Storico Italiano», XVII

(Serie Terza), 1873, 74, pp. 302-304. Il riferimento di Tommaseo agli interessi filosofici muratoriani

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | CORRADO GIARRATANA

Oltre mezzo secolo piu tardi, come & quasi naturale immaginare nella temperie culturale
segnata dal neoidealismo, quel giudizio tutto sommato neutro si trasforma e acquisisce, in rela-
zione all’interesse muratoriano per la filosofia, una valenza negativa all’interno di quel purtut-
tavia apprezzabile «sforzo faticoso e tenace dei nostri per mettersi alla pari della piti progredita
cultura d’oltralpe».? I ‘nostri’, di cui De Ruggiero qui scrive, altri non sono che i massimi rappre-
sentanti (Vico escluso, naturalmente) di quel movimento illuminista italiano, considerato di se-
condo piano rispetto alle grandi traiettorie teoretiche dell’Europa settecentesca. Movimento nel
quale le opere filosofiche di Muratori, che egli «componeva nelle pause della sua operosita di
erudito», potevano al pitt ambire a rappresentare un «esempio di transazioni tra il nuovo e I'an-
tico, che per mancanza di vigore speculativo restano sul piano di un incolore eclettismo, ma che
tuttavia denotano un certo fervore di noviziato filosofico».?

In verita erano, a quel punto, trascorsi appena sei anni dalla pubblicazione in Francia, nel
1935, de La crisi della coscienza europea di Paul Hazard,* lavoro seminale per la rilettura storiogra-
fica di quel trentennio (o poco pit) centrale per lo sviluppo del dibattito filosofico settecentesco.
Un arco di tempo, a cavallo tra XVII e XVIII secolo, durante il quale I’erudito vignolese si era
formato e aveva fatto, con gran vigore e consistente ‘rumore’, il proprio ingresso nel mondo della
cultura italiana ed europea, attraverso la pubblicazione di opere che gia rivelavano i suoi molte-
plici interessi (storici, filosofici, filologico-letterari, religiosi, politici e scientifici).® In quel con-
testo, anche Hazard aveva in fondo assegnato a Muratori un ruolo di secondo piano, poiché, pur

indica chiaramente le tre opere maggiori in questo campo, che sono: La filosofia morale esposta e
proposta ai giovani, A. Targa, Verona 1735; Delle forze dell’intendimento umano, o sia il pirronismo con-
futato, G. Pasquali, Venezia 1745 (per le citazioni: C. GIARRATANA (ed.), Bonanno Editore, Acireale-
Roma 2017); Della forza della fantasia umana, G. Pasquali, Venezia 1745 (per le citazioni: C. POGLIANO
(ed.), Giunti, Firenze 1995). Di questi ultimi due testi segnalo anche la recente uscita in contempo-
ranea, presso la «Biblioteca dell’edizione nazionale del carteggio di L.A. Muratori», delle edizioni
curate da A. LAMBERTI e con presentazioni di F.M. CrRasTA (Olsckhi, Firenze 2020), intese a ripro-

porre, 275 anni dopo, ’originale idea editoriale muratoriana.

2 G. DE RUGGIERO, Storia della filosofia. Da Vico a Kant, Laterza, Roma-Bari 1973, p. 5. La prima
edizione del testo, corrispondente al volume III della parte IV (La filosofia moderna) della imponente

opera storiografica di De Ruggiero, aveva visto la luce nel 1941.
*1vi, p. 16.
*P. HAZARD, La crise de la conscience européenne (1680-1715), Boivin et Cie, Paris 1935,

>Solo per dare un’idea, niente affatto esaustiva, della vastita della produzione e della va-
rieta dei temi trattati, segnalo le seguenti pubblicazioni di quegli anni, alle quali si aggiungono
altre che citero pit avanti nel testo: Della Perfetta Poesia Italiana, Soliani, Modena 1706; Piena Espo-
sizione de i Diritti Imperiali ed Estensi sopra la Citta di Comacchio, s.n., s.l. 1712; Del Governo della Peste
e delle maniere di guardarsene, Soliani, Modena 1714; Lamindi Pritanii de Ingeniorum Moderatione in

Religionis negotio, Robustel, Parigi 1714.

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 291

indicando il prevosto modenese come «esempio di [...] vite consacrate alla scienza», considerava
i suoi maggiori successi intellettuali confinati al campo della ricerca storica, mentre «i suoi scritti
letterari, filosofici, polemici, che basterebbero da soli alla gloria di qualsiasi autore, rappresen-
tano soltanto momenti di ricreazione, con cui egli si svago da un lavoro condotto con assidua
tenacia».’

Seguendo questa linea, anche un lettore ‘ortodosso’ dell’opera e, soprattutto, del pensiero
filosofico di Muratori, come Nonis (filosofo di solida e fervente fede cattolica, sacerdote e futuro
vescovo),’” includeva «la sua voce fra quelle che alzano “une grande clameur critique”, per dirla
con I'Hazard» (per I'appunto), considerando «certe “avances” riformistiche nei confronti della
disciplina ecclesiastica e liturgica, certe secche battute contro I’aridita del pensiero e ’anacroni-
smo del metodo vigente nelle scuole, certe polemiche prese di posizione nei confronti del super-
stite aristotelismo, certe palesi simpatie verso correnti della filosofia moderna»,® tutte tipiche
del modo di trattare la filosofia da parte del nostro. Elementi che lasciano affiorare, evidente, un
«vivace senso critico», un «amor di concretezza, quasi di esperimento»; ma che non lo inducono
comunque a respingere «a priori le grandi tesi della metafisica classica, I’autentico spirito ari-
stotelico e i punti di partenza della Scolastica», accogliendo anzi nel proprio eclettico costrutto
filosofico «alcuni punti cardinali del pensiero che si suole chiamare medioevale».’ Tra antichi e
moderni, dunque, come voleva del resto la lettura gia resa celebre e istituzionalizzata nel titolo
di un’opera di Fiorenzo Forti,' e con una spiccata tendenza a ‘tirare’ «al pratico», come sostiene
Nonis, rappresentando un «desiderio di andar al concreto, di vederci chiaro, e di trovare o di
metter I'ordine», mutuato «anche dalla filosofia cartesiana, che ha senza dubbio agito sulla sua
formazione pur senza guadagnare le sue definitive simpatie»."

L’idea di Muratori ‘filosofo pratico’ acquista maggior vigore e trova discreta fortuna alla
fine dello scorso secolo, quando ’'ammissione dell'importanza riconosciuta dal vignolese alla «ri-
cerca del vero e 'utilita pratica dello stesso» consente di assegnare «lecitamente» al nostro «il
titolo di filosofo»," rimarcando cosi quel «primato della prassi» che ci fara «trovare la giusta col-

¢ P. HAZARD, La crisi della coscienza europea, UTET, Torino 2019, pp. 37-38.

7 Al quale dobbiamo, tra 1’altro, la trascrizione testuale, con introduzione e note, di L.A.

MURATORI, La filosofia morale e altri scritti etici inediti ed editi, Edizioni Paoline, Roma 1964.

8 P. NoNIs, Lodovico Antonio Muratori e il pensiero medioevale, in «Aevum», XXXIII, 1959, 4, p.

295.
° Ibidem.
10 Cfr. F. ForTI, L.A. Muratori fra antichi e moderni, Zuffi, Bologna 1953,
' NoNis, Lodovico Antonio Muratori e il pensiero medioevale, cit., p. 299.

2 C. CONTINISIO, Il governo delle passioni. Prudenza, giustizia e carita nel pensiero politico di Lo-

dovico Antonio Muratori, Olschki, Firenze 1999, pp. 40 e 51.

ISSN 2385-216X



292 | CORRADO GIARRATANA

locazione del pensiero e dell’opera di Muratori nel processo di sviluppo delle idee dell’lllumini-
smo in Italia [...] come autore di transizione»."”® Ma non era, ancora una volta, una novita, poiché
gia nell'introdurre la pit importante (e monumentale) antologia muratoriana del XX secolo,
Giorgio Falco lo indicava, «nel pieno della crisi della cultura contemporanea», come «tipico rap-
presentante per un verso della Controriforma, non insensibile per un altro alle nuove istanze del
pensiero illuminato», simbolo cioe della «fedelta alla tradizione» e al contempo portatore nei
confronti di essa di un evidente e costante «atteggiamento critico». Si tratta di quella stessa
«duplice tensione» che, a giudizio di Chiara Continisio, lo fa muovere tra la «salvaguardia dei
quadri mentali e culturali ricevuti», vale a dire «quelli dell’antico regime», e il «loro rinnova-
mento, sulla spinta non del loro superamento perd, ma al contrario di una loro rivitalizza-
zione».” E che, a ben considerare, permette di assegnare a Muratori il ruolo di membro e rap-
presentante di prim’ordine di quel «“terzo partito”, che & poi [...] il cattolicesimo illuminato ita-
liano nelle sue migliori espressioni»;'® nel quale attivamente milita in virtt, appunto, della va-
lenza pratica della sua filosofia, che lo vede «impegnato soprattutto a far valere le istanze di una
cultura religiosa ‘moderna’ nella concreta e feconda azione etico-civile».”

Tale impostazione storiografica, che individua in Muratori una posizione intermedia - di
passaggio o meglio di transizione, come & stato poc’anzi ricordato -, si rivela sicuramente affida-
bile e veritiera, ma anche complessa e difficile da sostenere. Tanto & vero che, gia in passato,
tramite essa era accaduto che, nel delineare il confronto diretto del nostro con le nuove filosofie
che avevano segnato i secoli a lui immediatamente precedenti, il suo atteggiamento rispetto alle
«conclusioni tratte dai novatori» era stato definito «se non ostile, diffidente»; al punto da potere
affermare che «tutto il rinnovamento culturale europeo dal Rinascimento in poi gli par possibile
fonte di gravi errori».”* Un giudizio che, certamente, nel corso degli anni si & notevolmente mo-
dificato grazie all'impegno di chi, attraverso un paziente lavoro di ricerca sui testi e sulle carte
muratoriane, anche inedite, pud invece oramai puntare a sottolineare I'importanza della ripresa

¥ G. DE MARTINO, Muratori filosofo. Ragione filosofica e coscienza storica in Lodovico Antonio Mu-

ratori, Liguori, Napoli 1996, pp. 3-4 (corsivi nel testo).

¥ G. FALCO, Introduzione, in La letteratura italiana. Storia e testi, vol. 44, Dal Muratori al Cesa-
rotti, tomo I, Opere di Lodovico Antonio Muratori, G. FALco - F. ForTI (eds.), Ricciardi, Milano-Napoli

1964, p. XX.

5 CONTINISIO, Il governo delle passioni, cit., p. 12, ove si ricorda ancora che «Muratori vive
I’epocale “crisi della coscienza europea”, oltre che per ragioni anagrafiche, anche per la consape-

volezza di quella crisi».
16 M. AGRIMI, Prefazione, in DE MARTINO, Muratori filosofo, cit., p. XVI.
 Ivi, p. XVIII.

8 E. GARIN, Storia della filosofia italiana, vol. 4, Einaudi, Torino 1966, p. 903. Ma si veda anche
FaLco, Introduzione, cit., p. XXVI: «La reazione del Muratori alle dottrine d’oltr’Alpe fu un grido

d’allarme contro i deliri della ragione abbandonata a se stessa».

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 293

e dello sviluppo, da parte del bibliotecario modenese, di argomentazioni e proposte filosofiche e
giuridiche avanzate anche e soprattutto da personalita ritenute quantomeno ‘sospette’ negli am-
bienti della Controriforma. Potendo infine affermare che «studiare il pensiero di Muratori signi-
fica infatti anche analizzare il perdurare e 'intrecciarsi d’idee tra Rinascimento e Illuminismo».*

Nonostante ci0, rimane perd sempre la sensazione, per il lettore e lo studioso dell’opera
muratoriana (e, in particolare, dei suoi testi d’impostazione specificamente filosofica), che da
questo confronto egli debba sempre uscire in qualche modo ridimensionato, per una ragione che
si lega a doppio filo con una tendenza tipica degli storici della filosofia, che amano - scriveva
Franco Venturi - «risalire alle origini, ritornare ai punti di partenza».” Nel fare cio, inevitabil-
mente, e nonostante la convinzione - programmaticamente avanzata, ad esempio, da Continisio
- di non volere rilevare (e non volere riconoscere) un presunto «ritardo culturale di Muratori
sulle riforme settecentesche pitt mature, quelle dell’illuminismo»,”* nel momento stesso in cui si
volge lo sguardo al «Muratori filosofo», inserito in uno scambio e in un confronto di idee con le
innovative proposte dei grandi nomi della filosofia europea moderna, non si puo evitare di ri-
marcare il fatto che al nostro «fanno difetto la sistematicita, I’organicita, la tensione specula-
tiva», a causa della sua «vocazione all’Tammaestramento, che lo spinge a cercare nella dottrina e
nella teoria cio che puo servire immediatamente ad orientare I'agire dell'uomo» e (soprattutto,
mi verrebbe da aggiungere) della sua «fede religiosa».”

Questa variazione sul tema principale del ‘difetto’, della ‘mancanza’ e della ‘pavidita’ filo-
sofica dovrebbe, a mio parere, essere superata, senza nulla togliere alle letture finora avanzate
(e qui richiamate, poiché ritengo che proprio da esse si possa ripartire per inserire a pieno titolo
Muratori nel dibattito filosofico italiano ed europeo settecentesco, in rapporto non tanto e non
solo alla (mancante) originalita di impostazioni teoretiche o alla presunta coerenza (o incoe-
renza) di approccio rispetto alle direttrici maggiori della speculazione filosofica moderna (De-
scartes e Locke sulle altre),” quanto all’appartenenza reale a uno squarcio ben determinato del
mondo storico del nostro continente, con i suoi eventi centrali, i suoi elementi caratterizzanti e
soprattutto le modalita di lettura e di azione (e quindi le modalita di approccio filosofico) propo-
ste dai protagonisti della cultura dell’epoca, convinto come sono che, tra di essi, non possa non
essere contato anche I’erudito modenese. Al netto dell’'uso linguistico di una terminologia forse
eccessiva, in fondo anche Muratori rientra nel novero di «quegli eroi del pensiero [che], ciascuno
secondo il proprio carattere e il proprio genio, stavano riprendendo in esame, come se fossero

¥ M. BRAGAGNOLO, Lodovico Antonio Muratori e l'eredita del Cinquecento nell’Europa del XVIII se-

colo, Olschki, Firenze 2017, p. XI.
2 F, VENTURI, Settecento riformatore. I. Da Muratori a Beccaria, Einaudi, Torino 1998, p. XV.
21 CONTINISIO, Il governo delle passioni, cit., p. 13.
2 1vi, p. 50.

Z Per una presentazione generale del pensiero muratoriano in un simile quadro di riferi-
mento filosofico, mi permetto di rinviare a C. GIARRATANA, La filosofia di Muratori. Tra Cartesio e

Locke, Bonanno, Acireale-Roma 2011, pp. 53-86.

ISSN 2385-216X



294 | CORRADO GIARRATANA

stati nuovi, i problemi che travagliano eternamente gli uomini; i problemi dell’esistenza e della
natura di Dio, dell’essere e delle apparenze, del bene e del male, della liberta e della fatalita, dei
diritti del sovrano, della formazione dello stato sociale, tutti i problemi vitali».*

La pratica storiografica che, io credo, potra continuare a dare i migliori frutti in tal senso
sara, dunque, ancora quella di venturiana memoria, dello storico che tenta di «ridiscendere
lungo il corso della storia, per quanto tortuoso, pietroso, fangoso e incerto esso sia», con lo scopo
dichiarato di mettere in luce, per quel poco che ¢ possibile, «il difficile sforzo delle nuove idee e
delle nuove energie per aprirsi un varco tra ostacoli di tutti i generi, tra argini naturali e artifi-
ciali, tra le lotte e i consensi che esse suscitano o incontrano».”” Ovviamente - si spera - cercando
di non indirizzare anche questa forma di ricerca nella direzione dettata da una o pit idee-guida,
che alla fine costringe comunque a definire le caratteristiche di ogni protagonista della cultura
dell’epoca sulla base della posizione assunta all'interno di una sorta di graduatoria di adesione a
una visione teorica e di condivisione di determinate idee. Ragione, questa, per la quale si rischia
di tornare ad affermare che «in Muratori manca la fede nella ragione, & assente la volonta di
imporla, quella fede e quella volonta cioé che faranno la forza del moto illuminista»,” poiché egli
«era giunto al limite delle possibilita riformatrici dell’epoca sua»;” o si potra addirittura giun-
gere a parlare di vittoria e sconfitta in quella che sembra una lotta speculativa e pratica portata
avanti in particolari campi della dottrina muratoriana.” Per evitare che cio accada, non vedo
soluzione migliore del puntare a una analisi della filosofia che si sviluppi «all'unisono con la sto-
ria della cultura e la storia tout court, mostrandole penetrate di genuino pensiero teorico, ma

2 HAZARD, La crisi della coscienza europea, cit., pp. XXXIX-XL.

% VENTURI, Settecento riformatore. I. Da Muratori a Beccaria, cit., p. XV.
% 1vi, p. 180.

7 1vi, p. 159.

2 Cfr. G. GIARRIZZO, Alle origini della medievistica moderna: Vico, Giannone, Muratori, in «Bullet-
tino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo e Archivio Muratoriano», LXXIV, 1962, pp. 5-43,
ora in Ip., Vico, la politica e la storia, Guida, Napoli 1981, pp. 9-51 (da cui & estratta la citazione, a p.
50). Non si pud perd non tenere conto del fatto che ’autore, nel confrontarsi con uno dei pit lucidi
e profondi testi di ricostruzione storiografica dell’opera di Muratori (S. BERTELLI, Erudizione e storia
in L.A. Muratori, Istituto Italiano per gli Studi Storici, Napoli 1960), sottolinei come le istanze mu-
ratoriane siano fondamentali nell’avviare «la cultura cattolica ed europea ad un incontro piu
aperto con i temi e lo spirito della ricerca protestante e laica», attraverso «un tentativo onesto e
culturalmente fecondo di portare la coscienza cattolica su vie pitt moderne e critiche, [...] in un
incontro col mondo moderno che provasse la validita creativa del cristianesimo cattolico, la sua

capacita di intendere e interpretare con una fede antica un mondo nuovo» (ivi, p. 34).

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 295

distendendosi nel loro individuo tempo»,”” come sosteneva e come ha dimostrato con le sue fe-
conde ricerche, portate avanti nell'ultimo trentennio del secolo scorso, Corrado Dollo.* Guar-
dare, come egli ci propone, «dalla parte historica» quelle che vengono presentate come «le conce-
zioni generali del mondo»,* pud tornare molto utile al tentativo storiografico, da alcuni anni
portato avanti, che mira a ricollocare Muratori «in mezzo alla scena» senza, «pero, offrirne una
trattazione autoreferenziale o ripiegata sulle fonti». Una chiave di lettura che puo dare la possi-
bilita di meglio conoscere e comprendere il lavoro del prevosto modenese, guardando, piu che
alla «persona di Muratori, [...] al ‘sistema-Muratori’, [...] un punto di osservazione, un angolo
visuale, attraverso cui saggiare le tensioni di un’epoca e le discussioni che ebbero per protagoni-
sta I’erudito estense o lo videro invocato per la sua lezione di metodo e di merito».*” Una proposta
storiografica che mi sento di condividere e alla quale cerchero, nella seconda breve e conclusiva
parte del presente articolo, di portare un mio primo iniziale piccolo contributo, sicuramente an-
cora da approfondire e perfezionare negli anni a venire.

II. MURATORI FILOSOFO E UOMO DEL SUO TEMPO: TEMI, PROBLEMI, PROSPETTIVE

L’interesse filosofico declinato in chiave pratica espresso da Muratori trova, fin dalle fasi
iniziali della sua ricerca, una ragione vitale e un indirizzo specifico nell'intreccio indissolubile
con una visione ‘civile’ della realta storica e sociale, che si vuole organizzata e ordinata sempre
pitt e sempre meglio attraverso ’azione attenta e consapevole dei singoli esseri umani; ognuno

# C. DOLLO, Presentazione, in G. BENTIVEGNA, Dal riformismo muratoriano alle filosofie del Risor-

gimento. Contributi alla storia intellettuale della Sicilia, Guida, Napoli 1999, p. 9.

** Tra i lavori maggiori del maestro siciliano, che rimarcava spesso la sua intenzione di se-
guire la traccia venturiana, sopra menzionata, della ‘ridiscesa’ nel corso della storia, ricordo qui,
seppur lontane, per argomenti affrontati, dai temi di ricerca del presente contributo, le due mo-
nografie: Filosofia e scienze in Sicilia, CEDAM, Padova 1979; Modelli scientifici e filosofici nella Sicilia

spagnola, Guida, Napoli 1984.
' DoLLO, Presentazione, cit., p. 9 (corsivi nel testo).

2 M. ROSA - M. AL KALAK, Introduzione: perché Muratori, in 1ip. (eds.). Lodovico Antonio Muratori.
Religione e politica nel Settecento, Olschki, Firenze 2018, p. VII. In questo contesto, centrale ¢ il la-
voro portato avanti (sui due versanti della ricerca individuale e del pubblico dibattito critico) dal
Presidente del Centro di studi muratoriani, Fabio Marri, del quale ricordo, tra i tanti importanti
contributi, quello dedicato proprio a Muratori filosofo, tra Modena e I’Europa, in «Memorie scientifi-
che, giuridiche, letterarie» (Accademia nazionale di scienze lettere e arti di Modena), XIV (serie
VIII), 2011, 1, pp. 211-231, nel quale ’analisi del carteggio muratoriano consente di evidenziare
I'importanza delle sue fitte relazioni con il mondo tedesco, che ne testimoniano pienamente 1’ap-

partenenza al dibattito culturale e filosofico europeo a lui contemporaneo.

ISSN 2385-216X



296 | CORRADO GIARRATANA

di essi, ovviamente, da buon cristiano, secondo il ruolo ‘stabilito’ e nella posizione ‘assegnata’
dalla volonta divina. La loro azione seguira, di volta in volta, nei vari ambiti dell’esperienza di
vita di ogni singola persona, la guida che si rivelera, o che si & gia da tempo immemore ‘rivelata’,
come la pit giusta, utile, razionale e autorevole. Per il nostro autore, tali guide (sono infatti due)
saranno ragione o autorita. Infatti, tra la fine del XVII e I'inizio del XVIII secolo, il magistero di
Benedetto Bacchini e le prime importanti esperienze presso ’Ambrosiana di Milano, oltre a far
maturare nel giovane studioso I'interesse per la metodologia storiografica dei maurini, per la
fisica sperimentale di matrice galileiana® e per la scoperta e riscoperta di temi letterari e lingui-
stici classici e contemporanei,* fanno anche crescere il trasporto e la passione per i temi filoso-
fici della morale, in relazione anche alla politica e alla religione, quasi sempre trattati in occa-
sione delle attivita organizzate presso le accademie alle quali egli risulta in quegli anni affiliato.”

Nasce in questo contesto la proposta della Repubblica Letteraria d’Italia,* meditando e la-
vorando sulla quale Muratori comprende 'importanza della definizione - per questo ma anche
e soprattutto per eventuali altri progetti di intervento concreto nella realta storica contempora-
nea della comunita nazionale che, al di 1a delle divisioni contingenti, egli sente sua - di ben chiari
e utili strumenti metodologici, che possano fungere da canone filosofico univoco per la lettura,
comprensione e, quando lo si riconosce necessario, trasformazione di tale realta: sara esso il
‘buon gusto’, delineato nelle Riflessioni che vengono stampate, in due libri, tra il 1708 e il 1715.”
In quest’opera, dalla cornice e dalla ispirazione chiaramente baconiana, le leggi del buon gusto
sono individuate primariamente nel «vero ed essenzial fine degli studj», ossia I'«apprendere il

% Sul rapporto Bacchini-Muratori e sull’influenza del maestro sull’allievo riguardo i temi
appena delineati, si vedano E. RAIMONDI, La formazione culturale del Muratori. Il magistero del Bacchini,
in L.A. Muratori e la cultura contemporanea, Atti del convegno internazionale di studi muratoriani,
Modena, 1972, vol. 1, Olschki, Firenze 1975, pp. 3-23. Per Bacchini si veda P. GOLINELLI, Benedetto
Bacchini (1651-1721). L’uomo, lo storico, il maestro, Olschki, Firenze 2003.

% Cfr. BRAGAGNOLO, Lodovico Antonio Muratori e I'eredita del Cinquecento nell’Europa del XVIII

secolo, cit., pp. 9-19.

\

* Testimonianza diretta ce ne & stata data dalla recente pubblicazione di L.A. MURATORI,
Orazioni giovanili, M. AL KALAK (ed.), Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2017, a cui si rimanda

anche per 'interessante Introduzione del curatore (pp. V-XIV).

% L.A. MURATORI, I primi disegni della Repubblica Letteraria d’Italia, rubati al segreto e donati alla

curiosita degli altri Eruditi da Lamindo Pritanio, [s. n.], Napoli 1703.

% L.A. MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio,
Pavino, Venezia 1708; ID., Delle riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo

Pritanio. Parte II, Renaud, Colonia 1715.

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 297

Vero e il Buono»,® che si otterra anzitutto combattendo (senza estremizzare)® i «giudizi» e le
«opinioni anticipate», ovvero «quel credere ai sensi nostri, e alla nostra Fantasia, o alla relazione
altrui, [...] senza averne prima fatta la convenevole esamina coll'Intelletto, e senza esserne stati
convinti dalla ragione».* L’'unione di vero e buono corrisponde, in termini muratoriani, all’«Ot-
timoy, il discernimento del quale «giova sommamente all'uomo», poiché gli rende «ben facile il
regolar saviamente la vita o politica, o economica, gli permette di ottenere grandi risultati nelle
«Arti Liberali e Meccaniche, e nelle Scienze o contemplative, o attive» e, ancora e soprattutto, di
«condurre le sue azioni, e i suoi pensieri, che non si dispiaccia a Dio, anzi valorosamente si coo-
peri a i lumi, e alle Grazie, che sopra noi dal Cielo discendono».*' Nella temperie culturale di inizio
Settecento, all'interno della quale tali azioni di rinnovamento, di «accrescimento» e di «avanza-
mento» sono spesso demandate, almeno nella progettazione se non anche nella attuazione, alle
accademie scientifiche e letterarie, il compito di perseguire tali intenti non pud non essere affi-
dato all’«unione d’animi» dei membri della «Repubblica Letteraria»: i «letterati», appunto, che
possiamo intendere in senso lato come uomini di cultura, intellettuali, chierici e laici.*

In questo cammino ‘progressivo’ di riforma, il primo degli strumenti a disposizione
dell'uomo sara la ragione, attraverso la quale & possibile raggiungere «il Verisimile e il Proba-
bile», che riflettono la «divina luce» del «Vero», della «Verita».” Il rapporto tra ‘verisimile’ e
‘vero’ risente della divisione muratoriana delle scienze e delle arti - vale a dire delle discipline
tutte -, all'interno delle quali, fatta salva I’autorita della Rivelazione e della Chiesa cristiana cat-
tolica, il campo della ricerca ¢ per il resto completamente disponibile e aperto per quanti vi si
vogliono addentrare* (seguendo, certo, sempre le indicazioni del canone del buon gusto). Il rap-
porto tra autonomia della ricerca e allineamento ai dettami dell’autorita, tra erudizione profana

%8 MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio, cit., p.

24.

% Cfr. MURATORI, Delle riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio.
Parte II, cit., p. 96: «’esame [...] di tutti i nostri pregiudizj, puod assomigliarsi alla spada, utile alla

Repubblica in mano de’ Savj, dannosa in mano de’ pazzi».

“ MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio, cit., p.

67.

“ MURATORI, Delle riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio.

Parte II, cit., p. 20.

2 Cfr. MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio,

cit., pp. 1-5.

* MURATORI, Delle riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio.

Parte II, cit., p. 29.

“ MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio, cit., p.

74.

ISSN 2385-216X



298 | CORRADO GIARRATANA

e sacra, tra discipline secolari e scienza teologica non appare in tale contesto di tipo contrastivo,
ma convive (quasi) pacificamente in nome della convinta e sentita adesione ai principi della re-
ligione cristiana e all’affermazione di una fede che non rischia mai di lasciare il campo al fideismo
(come quello scettico di Huet, combattuto anni dopo in Delle forze dell'intendimento umano)*, ma
che ¢ anzi anche fede nella ragione: infatti, per quel che riguarda le «cose, che la Religion Cri-
stiana Cattolica propone da credersi», seppure intorno ad esse «la Ragione potrebbe pretendere
diritto, pure basta ascoltare I’Autorita».*

Ragione e fede, quindi, in un rimando filosofico che ha radici antiche, su cui Muratori pog-
gia le proprie convinzioni, di matrice agostiniana, ma che trova nuovi inaspettati alleati nella
speculazione di un autore non cattolico come Locke, rispetto al quale, come & noto,”” Muratori
nutre un grande rispetto e un altrettanto profondo timore per le conclusioni che, a partire dalle
sue ricerche sui principi della conoscenza umana, potevano e in verita erano gia state tratte in
ambito religioso. In verita I'impostazione lockiana, che affida al dominio della fede quanto ap-
pare above reason,® non si discosterebbe piu di tanto dalla convinzione del nostro, secondo il
quale, nel campo della fede, cio che vale per 'uomo ¢ il dogma cristiano, che non pué sfociare né
nella credulita superstiziosa priva di ogni raziocinio, né nel fanatismo dettato dall’eccesso di
confidenza negli strumenti della conoscenza, in particolare nelle convinzioni immaginarie tra-
smesse dalla fantasia - come & piui corretto affermare nel quadro filosofico delineato da Muratori,
completato attraverso la pubblicazione dell’altro importante saggio del 1745, proprio alla fanta-
sia dedicato. A differenza di quanti non ritengono pericolose «le dottrine superstiziose e le pra-

* Sull’opera di Huet, che forni I’occasione per la risposta muratoriana, rimando all’edizione
italiana: P.-D. HUET, Trattato filosofico sulla debolezza dello spirito umano, G. BENTIVEGNA (ed.), Univer-
sita di Catania, Centro di studi per la storia della filosofia in Sicilia, Catania 1999, e alla Introduzione

del curatore, alle pp. IX-XXXIII.

% MURATORI, Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nelle Arti, di Lamindo Pritanio, cit., p.
106. Negli stessi anni, come noto, Muratori lavorava al De ingeniorum moderatione in religionis nego-
tio, nel quale sosteneva che «la Chiesa & esente da ogni pericolo d’errore, [...] quando si tratta di
definire dogmi o fatti che a lei furono resi noti dalla divina rivelazione», anche se nelle questioni
e nelle materie che «Dio ha lasciato oscure e ambigue [...] fuori della giurisdizione della Chiesa [...]
agli ingegni & aperta un’immensa liberta» (traduzione italiana in Opere di Lodovico Antonio Muratori,

cit., pp. 301, 305 e 307).

7 A partire da A. VECCHI, La critica del Muratori a Locke, in «Divus Thomas», LIV, 1951, pp.

213-222, il tema del rapporto tra i due autori & stato piu volte trattato dalla critica muratoriana.

“® Sull’argomento & ancora utilissimo rimandare alla dettagliata ricostruzione di M. SiNa,
L’avvento della ragione. «Reason» e «above Reason» dal razionalismo teologico inglese al deismo, Vita e

Pensiero, Milano 1976.

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 299

tiche della superstizione stessa», egli crede invece che «ai danni della religione cospirano pari-
menti 'impudenza degli eretici e I'adulterina pieta dei superstiziosi».*’ E da questa convinzione
prendera forma la sua battaglia (che si aggiunge alla auspicata «guerra colla penna alla supersti-
zione»)*® contro la devozione popolare superstiziosa e ‘non regolata’, rappresentata in maniera
particolare dall’'uso, diffuso nel meridione d’Italia e specialmente in Sicilia, del cosiddetto ‘voto
sanguinario’.”!

Superare fanatismo e superstizione, come apparira sempre pit chiaro nel corso del XVIII
secolo, rappresenta in qualche modo I'obiettivo principale di quanti, tra i maggiori pensatori e
riformatori di quegli anni, riconoscono il ruolo trainante della religione nel processo di matura-
zione e di assunzione di consapevolezza da parte degli individui - anche del popolo, fino ad allora
in genere escluso dalle logiche di gestione della realta sociale, tutte votate all’indirizzo della pre-
dominante ragion di Stato. Costoro partecipano sempre piu attivamente alla organizzazione e al
mantenimento dell’ordine sociale, nel contesto di un nuovo, centrale interesse per la ‘pubblica
felicita’ alla quale, vedremo tra poco, anche Muratori dedica, proprio in chiusura della propria
esperienza culturale, una delle sue ultime fatiche editoriali.

Fuori dalla penisola italiana, un esempio eclatante di sviluppo della meditazione sul tema,
ben chiaro a Muratori, & quello di John Toland, che parte dal Saggio lockiano per approdare alla
negazione, in Christianity not mysterious,” di ogni forma di above reason, rappresentata dalla nega-
zione del celebre blictri, il concetto immaginario e dal significato ignoto che non ha diritto di
cittadinanza nella comprensione, tutta razionale e universalmente condivisa, della dottrina cri-
stiana;> e da tale convinzione sviluppa I'idea, a suo modo radicale e utopica ma convintamente

% MURATORI, De ingeniorum moderatione in religionis negotio, cit., p. 313.
% Ibidem.

51 Sul cio si veda BENTIVEGNA, Dal riformismo muratoriano alle filosofie del Risorgimento, cit.,

specialmente le pp. 21-136.

2], TOLAND, Christianity not Mysterious, or, A Treatise shewing, that there is nothing in the Gospel
Contrary to Reason, nor Above it, and that no Christian Doctrine can be properly call’d a Mystery, s. n.,

Londra 1696.

% «Ora, dal momento che mediante la Rivelazione gli uomini non sono dotati di nuove fa-
colta, ne consegue che Dio perderebbe il suo tempo a rivolgersi a loro, se cid che dice non si ac-
cordasse con le loro nozioni comuni. Potrebbe considerarsi a giusto titolo piu saggio dei propri
vicini colui che, avendo una certezza infallibile che un oggetto chiamato blictri esiste in natura, al
tempo stesso non sapesse che cosa sia questo blictri?» (J. TOLAND, Il cristianesimo senza misteri, in
ID., Opere, C. GIUNTINI (ed.), UTET, Torino 2011, pp. 166-167). Al blictri, come noto, Muratori fa rife-
rimento in pit luoghi della sua opera, per rappresentare pero il tema preferito dai filosofi metafi-
sici, che si dedicano appunto a questioni e argomenti che, non rientrando tra le prerogative della
ricerca filosofica, generano confusione, falsitd ed empie convinzioni in questi campi di studio (cfr.

MURATORI, La filosofia morale esposta e proposta ai giovani, cit., p. 440; ID., Delle forze dell’intendimento

ISSN 2385-216X



300 | CORRADO GIARRATANA

indirizzata verso la nascita di una nuova realta politica e sociale, dell’«<uomo privo di supersti-
zioni».* E una lettura inaccettabile e irricevibile per Muratori, che intende invece lavorare sulla
riforma interna del modo di vivere la fede cristiana, senza mettere in dubbio i dogmi affidati alla
rivelazione e alla Chiesa cattolica di essa custode e riacquistando invece a una pratica, anche e
soprattutto liturgica, moderata e ragionevole, tanto i latori quanto i destinatari del messaggio
evangelico. A tutti i livelli, infatti, 'azione culturale dell’'ultima fase di vita di Muratori viene
quindi cosi indirizzata: per la formazione dei giovani (ne La filosofia morale del 1735), per I'educa-
zione alla moderata devozione del popolo dei fedeli (nel De superstitione vitanda® del 1740 e in
Della regolata devozione dei Cristiani*® del 1747) e per I'organizzazione dall’alto delle due predette
azioni (Della pubblica felicita oggetto de’ buoni principi®’ del 1749); senza dimenticare, naturalmente,
la pubblicazione dei due gia menzionati importanti saggi filosofici del 1745, che potrebbero sem-
brare eterogenei rispetto a tale progetto ma che, come ormai appare evidente, sono invece orga-
nicamente omogenei ad esso.

Muratori impegna quindi i suoi ultimi anni di incessante lavoro di produzione e diffusione

umano, o sia il pirronismo confutato, cit., p. 258; Ip., Della pubblica felicita oggetto de’ buoni principi, M.
AL KALAK (ed.), Donzelli, Roma 2016, p. 28). Si veda anche G. CARABELLI, Blictri: una parola per Arlec-

chino, in A. SaNTucct (ed.), Eredita dell’illuminismo, il Mulino, Bologna 1979, pp. 231-257.

% Cfr. J. TOLAND, Adeisidaemon, in ID., Opere, cit., pp. 337-376. Sul deismo tolandiano e i temi
legati soprattutto al rapporto filosofia-religione si veda C. GIUNTINI, Introduzione, in TOLAND, Opere,
cit., pp. 9-73; sulla sua posizione all’interno della dottrina del repubblicanesimo inglese si rimanda
a E. NUzzo, La superiorita degli stati liberi. I repubblicani inglesi (1649-1722), Edizioni Scientifiche Ita-

liane, Napoli 1984, specialmente alle pp. 52-53 e 298-307.

> L.A. MURATORI, Antonii Lampridii De Superstitione vitanda, sive Censura Voti Sanguinarii, S.
Occhi, Milano (ma Venezia) 1740. Ritornava, con quest’opera, sul tema del voto sanguinario, ali-
mentando quindi lo scontro con i padri gesuiti che, in Sicilia, lo difendevano con veemenza. Negli
stessi anni, ribadiva perd 'ammirazione per ’altra faccia dell’azione evangelizzatrice dei gesuiti,
con la pubblicazione de Il Cristianesimo felice nelle Missioni de i Padri della Compagnia di Gesu nel

Paraguai, Pasquali, Venezia 1743.

6 L.A. MURATORI, Della regolata divozion de’ Cristiani. Trattato di Lamindo Pritanio, Albrizzi, Ve-

nezia 1747.

’L’edizione originale risulta pubblicata, senza indicazione dell’editore, in Lucca. Sulle vi-
cende della composizione e pubblicazione dell’opera di veda C. M0ozzARELLI, Muratori fra tradizione
e modernita politica, in MURATORI, Della pubblica felicita oggetto de’ buoni principi, cit., pp. 338-346 (il
saggio era gia stato pubblicato come introduzione a una precedente edizione, curata proprio da

Mozzarelli, dello stesso trattato muratoriano: Donzelli, Roma 1996, pp. VII-XXXIX).

ISSN 2385-216X



LoDOVICO ANTONIO MURATORI | 301

culturale nella ricerca di una via per affrontare e combattere gli «abusi di una devozione collet-
tiva che & mal regolata, anche per insufficienze dottrinali dei pastori».*® Dare a tutto il popolo
dei fedeli, attraverso la guida moderata e ragionevole di un corpo sacerdotale consapevole della
propria missione, la possibilita di vivere pienamente e con convinzione i precetti del cristiane-
simo, anche e soprattutto attraverso una liturgia della preghiera che diventi condivisione collet-
tiva e partecipata,” non preclude affatto (ma anzi agevola e rafforza) la possibilita di vivere con
pienezza la fede, che ¢ data agli uomini «con benignitax; e in ‘risposta’ alla quale «noi col sotto-
mettere umilmente il nostro intelletto e la nostra volonta alla rivelazione, anche in certi punti
che superano 'intendimento nostro, ma non son gia contrari alla retta ragione, acquistiamo gran
merito».*

Cosl, in quello che & considerato il suo «testamento spirituale»,® il gia citato Della pubblica
felicita oggetto de’ buoni principi, Muratori, nonostante un «sostanziale pessimismo sulle possibilita
di vedere compiuto quanto descritto nel trattato»,” propone al ‘buon principe’ una serie di azioni
da mettere in atto al fine di «proccurar la pubblica felicita»® ai suoi sudditi. E, pur riconoscendo
che «il cammino piti corto per ben regolare le nostre voglie, azioni o costumi, si € lo studio de’
libri della religione della moral filosofia»,* ritiene di potere allargare la platea di coloro che pos-
sono fare propri (e quindi attuare) tali insegnamenti, grazie all'impegno dei «ministri» della «re-
ligione di Cristo, [...] perché per loro mezzo il rozzo popolo partecipa non poco di tale studio. Le
prediche, torno a dirlo, sono la scuola anche de gl'ignoranti».® L’autorita del principe, in tale

8 P. STELLA, La «regolata devozione» di Muratori nella storia della religiosita cattolica, in L.A.
MURATORI, Della regolata devozione dei cristiani, Edizioni Paoline, Cinisello Balsamo 1990, p. 10. Il
saggio introduttivo di Stella ricostruisce anche il dibattito, sentito e contrastato, che si sviluppo

intorno all’opera al momento della pubblicazione (ivi, pp. 16-23).

* Sivedano le interessanti riflessioni in merito, lette all’interno della complessa evoluzione
della proposta muratoriana a partire dal tema della carita cristiana, di A. BURLINI CALAPAJ, Liturgia,
pratica pastorale e riforma della chiesa nella riflessione muratoriana, in RosA - AL KALAK, (eds.), Lodovico

Antonio Muratori. Religione e politica nel Settecento, cit., pp. 1-17.
% MURATORI, Della regolata devozione dei cristiani, cit., p. 75.

' F. MARRI, Presentazione, in MURATORI, Della pubblica felicita oggetto de’ buoni principi, cit., p.

IX.

2 Come & stato giustamente evidenziato da M. AL KALAK, Principe cristiano, popolo felice. Lo-
dovico Antonio Muratori e la definizione del potere. Introduzione, in MURATORI, Della pubblica felicita

oggetto de’ buoni principi, cit., p. LI.
8 MURATORI, Della pubblica felicita oggetto de’ buoni principi, cit., p. 14.
®Ivi, p. 48.

©1vi, p. 47.

ISSN 2385-216X



302 | CORRADO GIARRATANA

maniera, viene in qualche modo evocata anche nella gestione e nel controllo degli eccessi devo-
zionali dei ministri di culto, in un richiamo suggestivo e di impronta sicuramente innovativa da
parte di Muratori; il quale, cosi facendo, quasi rivendica I'indipendenza, I'autonomia e 'autorita
del principe rispetto al governo ecclesiastico, anche su questioni che potrebbero essere oggetto
di dibattito e di scontro.® Il tema, d’altro canto, era sentito e condiviso anche in altri ambienti
religiosi europei, pure molto lontani da quello del prevosto modenese. Basterebbe, a titolo
d’esempio, richiamare la lotta, portata avanti in quegli stessi identici anni dai moderate literati
scozzesi, per la reale applicazione in Scozia del Patronage Act (promulgato gia nel 1711 dal Parla-
mento britannico ma rimasto lettera morta), il quale affidava la nomina dei pastori delle parroc-
chie calviniste ai nobili signori e non alle scelte, democratiche ma in larga parte improntate al
fanatismo e alla superstizione, delle comunita dei fedeli.®’

La funzione centrale della religione, ma anche della filosofia, nel rapporto vitale tra la ra-
gione e la fede, veniva cosi ancora una volta ribadita da Muratori, nella convinzione, che lo aveva
accompagnato per tutta la vita, che la strada per costruire in terra una societa di uomini felici
fosse quella, da lui proposta e, per quanto possibile, intrapresa, di un vero e proprio cristianesimo
sociale e di una ben meditata filosofia civile. E questo fu Lodovico Antonio Muratori, che pos-
siamo continuare ancora oggi a definire grande esempio di virtuoso uomo di Chiesa e filosofo
‘civile’ del XVIII secolo; anche e soprattutto perché, a tutti gli effetti, egli fu ‘uomo’ che visse e
senti pienamente ‘suo’ il complesso e variegato mondo culturale, sociale, politico e religioso di
quel secolo.

corrado.giarratana@unict.it

(Universita degli Studi di Catania)

 Cfr. AL KALAK, Principe cristiano, popolo felice, cit., pp. LVII-LX.

¢ Sulla questione si veda R.B. SHER, Church and University in the Scottish Enlightenment: the

moderate literati of Edinburgh, Princeton University Press, Princeton 1985.

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 303-318 J

PIERRE GIRARD

« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE ».!
NATURE ET HISTOIRE DANS LES LETTERE
ACCADEMICHE D’ANTONIO GENOVESI

«DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE».
NATURE AND HISTORY IN ANTONIO GENOVESI’S LETTERE ACCADEMICHE

The aim of this article is to show the particular place of the Lettere accademiche within
the corpus of Antonio Genovesi. Far from being a simple pamphlet, these letters offer, on the
contrary, the conditions of possibility of a science of man based on the history and the hu-
man making, and that without having recourse to a hypothetical golden age. This position-
ing, resolutely in favour of civilization, gives Genovesi an original place in the history of
ideas, notably in relation to Rousseau, Hobbes, but also Diderot

Antonio Genovesi a souvent été vu comme une figure centrale de la Respublica literaria et
un des représentants majeurs des Lumieres méridionales italiennes.” Sa célébrité, due en grande
partie a la mise en place en 1754 d’une des premieres chaires universitaires en Europe consacrée
exclusivement a I’économie politique,’ a méme pu occulter paradoxalement une pensée com-
plexe, a la lisiére entre un dispositif théorique extrémement construit et une attention pratique

! Lettere accademiche su la questione se sieno piu felici gl’ignoranti che gli scienzati (1764), G. GA-

spARI (éd.), Sugarco, Milano 1993, p. 66.

2Pour une présentation générale, voir A. LAMBERTI, Antonio Genovesi face a ’époque des Lu-
miéres, « Archives de philosophie », L’invention de la modernité a Naples, P. GIraRD (dir.), LXXX, 2017,

3, pp. 463-475.

3 Sur I'instauration de cette chaire, voir notamment P. AUDEGEAN, Lecons de choses. L’invention
du savoir économique par ses premiers professeurs : Antonio Genovesi et Cesare Beccaria, « Astérion », V,

2007 [https://journals.openedition.org/asterion/824].

|@®@@\ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://journals.openedition.org/asterion/824

304 | PIERRE GIRARD

et concreéte a la situation du royaume de Naples et a ses possibilités de réforme.* La force de la
figure de Genovesi est également d’étre 3 méme d’articuler plusieurs traditions,’ de les faire se
mélanger au sein d’'une pensée entierement consacrée a I’action pratique. Loin de la 1égende for-
gée au XIX® siecle d’'un Vico qui aurait « vivuto solitario nel suo gabinetto »,° pour reprendre la
célébre formule de Francesco De Sanctis, Genovesi s’insére au contraire de maniére extrémement
dynamique dans la République des lettres comme 'héritier de la tradition du « ceto civile »” na-
politain de la seconde moitié du Seicento, celle qui s’est construire autour de la promotion de la
Libertas philosophandi et de la tradition « investigante », avec des figures comme Tommaso Cor-
nelio, Leonardo Di Capua, Francesco D’Andrea, Giuseppe Valletta, et leurs continuateurs au début
du Settecento, en premier lieu Vico, mais aussi Costantino Grimadi, Pietro Giannone. Héritier de
cette tradition, Genovesi sera aussi en contact avec les principaux intellectuels de son époque,
Ludovico Antonio Muratori,® Antonio Conti,’ les fréres Verri, mais aussi en lien avec les lumiéres
européennes, notamment francaises (Diderot, Rousseau), et anglaises.

Cette position centrale dans les Lumieres italiennes, qui donnera a Genovesi une postérité

4Sur ce point, voir M. AGRIMI, Antonio Genovesi e l'illuminismo riformatore nel Mezzogiorno,
« Belfagor », XXII, 1967, pp. 373-410 ; F. VENTURI, La Napoli di Antonio Genovesi, dans Ip., Settecento
riformatore, Einaudi, Torino 1998 [1969], pp. 523-644. Voir également V. FERRONE, Scienza, natura,
religione : mondo newtoniano e cultura italiana nel primo Settecento, Jovene, Napoli 1982. Plus récem-
ment voir G. GALASSO, La filosofia in soccorso de’ governi. La cultura napoletana del Settecento, Guida,
Napoli 1989, pp. 369-451 ; M. Riccio, La filosofia civile nella tradizione illuministica meridionale : Geno-
vesi, Filangieri, Pagano, dans Momenti della filosofia civile italiana, M. MARTIRANO-G. CACCIATORE (éd.),

La Citta del Sole, Napoli 2008, pp. 79-107.

SSur cette propension de Genovesi a savoir méler plusieurs traditions, voir S. D1 Liso, Li-
bertd e natura dell’'uomo in Antonio Genovesi, « Rivista di storia della filosofia », LXVIII, 2012, 2,

pp. 293-294.

6 F. DE SANCTIS, Storia della letteratura italiana, « La nuova scienza », Newton, Roma 1991

[1870], p. 508.

"Sur ce point, voir S. MASTELLONE, Pensiero politico e vita culturale a Napoli nella seconda metd
del Seicento, G. D’Anna, Messina-Firenze 1965 ; ID., Francesco D’Andrea politico e giurista (1648-1698).

L’ascesa del ceto civile, Olschki, Firenze 1969.

8 Voir notamment A. LAMBERTI, Sapere critico e filosofia civile nel Settecento italiano, Edizioni

di Storia e Letteratura, Roma 2020, passim.

®Sur le rapport Genovesi-Conti, voir N. Badaloni, Antonio Conti. Un abate libero pensatore tra

Newton e Voltaire, Milano, Feltrinelli, 1968.

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 305

manifeste tant son influence est grande chez Francesco Longano, Giuseppe Maria Galanti,' Gae-
tano Filangieri et Mario Pagano' a pu quelque peu faire oublier les mécanismes de sa pensée
derriére un « éclectisme »' souvent présenté comme principe d’identité de I’ensemble de son
corpus. S’il est a I’évidence possible de relier cet éclectisme au célébre article de I’Encyclopédie,”
il serait en revanche plus discutable de le réduire a une simple appréciation générale qui serait
plutdt le signe de la difficulté a saisir réellement 'unité de sa pensée. Plutdt que de voir dans cet
éclectisme une simple appréciation générale, peut-étre faut-il voir en lui une vraie méthode phi-
losophique qui insérerait du coup clairement Genovesi dans le sillage de la tradition « investi-
gante », dont on trouve un écho évident dans ses plus grands textes, en premier lieu son Discorso
sopra il vero fine delle lettere e delle scienze (1753). De ce point de vue, cet éclectisme est proche a
notre sens de la « filosofia elettiva » dont F. D’Andrea faisait la promotion dans ses textes consa-
crés a 'atomisme a la fin du XVII® siécle :"*

Questa filosofia e nimica delle dispute, poiché attendendo alla verita delle cose, sdegna come inutili
le contenzioni delle parole. E perché delle cose noi non potemo haverne altra cognizione, che per mezzo
de’ sensi, percio tutta e dedita alle sperienze et al discorso sensato, che fondasi sopra le medesime. Quindi
non giurando nelle parole di alcuno, da molti & chiamata filosofia libera, perché non sta ligata a’ principii
delle scuole ; da altri filosofia elettiva, perché eligge da tutte le sette quello che ciascheduna ha di buono ;
da altri filosofia moderna, per la novita delle sperienze, non conosciute da gli antichi ; ma meglio di tutti
e chiamata piti comunemente filosofia sensata, perché, colla scorta de’ sensi, non ammette per vero nelle

1011 est notamment ’auteur de 1’Elogio storico del signor abate Antonio Genovesi, pubblico pro-

fessore di civil economia nell’universita di Napoli, 1772.

1 sur la « scuola » di Genovesi et ses « due correnti », voir F. VENTURI, Introduzione, in Illu-
ministi italiani. Riformatori napoletani, vol. 11, t. 1, Ricciardi, Milano-Napoli, 1997 [1962], p. XIV et
sq. Plus récemment, voir la belle étude de C. PASSETTI, Verso la rivoluzione. Scienza e politica nel Regno

di Napoli (1784-1794), Vivarium, Napoli 2007.

2 sur ce point trés discuté par la critique, voir I'ouvrage pionnier de P. ZAMBELLI, La forma-
zione filosofica di Antonio Genovesi, Morano, Napoli 1972 ; E. GARIN, Antonio Genovesi metafisico e sto-
rico, dans ID., Dal Rinascimento all’Illuminismo, Le Lettere, Firenze 1993 [1970], pp. 253 et sq.; A.

LAMBERTI, Sapere critico e filosofia civile nel Settecento italiano, op. cit., pp. 73 et sq.

B Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, t. 2, A. Pons (éd.),

Flammarion, Paris 1986, pp. 7-15.

On trouve par exemple exactement la méme tonalité dans ’autobiographie de Giannone :
« Che in filosofia niuno dee astringersi a militare sotto un particolar duce, ma ’'unica sua scorta e
guida, in investigando I’opre stupende di natura, dover essere la sola ragione e ’esperienza » (Vita,

dans Opere di Pietro Giannone, S. BERTELLI-G. RICUPERATI (éd.), Ricciardi, Milano-Napoli 1971, p. 50).

ISSN 2385-216X



306 | PIERRE GIRARD

cose sensibili se non quello che per essi sensi ne vien dimostrato.”

On trouve déja dans ce texte de D’Andrea, ce qui sera au coeur de la pensée de Genovesi, a
savoir la méfiance envers une philosophie verbale, qui telles les dérives du « scolastichesmo »,'
nous fait oublier les « cose » pour nous contenter de leur représentations verbales."” Cette « filo-
sofia elettiva » est aussi celle de Genovesi et va au-dela, on le voit bien, d’une simple question de
dénomination. Elle est une vraie méthode heuristique et un impératif moral pour le « savio » qui
doit nécessairement ceuvrer au sein de la communauté des hommes avec comme horizon la
« pubblica felicita ». De ce point de vue, Rosario Villari a parfaitement raison en rappelant que si
« svolta » il y a dans I'iter de Genovesi, cette derniére ne saurait se réduire a un simple événement
biographique, qui se limiterait au « passaggio da un tipo di speculazione astratta e metafisica » a
« una piu concreta riflessione sui problemi economici »,'® mais serait plus radicalement la mise
au jour d’un nouvel horizon problématique lié aux temps de Genovesi qui 'aménerait a neutra-
liser des polémiques inutiles d’arriére-garde pour se consacrer aux problémes urgent de son
temps et a la construction du futur.” Bien évidemment, nous ne pouvons en quelques lignes re-
venir sur le mécanisme de ce passage et sur ses conséquences, mais nous voudrions I'illustrer en
revenant sur un texte de Genovesi souvent moins cité que les autres, mais qui nous semble tout
a fait représentatif de cet éclectisme ayant cette double valeur méthodologique et morale, a sa-
voir les Lettere accademiche (1764).

Ces Lettere accademiche su la questione se sieno piu felici gl'ignoranti che gli scienziati, dont il
existe deux éditions, la premiére parue en 1764 et la seconde en 1769, occupent en effet a notre

1 Dans Lezioni, dans A. BORRELLI, D’Andrea atomista. L’ « Apologia » e altri inediti nella polemica

filosofica della Napoli di fine Seicento, Liguori, Napoli 1995, p. 148.

6 « Lo scolastichesmo aveva guastato tutti i miei studi » (Vita di Antonio Genovese, dans A.

GENOVESI, Scritti, F. VENTURI (éd.), Einaudi, Torino 1977, p. 7).

' Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze, dans GENOVESI, Scritti, op. cit., pp. 46 et
5q.

18 R. VILLARI, Antonio Genovesi e la ricerca delle forze motrici dello sviluppo sociale, « Studi storici

», 1, 1970, p. 29.

19 A. Genovesi semble ici 4 nouveau trés proche de la tradition « investigante », de cette
philosophie « nimica delle dispute » inutiles et dont la dynamique consiste a éviter le champ de la
confrontation théologico-politique sur lequel les veteres tentent de 1’attirer. Sur cette idée, voir
notre ouvrage : P. GIRARD, « Comme des lumiéres jamais vues ». Matérialisme et radicalité politique dans

les premiéres Lumiéres a Naples (1647-1744), Champion, Paris 2016, passim.

21] existe deux éditions de ce texte, en 1764 et 1769. La seconde édition présente de nom-
breuses modifications. Sur ce point, voir la note de présentation de F. VENTURI, dans GENOVESI,

Scritti, op. cit., pp. 208-209.

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 307

sens une place a part et du méme coup significative dans le corpus de Genovesi. Si I'on peut en
effet facilement discerner, par leurs objectifs, leur destination, leur niveau rhétorique, les pre-
miers textes écrits en latin, les textes a valeur didactique, des manifestes de la libertas philoso-
phandi comme le Discorso, plus difficile est la mise au jour du statut des Lettere accademiche, bien
peu « académiques » en apparence et plus proches de la forme pamphlétaire. Ces lettres se pré-
sentent sous la forme d’un dialogue entre un « abate », derriére lequel il est facile de reconnaitre
Genovesi lui-méme et un « canonico », Giuseppe Torallo, dont Genovesi invente les répliques. Si
la forme dialoguée n’est en rien nouvelle (pensons a Galilée, a Diderot, etc.), elle rapproche néan-
moins les efforts de Genovesi d’autres textes contemporains, notamment les nombreuses explo-
rations littéraires au sein du Caffe, dont les buts didactiques sont analogues avec 'objectif de
Genovesi.”' Il y a donc dans ce texte une véritable mise en scéne de I’exposition de la pensée qui
se sert des qualités de la langue italienne pour « insegnare dilettando ».”” Il faut du reste noter
que cette mise en scéne se construit sur un paradoxe visant a troubler le lecteur. Genovesi in-
dique en effet d’un c6té les conditions dramatiques de 1’écriture de ce dialogue, contemporaines
de la terrible famine de 1764,” qui constitue un défi méme pour I'’ensemble des politiques réfor-
mistes en cours dans le Royaume de Naples et auxquelles adhére Genovesi. Cette « atroce pesti-
lenzia che ne diede 'occasione »* et qui, selon certains interprétes, marque une « radicalisa-
tion » de la pensée de Genovesi,” semble contraster avec la « brigata di persone », évident écho
de la « lieta brigata » de Boccaccio, qui se lance dans cette dispute pour « trapassare sollazzevol-
mente le ore noiose » et « per rivolger 'animo dalle presenti nostre miserie ».** Ce contraste
entre une réflexion théorique qui semble déliée de la réalité et des conditions d’écriture en lien
avec un événement précis est aussi une marque de la méthode de Genovesi qui indique en creux
que la pensée n’est jamais autant féconde que lorsqu’elle s’ancre dans le hic et nunc et les diffi-
cultés du temps présent. La fécondité du texte, sa mise en scene littéraire, ne doivent donc pas
étre vues comme un artifice nous éloignant de la terrible situation de 1764, mais comme I'occa-
sion de la penser et d’y remédier.

La critique a du reste souligné a juste titre la force théorique de ce texte” qui ne doit en

2L Sur ce point, nous nous permettons de renvoyer a notre article I cardini della societa

civile nell’Illuminismo milanese, dans Momenti della filosofia civile italiana, op. cit., pp. 74 et sq.
22 Lettere accademiche, op. cit., p. 182.

Z Sur cet événement, voir S. DE RENzI, Napoli nell’anno 1764 ossia documenti della carestia e
della epidemia che desolarono Napoli nel 1764, G. Nobile, Napoli 1868. Sur I'importance de cet événe-

ment, voir aussi G. RACIOPPI, Antonio Genovesi, Morano, Napoli 1871, pp. 163 et sq.
2% Lettere accademiche, op. cit., p. 183.
% Voir VENTURI, La Napoli di Antonio Genovesi, op. cit., p. 611.
% Lettere accademiche, op. cit., p. 31.

2 Voir VENTURI, La Napoli di Antonio Genovesi, art. cit., p. 603 ; VILLARI, Antonio Genovesi e la

ricerca delle forze motrici dello sviluppo sociale, art. cit., p. 49.

ISSN 2385-216X



308 | PIERRE GIRARD

aucun cas étre considéré comme un simple exercice littéraire marginal au sein du corpus de Ge-
novesi, mais qui, tout au contraire, I'insére clairement au sein du débat européen sur les statuts
respectifs du monde « sauvage » et des nations civilisées. La particularité de la méthode de Ge-
novesi est de savoir faire naitre cette discussion et de la construire non pas de maniére abstraite,
mais, au contraire, en se plongeant dans les questions concrétes liées au réformisme napolitain.
On est a 'opposé de la méthode de Rousseau fondée sur une mise a I’écart des faits. Il est bien stir
impossible ici de reconstruire ce débat qui marque de maniére complexe et durable ’ensemble
des Lumiéres européennes.” L’originalité de Genovesi est, a notre sens, d’y entrer de maniére
double. Il s’oppose d’une part de maniere évidente dans les Lettere accademiche a une tradition
qui remonte a ’humanisme et qui tente de discerner dans I’état sauvage un état de pureté supé-
rieur a celui de la civilisation synonyme de corruption. Ce mouvement qui apparait notamment
avec la découverte du nouveau Monde et 'ouverture de nouvelles routes vers I’Asie” fait se con-
fronter la « civilisation » aux « sauvages » avec la volonté progressive de comprendre ces der-
niers. Si cela est manifeste dés Montaigne, le mouvement marque plus profondément les Lu-
mieres européennes. « L’autre », le « sauvage » est a la fois celui qui manifeste « innocence et
bonheur »,” celui qui ne serait pas corrompu, mais aussi celui qui, en creux, révele I'état de dé-
gradation des sociétés dites civilisées. Pour Genovesi, cette soi-disant pureté des sauvages est
illusoire, position qui lui donne du reste une place particuliérement originale dans 'histoire des
idées. Cela apparait de maniére répétée dans I'’ensemble du corpus, notamment dans ce texte des
Lettere accademiche a la tonalité vichienne dans lequel Genovesi décrit de maniére extrémement
imagée la vie sordide des « selvaggi » :

I Cafri e gli Uttentotti sono di certi selvaggi della punta meridionale dell’Africa. Cacciatori, pastori,
vagabondi. Lettere, leggi, polizia, arti, culto religioso, sono per essi termini ignoti. [...] Le loro case son di
certe malvage capanne, dove sguazzano le piogge, il vento, gl'insetti, il disagio. La miseria, la noia, la
penitenza, non hanno pit superbe magioni. [...] Quanto poi & gentile il rito delle nozze ! Colui che vi fa da
piovano, scava con degli unghioni de’ lunghi solchi in su quel sevo, e loro manda da su in giu di certe
zaffate di urina da riparlarne poi. E bisogna che sia ben provisto di quest’acqua lustrale. [...] Quando le
mogli vogliono fare delle gran finezze a’ loro mariti, lor presentano un pugno di pulci, ch’essi ingozzano

2 Sur ce point, la critique est extrémement développée. Voir, entre autres, M. DUCHET, An-
thropologie et histoire au siécle des Lumiéres, Frangois Maspero, Paris 1971 ; S. LANDUCCI, I filosofi e i
selvaggi, Einaudi, Torino 2014. Sur la déclinaison italienne de ce débat, voir de V. FERRONE, Il pro-
blema dei selvaggi nell’Illuminismo italiano, dans Ip., Una scienza per 'uomo. Illuminismo e Rivoluzione
scientifica nell’Europa del Settecento, UTET, Torino 2007, pp. 173-192. Voir aussi de S. GAMBINO LONGO,
Sine moribus errantes. Les discours sur les temps premiers a la Renaissance italienne, Droz, Genéve

2016.

2 Voir notamment R.P. Luis DE FROIS, Européens et Japonais. Traité sur les contradictions et

différences de meeurs (1585), Chandeigne, Paris 2009.

% Sur ce point, voir notamment le Supplément au voyage de Bougainville de Diderot.

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 309

non altrimenti che noi i nostri confetti, gli anisi, i diavoloni, i pistacchi. Dilicatezza ! Felicita degl’igno-
ranti ! Oh bella eta dell’oro !*!

Pour Genovesi, en aucun cas ces nations sauvages ne sauraient étre un modele a imiter pour
nos civilisations corrompues. Le retour 4 un Age d’or perdu, le concept méme d’excés de civili-
sation, tel qu'il peut le voir chez Rousseau et en particulier dans les deux discours de 1750 et de
1755 sont explicitement ciblés par Genovesi,* notamment dans un passage célébre d’'une lettre
adressée a Orsola Garappa en 1768 ou il revient sur I'objectif méme de ses Lettere accademiche :

Non niego di aver preso di mira alcuni paradossi del Rousseau : ma il principal fine fu di combattere
molti Rousseau che son qui tra noi, ancorché ignoranti d’ogni letteratura. Ella sembra che convenga col
Rousseau che i popoli selvaggi sieno per due capi piu liberi, religione e governo. Mi permettera Vostra
Signoria Ilustrissima, che io, venerantissimo del suo raro spirito e della non ordinaria penetrazione della
sua mente, dissentisca rispettosamente da cotesta persuasione ? Ho lette moltissime relazioni di popoli
barbari e salvatici d’ambedue gli emisferi. Ardisco dire che la curiosita di conoscere la nostra natura, in
niuna parte delle mie letture e meditazioni mi ha spinto con maggior veemenza, quanto nello studio della
vita de’ selvaggi. In tutti ho trovato una religione da schiavi, stupefacienza crudelissima e un governo
arbitrario, fiero, tirannico.»

Le propos de Genovesi est clair. C’est moins la pensée de Rousseau qui est combattue que
les conséquences que cette méme pensée peut avoir sur notre fagon de comprendre 1’adhésion
nécessaire au mouvement de civilisation. De ce point de vue, Genovesi, confiant dans la civilisa-
tion, ne considere pas que le développement de 'humanité engendre de maniére tragique les
éléments qui la corrompent en méme temps qu’ils lui permettent de progresser. Contre cette
vision, il considere que c’est moins la civilisation qui est en cause, que sa dégradation qui lui fait
perdre sa force initiale. Il y a 1a a notre sens un modele sous-jacent, peut-étre plus puissant que
'opposition a Rousseau, a savoir la notion vichienne de « Barbarie della riflessione ».** Dans sa
derniére version de sa Scienza nuova en 1744, Vico montre en effet que lorsque que le « corso che
fanno le nazioni » oublie de se fonder sur le « senso comune », la raison au lieu de se nourrir de
ce qui I’a rendue possible a ses divers stades de développement, se replie sur ses pures instances
logiques et devient « barbare ». Cette « barbarie della riflessione », que Vico a soin de ne pas
confondre avec la « ragione tutta spiegata », laquelle s’est précisément développée sur la dyna-
mique collective de « 'umanita », caractérise une civilisation qui perd la raison de son dévelop-
pement. L’humanité se réduit alors a une simple « folla de’ corpi » et vit « come bestie immani in

8! Lettere accademiche, op. cit., pp. 61-62.
%2 1bid., p. 44.

3 Lettere familari dell’abate Antonio Genovesi, tomo secondo, in Venezia, MDCCLXXXVIII, pp.
72-73. Sur ce passage, voir le commentaire de G. GASPARI, dans Lettere accademiche, op. cit., pp. 23-

24.

34 Scienza nuova (1744), § 1106.

ISSN 2385-216X



310 | PIERRE GIRARD

una somma solitudine d’animi ».** Ce n’est donc pas le mouvement de civilisation qui est en jeu
chez Vico, qui de ce point de vue se sépare lui aussi de ce que proposera plus tard Rousseau, mais
un mouvement qui a perdu sa dynamique interne, et qui ne produit plus qu’'une fausse civilisa-
tion. Ce n’est donc pas tant un exces de civilisation qui produit cette barbarie finale, qu'une civi-
lisation non partagée, inégale et abstraite. Cette position est explicitement présente chez Ge-
novesi qui se sert du dispositif théorique de Vico pour construire sa propre pensée. Ainsi, il
montre dans son Discorso que :

La prima e la piu antica filosofia delle nazioni non fu che etica, economica, politica. I primi filosofi
furono in un tempo istesso i legislatori, i padri, i catechisti, i sacerdoti delle nazioni. La loro filosofia era
tutta cose, e la vita era vita di cittadini persuasi che come partecipavano a’ comodi della societa, cosi
dovevano aver parte alle cure ed alle fatiche, o per lo ben pubblico, o per lo ben domestico.*

Le ton vichien de ce passage (les « sacerdoti delle nazioni » sont trés proches des « poeti
teologici » de Vico) indique la régle d’un bon développement de la civilisation, a savoir une phi-
losophie « tutta cose », collective, qui sait maintenir le rapport avec la réalité concréte des
hommes. Ce n’est que parce que ce réquisit n’a pas pu étre maintenu que cette dynamique civi-
lisationnelle finit par s’enrayer, que les « D. Chisciotti della repubblica delle lettere, combattenti
cogli indestruttibili giganti delle chimere, per la gloria vanissima di sottilissimo ingegno, loro
Dulcinea del Toboso, salirono in alta stima, ed usurparono il premio dovuto al vero sapere ».*’ Le
mal ne vient pas de la civilisation elle-méme, et encore moins de son excés, mais au contraire de
son défaut, du risque de n’étre qu'une simple fiction. Ce défaut qui avait pour conséquence qu’on
avait de plus en plus tendance a « studiar meno I'originale che ci & dinanzi agli occhi, e piu le
copie »,*® a permis de se faire se multiplier ces « Penelopi della filosofia », dont les productions
sont « come peste del vero sapere e della virtu ».** Cette critique d’un savoir artificiel, qui se re-
pait des verba au détriment des « cose » apparait dans la critique féroce et réitérée du « letterato,
o un filosofante alla moda, i quali spesso si trovan essere de’ piti stolti abitanti del nostro pianeta,
e percio meschini e infelici ».*

On voit alors dans quelle mesure les Lettere accademiche dépassent le cadre d’un simple texte
polémique a I’encontre de la diffusion du rousseauisme en Italie, notamment dans le sillage de la
publication des deux discours, et s’appuient plus précisément sur un dispositif complexe qui per-
met de discerner les conditions de possibilité d’'une véritable anthropologie qui se développe

% Ibid.

% Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze, op. cit., p. 47.
7 Ibid.

B Ibid., p. 46.

¥ Ibid., p. 48.

40 Lettere accademiche, op. cit., p. 42

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 311

entre nature et histoire. Ce dispositif apparait en creux des dialogues des Lettere accademiche,
mais n’en reste pas moins solidement établi autour de plusieurs positions clés. Le premier point,
que 'on retrouve du reste dans d’autres textes de Genovesi, se fonde sur la reconnaissance de la
primauté de la « ragione ». Genovesi considere dans son Discorso que si la « macchina umana »
est ce qui « pitt dimostra la sapienza e I’arte con cui egli [Il Creatore] ha fatto il mondo », cette
« macchina » ne serait rien sans le gouvernement de la raison (« Ma qual sarebbe la di lei sorte
se la ragione non la governasse ») définie comme « Arte universale ».*' La raison apparait ici pour
Genovesi autant comme une méthode (« Arte »), comme un principe dynamique que comme une
faculté statique. En d’autres termes, cette « macchina umana » est une pure possibilité sans un
gouvernement rationnel qui serait 3 méme d’en produire toutes les potentialités. De ce point de
vue, 'appréciation de Genovesi est constante et I’éloigne autant de Rousseau que de Montesquieu
et de Diderot. Aucune nostalgie d’'un Age d’or initial, aucun enthousiasme pour la vie pure des
contrées lointaines et une grande méfiance vis-a-vis des déterminismes locaux, notamment cli-
matiques. L’homme est au départ une simple potentialité, sans aucune qualité réelle : « L'uomo,
canonico mio, nasce nudo d’animo e di corpo ; e percio ha de’ bisogni e dell’ignoranza del come
soccorrergli ».*” Cette nudité est intéressante car elle est immédiatement nuancée par deux élé-
ments : les « bisogni » qui seront la clé du développement de cet homme et 'ignorance de savoir
comment les contenter. Cela signifie que résoudre I'ignorance permet de satisfaire les besoins de
I’lhomme et donc de le faire sortir de cette nudité initiale, qui est pure potentialité de ce que peut
I’humanité.*” Genovesi limite donc au maximum le substrat de départ pour concentrer I’essentiel
dans ce qui est amené a se développer sur ce substrat. Il n’y a donc rien a regretter a cette nudité
initiale, qui n’est ni bonne, ni mauvaise, mais indéterminée et pure latence. C’est du reste pour
cela que Genovesi s’oppose a la théorie des climats de Montesquieu* qui donne trop d’impor-
tance a un déterminisme naturel. Pour Genovesi, au contraire, tout se joue dans I'histoire, la
nature de ’homme étant précisément celle qu’il construit dans son histoire en vainquant I'igno-
rance par sa maitrise progressive des arts.

Ce positionnement a une double conséquence. La premieére est le refus trés clair d’'une na-
ture parfaite des le départ. Une fois de plus la « macchina umana » ne serait rien sans la raison
qui lui donne toutes ses potentialités. L’histoire n’est jamais vue comme la dégradation ou la

4 Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze, op. cit., pp. 44-45.
42 Lettere accademiche, op. cit., pp. 121-122.

“De ce point de vue, Genovesi nous parait plus proche ici de Buffon et de sa conception de

« I’homo duplex ».

% Sur ce positionnement face & Montesquieu, voir C. PASSETTI, « Saper leggere e scrivere, ed
un poco d’abbaco » : il modello sociale di Antonio Genovesi, dans Modelli d’oltre confine. Prospettive eco-
nomiche e sociali negli antichi stati italiani, A. ALIMENTO (éd.), Edizioni di Storia e Letteratura, Roma
2009, p. 143 (note 42). Voir également A. LAMBERTI, Sapere critico e filosofia civile nel Settecento ita-

liano, op. cit., p. 113.

ISSN 2385-216X



312 | PIERRE GIRARD

corruption de cet Age d’or initial, cette éternité qui caractérise au contraire 'animalité. A la dif-
férence de « I'ignorante » qui vit enfermé dans ’éternité de I'instant présent et est incapable de
prévoir et d’anticiper (« dove che un ignorante non sa antivedere : & oppresso dal caso, spro-
vvisto di ogni arte da sfuggire e da lenire le disgrazie »), le « savio previene la fame e la sete con
delle arti e delle provviste : calcola il futuro e prende le sue misure. [...] vorra toccare, vorra
sperimentare, misurare, pesare, computare, prender del tempo ».* Le « savio » souffre moins,
car en intégrant le temps et en le maitrisant il sort de I'instant du « caso ». La raison se déploie
donc diachroniquement comme maitrise du temps alors que I'ignorance est incapable de prévoir.
D’ou la critique récurrente chez Genovesi d’un état initial qui serait parfait. Si c’était le cas, toute
action serait inutile et serait 'occasion de corruption. C’est du reste ce qu’il met dans la bouche
du « canonico », qui considére qu’il faut limiter les passions humaines et se régler sur la nature :

Or queste forme, queste immagini, e gl'infiniti lor intrecciamenti, sono incomparabilmente pit nu-
merose nel dotto che nello sciocco. Sono in quello piu forti che in questo. Dunque é forza che le sue pas-
sioni sieno di maggior numero, e pill veementi. Un dotto & pensoso, torbido, inquieto, afflitto ; mentre
uno sciocco, o dorme, o scherza, o si ride con innocenza del mondo e della fortuna.*

Cela suppose, toujours selon le « canonico », qu’il faut limiter les arts et que de ce point de
vue les « selvaggi », qui en ont peu, sont bien plus heureux que nous (« Potrei mostrarvi che
nuocono pitt a noi le troppe [arti] che a quelli le poche »).*” L’ensemble de ces arguments, réitérés
a maintes reprises dans le texte, ont tous comme fonction de montrer que toute forme d’évolu-
tion ou de progres est illusion et correspond en réalité a une corruption par rapport a ce qui est
parfait dés le départ et auquel il faut tenter de revenir (« 'uomo [...] & una cosaccia, che tanto &
peggiore, quant’é pili armata »).*”® La conception de Genovesi est exactement a I'inverse. Ce point
de départ est selon lui tres faible, indéfini et seul le « gouvernement » de la raison entendue

4 Lettere accademiche, op. cit., p. 39.

% Ibid., p. 47. On remarque ici que Genovesi se sépare de Vico qui considére, au contraire,
que c’est I’ignorance des « auttori delle nazioni » qui est la cause de leurs passions extrémes et de

leur activité poétique.

47 Ibid., p. 69. La suite du texte poursuit ’argumentation en montrant que les « selvaggi »
profitent grandement de la simplicité avec laquelle ils s’habillent, laquelle contraste avec le soin
absurde et la complexité de nos meeurs. Etonnamment, ’argument du « canonico » est analogue 2
un texte de P. Verri dans Il Caffé ou 'apprétement des invités, a la fois complexe et fortement
incommode a une « festa da ballo », contraste avec la simplicité de 1’allure de Demetrio (« Il Caffé »
(1764-1766), G. FRANCIONI-S. RoMmAGNoOLI (éd.), Bollati Boringhieri, Torino 1993 (seconda edizione ri-

veduta, 1998), pp. 92-96.

8 Lettere accademiche, op. cit., p. 121.

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 313

comme « arte » est susceptible d’en faire surgir ’ensemble des possibilités : « il piti grande osta-
colo alla perfezione delle cose umane ¢ il credere che sieno perfettissime ».* C’est sur la base de
cette affirmation que I'on trouve souvent dans les Lettere accademiche une critique poussée des
populations sauvages. Genovesi cite de nombreuses sources et en tire les conclusions exactement
inverses, souvent avec une forte ironie.*

1l faut par ailleurs remarquer que Genovesi est cohérent jusqu’au bout dans sa volonté de
réduire au maximum toute forme de déterminisme naturel. Au départ '’homme est nu, sans dé-
termination décisive par son lieu de naissance, sans « Age d’or », mais sans férocité non plus. De
ce point de vue, I'état de nature de Hobbes est critiqué au méme titre que celui de Rousseau.
L’ensemble de la démonstration développée par « I’abate » destinée a montrer qu’il est absurde
de démontrer que ’homme est « per natura feroce e crudele »** est analogue a la critique d’'un
« Age d’or » auquel il faudrait revenir :

Noi non siamo nati fiere, canonico mio, ma ci siam ben fatti tali, e ci facciamo ogni di. Siam per
natura nudi, bisognosi, necessitosi, ighoranti, stolti... & vero. E percio abbiam bisogno di essere ammaes-
trati, disciplinati, soccorsi, levati di necessita. Questo fanno le arti, le scienze.*

La nuance apportée par ce passage est en revanche essentielle. Si nous ne sommes pas « fé-
roces » (ni bons du reste) par nature, c’est que nous le devenons. Apparait ici un point essentiel
de la pensée de Genovesi, qui trouve a nouveau sa source chez Vico, a savoir la confusion entre
la nature de ’homme et son histoire.” La nature de '’homme est d’étre « homo faber ».** Nous
sommes ce que nous faisons et notre bonheur n’est rien d’autre que notre capacité a nous inscrire
rationnellement dans notre histoire® et a savoir anticiper et travailler et donc a agir au sein de
la communauté des hommes >

V’inquietano quei tanti moti, quelle perpetue faccende, quel darsi tante brighe, quel perpetuo

4 Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze, op. cit., p. 67.
% Lettere accademiche, op. cit., pp. 61 et sq, p. 106.

1 1bid., p. 122.

52 Ibid., p. 138.

58 Scienza nuova (1744), § 147 (« Natura di cose altro non & che nascimento di esse in certi

tempi e con certe guise, le quali sempre che sono tali e non altre nascon le cose »).

4 . . . k] . . \
% « Questi gnocchi adunque non par che sappiano che la sorgente d’ogni pregio e valore &
I'uomo, e I'uomo che fatica, che mangia, che bee, che veste, che abita, che consuma, in brieve »

(Lettere accademiche, op. cit., p. 136).
% Sur cette idée, voir GARIN, Antonio Genovesi metafisico e storico, art. cit., p. 250.

% « Volete sapere questa poverta donde nasce ? Perché non & poi di suolo, di clima, di cause

accidentali, che sarebbe la vera, ma di costituzione politica » (Lettere accademiche, op. cit., p. 132).

ISSN 2385-216X



314 | PIERRE GIRARD

flusso, quell’accordo de’ disarmonici, n’¢ vero ? Guardate qual uomo da paradossi son io ! Questo per ap-
punto fa le persone, questo le citta beate. Ascoltate. La vita non & che azione : non il dite tutti voi altri
filosofi ? Niente vive, che non agisca ; dunque il grado di vita &€ da misurarsi dal grado di azione.”

Si notre bonheur dépend de nos actions, notre malheur dépend de notre incapacité a agir,
ce qui nous réduit a notre animalité : « L'uomo vuol imitare ciocché gli & di sopra e non quel che
gli & al di sotto : e al di sopra sono gli spiriti, al di sotto le bestie ».*® En ce sens, 'état sauvage
n’est jamais un point de départ, mais une conséquence liée a notre incapacité a avoir su sortir et
faire évoluer cet état de départ. Nous devenons sauvages car nous n’avons pas su devenir hu-
mains. On comprend en ce sens les nombreux passages souvent tres critiques sur la situation du
royaume de Naples o Genovesi indique que les véritables sauvages, les véritables Hottentots,
sont la partie la plus misérable de la plébe napolitaine.” L’indication est remarquable car elle
déplace le débat alors au cceur des Lumiéres. Le rapport sauvages/civilisés ne se fait plus selon
les cadres classiques qui opposaient géographiquement les barbares aux non barbares, ou dia-
chroniquement ceux entrés dans la civilisation et ceux qui n’y avaient pas encore eu acces, ou
encore, d'un point de vue théologique, entre ceux qui avaient accés a la vraie religion et ceux qui
en étaient dépourvus, ce dernier point confirmant souvent les deux premiers. La position adop-
tée par Genovesi déplace la perspective. Les Hottentots sont chez nous et la question se pose
avant tout d’'un point de vue politique et social. On retrouve ici clairement les préoccupations
trés concrétes du réformiste au service de Charles de Bourbon et de Bernardo Tanucci.

Ce constat permet a Genovesi de produire une anthropologie de nature politique, la science
de 'homme dépendant des conditions de possibilité sociales et politiques du développement de
’homme. La thése de Genovesi se fonde sur la logique des « bisogni », terme qui revient a maintes
reprises dans les Lettere accademiche. C’est parce que ’homme est au départ nu et « bisognoso »
qu’il est appelé a satisfaire ses besoins qui sont toujours le signe d’une douleur® en lui. Satisfaire
ces besoins consiste a faire cesser cette douleur et 3 humaniser ’'homme. Ce qui est remarquable
c’est que ce mécanisme se fonde sur une définition plus générale de la spécificité historique de
la nature humaine dont il a été question auparavant. L’homme n’est rien d’autre que son histoire
et ce qu'il fait. En d’autre termes, ce sont les relations qu’il noue, qui lui permettent d’actualiser
toutes les potentialités qui sont en lui. A la différence du « canonico » qui considére que le bon-
heur n’apparait que lorsque ’homme « poco vede, poco pensa, di poco & sollecito »,* Genovesi

S 1bid., p. 112.
8 Ibid., p. 107.

% Sur ce point voir C. PASSETTI, Una fragile armonia : felicitd e sapere nel pensiero di Genovesi, «
Rivista storica italiana », CXXI, 2009, 2, p. 866. Voir également VENTURI, La Napoli di Antonio Geno-
vesi, art. cit., pp. 575-576, 609 et sq. Cette thése est omniprésente chez Genovesi. Voir par exemple

Lezioni di commercio o sia di economia civile, capitolo XXII.
6 Lettere accademiche, op. cit., p. 125.

1 1bid., p. 49.

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 315

considére que ce sont les rapports, les relations et leur multiplication, leurs croisements, qui
nous permettent de devenir hommes, comme le montre un texte célébre des Lezioni :

Questo insomma & un breve abbozzo della natura delle persone. Ma & da considerare, che questa
natura viene in mille guise ad essere modificata, per 'educazione, per gli esercizi, per 'unione fra di noi,
donde nasce un’infinita varieta di rapporti, che ci concernono ; per gli studi, per gli costumi del tempo,
per le opinioni, per gli pregiudizi, per il clima e per molte altre interne, o esterne cagioni. E tutto cio &
manifesto per la storia del genere umano. Per la qual cosa il filosofo, il quale voglia pienamente conoscere
la natura degli uomini e de’ corpi politici, non gli basta, che ne consideri il solo fondamento, ma che ponga
a mente a tutto quel ch’e detto di queste varie relazioni, modificazioni, ricami e coloriti sopraggiuntivi
dal costume e dall’altre cagioni morali e che gli calcoli esattamente.*

Cette perspective qui trouve son origine dans les prémisses de I'anthropologie médicale
napolitaine - on pourrait penser notamment a certaines réflexions de Leonardo Di Capua dans
son Parere - est constamment réitérée dans les Lettere accademiche. Nous sommes le résultat des
multiples rapports sensoriels et physiques que nous avons maintenus pour satisfaire les « biso-
gni ».° C’est du reste cela qui pousse Genovesi a faire I'éloge du luxe qui est précisément cette
force qui nous pousse a ne pas nous satisfaire de ce que nous avons.* La satisfaction des « biso-
gni » a donc ce mécanisme vertueux de créer de nouveaux besoins,*” de les élargir et d’étre a
méme de souder la communauté des hommes :

Egli sembra un paradosso, ma intanto egli & vero che 'uomo ¢ una tal potenza che, unito all’altro
uomo, non fa eguale alla somma, ma, siami permesso cosi dire, al quadrato della somma. L’emulazione, la
gloria, I'allegrezza, I'amore, la misericordia che produce la societa col simile, e se volete, I’Tambizione,
I'invidia, I'ira, I'indignazione, e tutte le altre passioni, le quali 'uomo non sente che in compagnia dell’al-
tro uomo, sono tante molle che moltiplicano ed accelerano I’azione, e fanno che dieci facciano in un sol
giorno ciocché un solo non farebbe in cento.®®

62 Lezioni di economia civile, a cura di F. DAL DEGAN, Vita e Pensiero, Milano 2013, p. 18.
8 Voir GARIN, Antonio Genovesi metafisico e storico, art. cit., pp. 263 et sq.
6 Lettere accademiche, op. cit., pp. 94 et sq.

% Sur cette dialectique vertueuse, voir VENTURI, La Napoli di Antonio Genovesi, art. cit.,

pp. 577-578.

% Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze, op. cit., p. 63. On retrouve la méme idée
dans la Logica per gli giovanetti, Libro 11, cap. IV, nella stamperia di Bassano, 1766, p. 51 : « Un uomo
solo, e senza ajuto di nessun altro, un selvaggio, non imparerebbe giammai, che pochissimo : non
avrebbe, che le sole notizie, che la natura gli metterebbe nell’animo per via de’ sensi, e qualche
riflessione confusa, ch’egli sarebbe di tanto in tanto costretto a fare. La massima parte adunque
delle sue conoscenze gli vengono dal praticar cogli altri uomini, e coll’imparar da quelli o nuove
notizie o il modo di sviluppare e ordinare quelle, che ha dalla Natura. In questa comunicazione

reciproca di pensieri e di arte di pensare consiste il pit grande, e il piu bello imparare ». Il est

ISSN 2385-216X



316 | PIERRE GIRARD

Or satisfaire les besoins suppose de créer les arts, ce qui est la cause du bonheur. Ne pas
satisfaire les besoins, faute d’étre a méme de créer ces arts, est par conséquent cause de la sau-
vagerie des hommes, de cette misére et de ce malheur que Genovesi a sous les yeux avec la miseére
du royaume de Naples et qui lui font dire que « selvaggio e infelice son per me termini sinonimi ».”
La seule nuance est que cet état sauvage n’est pas un point de départ, mais le point d’arrivée, le
constat de ceux qui n’ont pas su édifier leur nature historique par leur travail.

Si: ogni popolo ¢ infelice, dove s’ignorano le arti, e dove non se ne professa altra che quella di
ammazzare o disumanare i nostri fratelli. Ma dove s’ignorano elleno le arti ? Dove non si conosce il viver
civile.®®

Ces considérations, qui mériteraient d’étre approfondies, ne doivent néanmoins pas occul-
ter un dernier aspect sur lequel nous voudrions nous arréter avant de conclure. Comme nous
I'avons indiqué au début de ce travail, la forme rhétorique des Lettere accademiche est tout sauf
anodine, donnant une place unique a ce texte dans le corpus de Genovesi. Lui-méme 'indique a
plusieurs reprises dans son texte en insistant sur la bizarrerie de la langue employée.*” A cela

remarquable de voir que ce qui est valable pour un homme ’est aussi pour les nations entiéres.
Ainsi, Genovesi montre-t-il dans son Discorso que parmi les nations qui se sont développées, la
question des richesses naturelles est secondaire, comme le climat I’est du reste pour I’homme in-
dividuel. Ainsi des contrées qui ignorent le commerce ne peuvent profiter de leurs richesses natu-
relles. Inversement, des nations dépourvues de richesses naturelles qui ont su par leurs arts et
leurs sciences développer le commerce, comme la Grande Bretagne, la Hollande, ou encore les na-
tions italiennes, comme Venise, Amalfi, la Toscane ou Génes, ont pu réellement se développer.
Comme pour I’individu, la nature d’une nation n’est rien d’autre que ce qu’elle en fait dans son
histoire : « E un assioma politico che una nazione senza commercio & sempre povera, quantunque
beato sia e fecondo il suo suolo e il suo clima » (Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle scienze,

op. cit., pp. 60-62).
67 Lettere accademiche, op. cit., p. 66.
%8 Ibid.

8 « Leggitore discreto » (ibid., p. 33). Voir aussi la « Spiegazione di alcuni luoghi che si sono
stimati degni di censura » : « Come si & cominciato a leggere le Lettere accademiche, cosi alcuni
uomini da bene e assai laici si sono rimasti scandalezzati di alcune espressioni poco usitate nella
nostra volgar maniera di pensare e di parlare, e m’hanno fraternamente richiesto che io volessi
spiegarmi meglio che non ho fatto ; alli quali volendo io in ogni modo compiacere, non avendo
scritto che per insegnare dilettando, e non gia per offendere nessuno, mi studierd brevemente, e

secondo che per me si puod, di farmi pit chiaramente capire, e addurro le ragioni di certe dottrine,

ISSN 2385-216X



« DOVE NON SI CONOSCE IL VIVER CIVILE » | 317

s’ajoutent les nombreux passages fortement ironiques, voire sarcastiques d’une ceuvre ou Ge-
novesi se présente comme simple « arbitro ».”° Il nous semble que nous manquerions quelque
chose sans donner sens a cette mise en scéne rhétorique et a la forme dialoguée des Lettere ac-
cademiche. On le sait, une des marques importantes de Genovesi est d’avoir promu I'usage de la
langue italienne, d’une langue claire et accessible a tous afin de donner le maximum de publicité
a son ceuvre.”' Il est de ce point de vue sur la méme ligne que les freres Verri et que I'ensemble
des auteurs du Caffé dont les articles sont contemporains des Lettere accademiche. On peut en effet
voir dans cette ironie, dans le ton parfois féroce de ses attaques et de ses réparties, une stratégie
didactique. Cela nous semble évident par exemple, dans la Lettera XIII et dans les longs passages
moqueurs’ sur la pseudo inutilité des « pirronisti » et de leurs découvertes, en réalité majeures
pour la mise en place de la « pubblica felicita ».

Mais il nous semble qu’il y a quelque de plus qui fait que ce texte ne se limite pas a la simple
exposition d’une pensée au sein d’une querelle, ni au simple statut de pamphlet. 1l faut également
étre attentif aux quelques lettres du « canonico », qui sont beaucoup plus percutantes et bien
construites que la caricature qui peut en étre faite dans les réponses de « I’abate ». On a du reste
I'impression que les réponses de « ’abate » répondent a un autre interlocteur que celui qui ap-
parait dans les lettres du « canonico », comme si les réponses se faisaient dans le cadre d’un dia-
logue dépassant les rares lettres du « canonico ». Cela ne signifie pas, naturellement, que Ge-
novesi ne mettent pas dans la plume de « ’abate » les fondements de sa pensée. Mais comme il
écrit, ces lettres doivent étre lues « da capo a fondo », car « tal & lor struttura »,” ce qui signifie
que leur sens ne surgit pas de ’exposition unilatérale d’une pensée isolée, mais du dialogue lui-
méme, ce qui explique le sérieux avec lequel les arguments du « canonico » sont exposés. Il s’agit
la peut-étre d’'une des vertus principales de ce texte et plus généralement de la pensée de Ge-
novesi, visant a convaincre, non pas au moyen de simples arguments d’autorité, mais par un vrai
dialogue mettant au jour la vérité grice a une langue aussi claire qu’inventive.

Au terme de ce parcours nécessairement limité, on voit clairement 'importance des Lettere
accademiche au sein du corpus de Genovesi. Ces Lettere ne sauraient se réduire a une simple prise
de position a I’encontre de Rousseau et de sa tradition, ni a un simple pamphlet. Le positionne-
ment de Genovesi est beaucoup plus précis, notamment contre les tenants d’'un Age d’or et de

che per mancanza di quelle paiono strane e poco conformi al presente pensare di molti » (ibid.,

p. 182).
0 1bid., p. 31.

™ Sur cet aspect, voir les contributions de C. PASSETTI : La rivoluzione epistemologica di Antonio
Genovesi, dans Le metamorfosi dei linguaggi nel Settecento, C. BORGHERO-R. LORETELLI (éd.), Edizioni di
Storia e Letteratura, Roma 2011, pp. 30 et sq. ; Utili scienze e lingua nazionale nel programma di riforme

di Antonio Genovesi, « Philosophia », I, 2009, pp. 133-154.
2 Lettere accademiche, op. cit., pp. 151 et sq.

B 1bid., p. 33.

ISSN 2385-216X



318 | PIERRE GIRARD

toute forme d’état de nature. En réintroduisant la question des « bisogni », mais aussi la place
centrale du faire humain et de la liberté, Genovesi s’inscrit non seulement dans la tradition vi-
chienne, mais offre également le cadre d’'une anthropologie politique qui lui donne une place
unique dans l'histoire des Lumiéres méridionales italiennes.

pierre.girard@univ-lyon3.fr

(Université Jean Moulin Lyon 3)

ISSN 2385-216X



ROSMINI STUDIES 8 (2021) 319-329 J

ANDREA LAMBERTI

OLTRE GENOVESI: LA FILOSOFIA CIVILE DA
PROGRAMMA POLITICO A SCIENZA POSITIVA

BEYOND GENOVESI:
CIVIL PHILOSOPHY FROM POLITICAL PROGRAM TO POSITIVE SCIENCE

The essay focuses on some central aspects of Antonio Genovesi’s civil thought and endeav-
ours to trace the development of his philosophical heritage in the writings of Giandomenico
Romagnosi. In the nineteenth-century climate that frames the intellectual experience of Ro-
magnosi, eighteenth-century civil philosophy is elaborated according to perspectives that
show how an entire tradition, linked to Genovesi and the reading of Vico’s Scienza Nuova,
nourishes the Italian culture on the threshold of the Risorgimento. The very idea of civil
philosophy is transformed: from a political proposal, framed in the reformist perspective of
enlightened despotism, it becomes a search for principles and tools capable of placing under
scientific control the process of ‘civilization’.

E stato da pitl parti rilevato come nella dimensione ‘civile’ sia da ritrovare il carattere co-
stitutivo della filosofia italiana, quel tratto specifico che, anche senza voler piegare forzosamente
in direzione etico-politica la speculazione degli autori italiani, resta perd uno sbocco riflessivo
prevalente e in molti casi rinvenibile sottotraccia.' Dal Medioevo al Rinascimento, dall’lllumini-
smo al Risorgimento, la vocazione ‘civile’ e la tensione riformatrice costituirebbero il carattere
distintivo della storia della filosofia in Italia.

In certi momenti storici, tuttavia, e in alcuni autori piti che in altri lo sguardo verso la vita
civile & stato senza dubbio prevalente e ha rappresentato il fulcro centrale della ricerca filosofica.

! Cfr. M. CILIBERTO, La filosofia civile, in Ip. (dir.), Il contributo italiano alla storia del pensiero,
Ottava appendice, Filosofia, Istituto della Enciclopedia Itaiana, Roma 2012. Sulla tensione riforma-
trice come filo rosso del pensiero italiano moderno e contemporaneo cfr. A. SCOPPETTUOLO, Temi e

figure nella filosofia civile dell'ltalia contemporanea, Edizioni Gesualdo, Gesualdo (AV) 2018.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | ANDREA LAMBERTI

E questo il caso dell’Italia del Settecento, dove a partire da Lodovico Antonio Muratori e da Giam-
battista Vico, si schiude un ampio panorama in cui maturano numerose prospettive di filosofia
civile. In questo quadro Antonio Genovesi & di certo tra coloro che con pill nettezza e vigore
aprono la cultura italiana allo studio della civitas, alle dinamiche economiche e sociali che ne
costituiscono il cuore pulsante. Predicatore indefesso di un ritorno degli studi alla concretezza,
e il campione di una ‘filosofia tutta cose’ nella quale si consuma il significato profondo della sua
economia civile. Ed & questo un lavoro condotto in consonanza con Muratori e con Vico, ma an-
che secondo quelle che sono le tendenze predominanti nell’Europa dei Lumi, e contestualmente
alle esperienze intellettuali maturate nella Milano del Caffé, dei fratelli Verri e di Cesare Beccaria.

Dall’economia alla politica, dalla morale alla religione, Genovesi offre una piattaforma di
pensiero che ha un’immediata risonanza nella Penisola. Dopo la sua morte, la rapida fortuna del
suo pensiero si ricollega a quella di Vico, richiamato a pil riprese soprattutto nei testi italiani da
lui pubblicati negli anni Sessanta del Settecento.? A Napoli, Giuseppe Maria Galanti (1743-1806),
Gaetano Filangieri (1752-1788) e Francesco Mario Pagano (1748-1799) sono tra i suoi seguaci pit
celebri, ma anche nel resto dell’Italia le sue opere sono lette e apprezzate. Al di 12 dei confini del
Regno di Napoli, una delle letture pit interessanti sotto il profilo della filosofia civile & stato of-
ferto, all’inizio del XIX secolo, da Giandomenico Romagnosi, giurista e filosofo, originario di Sal-
somaggiore, nella provincia di Parma, e molto attivo in Lombardia nel periodo dell’occupazione
francese e della restaurazione austriaca. Docente di diritto all’'Universita di Parma (1802) e in
seguito di Pavia (1807), professore nella Scuola di alta legislazione (1809) a Milano, dopo il Regno
napoleonico, con il ritorno degli austriaci in Lombardia, subi nel 1821 I’arresto come carbonaro
e fu prosciolto ’anno successivo, ma privato dell’autorizzazione a insegnare. Promotore, tra le
altre cose, di una nuova edizione della Logica per gli giovanetti di Genovesi, arricchita da alcune
Vedute fondamentali sull’arte logica (1832) poste a commento del testo, Romagnosi vede nell’eco-
nomia uno strumento indispensabile per analizzare e migliorare il mondo sociale. Da qui costrui-
sce la propria idea di una filosofia civile nella quale ritrova le premesse di una scienza capace di
riportare i fenomeni politici alle leggi di natura che li regolano.

Romagnosi € stato esaminato in parallelo a Francesco Mario Pagano e, da questo punto di
vista, & stato messo in connessione con il moto intellettuale della Napoli del secondo Settecento,’
ma cercare di rintracciare pitt a fondo le matrici teoriche del suo pensiero significa far emergere
una delle linee di sviluppo centrali della filosofia civile settecentesca che, a partire dalla sintesi

2 A tale proposito Vincenzo Cuoco, agli inizi dell’Ottocento, & portato a osservare come «a
misura che la scuola di Genovesi si e diffusa pel rimanente dell’Italia, la fama di Vico & cresciuta».
Cfr. V. Cuoco, La filosofia di Giambattista Vico. Due abbozzi d’una lettera a Giuseppe Degérando (1804), in
Scritti vari, N. CORTESE e F. NicoLINI (eds.), I, Laterza, Bari 1924, p. 304. Su un Vico ‘empirizzato’ e
contaminato con idee illuministiche da Genovesi, diffuso in questa forma tra Settecento e Otto-
cento, & da tenere presente B. Croce, Bibliografia vichiana, edizione accresciuta e rielaborata da F.

NICOLINT, I, Ricciardi, Napoli 1947, pp. 256-257.

* C. DE PASCALE, Filosofia e politica nel pensiero italiano fra Settecento e Ottocento. Francesco Mario

Pagano e Gaindomenico Romagnosi, Guida, Napoli 2007.

ISSN 2385-216X



OLTRE GENOVESI | 321

I.

operata da Genovesi, & destinata a lasciare tracce durature nel tempo.

L’ECONOMIA CIVILE COME PROGRAMMA POLITICO

Per meglio comprendere la mediazione operata da Genovesi € opportuno mettere a fuoco i
punti nodali del suo pensiero.

In Genovesi la spinta alla riflessione economica e intorno alla societa nasce dalla travagliata
vicenda biografica che lo ha visto passare dall'insegnamento tradizionale della metafisica e
dell’etica a quello dell’economia, con una cattedra costituita appositamente per lui nel 1754
all’Universita di Napoli, per volonta di Bartolomeo Intieri e di Celestino Galiani. Nel rinnovato
contesto del Regno di Napoli, animato dal fervore creatosi per la raggiunta autonomia dalla co-
rona spagnola, con la presa del potere di Carlo di Borbone, la nuova cattedra economica & vista
da Genovesi come I'occasione per guidare il sovrano verso la realizzazione di un programma di
riforme in grado di risollevare le sorti del Regno e soprattutto di migliorare le condizioni di vita
del popolo meridionale, attanagliato dalla poverta dilagante e dai mali inaspriti da carestie pe-
riodiche.*

Con 'esercizio del nuovo insegnamento e poi con la pubblicazione delle Lezioni di commercio
o sia di economia civile, comparse in due volumi, per la prima volta, tra il 1765 e il 1767, Genovesi
porta a maturazione gli studi fatti sulle opere di Véron de Forbonnais e di Jean-Frangois Melon.?
Fin dal Proemio al testo, egli si sforza di dare uno statuto autonomo al campo dell’economia civile,
ricompresa come parte della scienza politica nell'ampio quadro delle scienze morali. L’etica, af-
ferma Genovesi, considera 'uomo in generale, ne studia «I'impasto» di istinti e di affetti in vista
di una vita saggia; 'economia guarda invece all'uomo nella veste di capofamiglia e lo guida nei
compiti connessi alla gestione familiare; la politica, infine, definisce le regole che il sovrano deve
seguire per governare con «iscienza, prudenza, umanita», e deve suddividersi in «economia ci-
vile», utile a fornire gli strumenti per rendere una nazione «popolata, ricca, potente, saggia, po-
lita», e nella politica propriamente detta, nella quale si condensa «I’arte legislatrice e servatrice
dello Stato».°

La separazione dell’economia pubblica dal piano di quella familiare & affermata con deci-
sione nell’Encyclopédie da Jean-Jacques Rousseau, autore della voce Economie politique. Qui Rous-
seau prende le mosse dalla critica delle concezioni politiche paternalistiche - in particolare

*F. VENTURI, Settecento riformatore. Da Muratori a Beccaria, Einaudi, Torino 1969.

511 primo & autore degli Elémens du commerce (1754), il secondo dell’Essai politique sur le
commerce (1734). Per le fonti del pensiero economico di Genovesi vedi E. Pi1, Antonio Genovesi. Dalla

politica economica alla ‘politica civile’, Olschki, Firenze 1984.

® A. GENOVESI, Delle lezioni di commercio o sia di economia civile, appresso i fratelli Simone,
Napoli 1765, Proemio, pp. 3-8. Per ’edizione critica si veda: Delle lezioni di commercio o sia di economia

civile, con Elementi di commercio, M.L. PERNA (ed.), Istituto Italiano per gli Studi Storici, Napoli 2005.

ISSN 2385-216X



322 | ANDREA LAMBERTI

quella espressa dal Robert Filmer nel suo Patriarca (1685) - che assimilavano il potere sovrano a
quello del pater familias. L’«économie publique» non ha niente a che vedere con I'«économie do-
mestiquey, cosi come lo Stato differisce dalla famiglia e il governo politico e diverso dall’esercizio
della patria potesta. Ogni analogia tra il potere del sovrano e quello del capofamiglia € per Rous-
seau da rigettare, salvo che per il dovere che entrambi si assumono di assicurare la felicita al
proprio popolo o ai propri familiari: «I’état n’ayant rien de commun avec la famille que I’obliga-
tion qu’ont les chefs de rendre heureux 'un et 'autre, les mémes regles de conduite ne sauroient
convenir a tous les deux».” L’economia pubblica é fatta rientrare nel dominio del diritto legisla-
tivo, esercitato nell’ambito del governo politico, svincolato tuttavia dalle mani sovrano a cui &
affidato il solo potere esecutivo. In questo modo, il discorso sull’economia politica si volge in
quello sul corpo politico, animato dalla volonta generale, nel quale la gestione delle finanze pub-
bliche ¢ immaginata come il cuore pulsante e il sangue che irrora e ne vivifica le membra. Rous-
seau, su questo versante, arriva presto a toccare i temi complessi del suo pensiero che, in seguito,
dai Discours al Contrat social, sbocca in una disamina delle istituzioni politiche vigenti, in vista di
una loro radicale trasformazione in senso democratico.

Genovesi, che fu lettore appassionato dell’Encyclopédie e di Rousseau, condivide di certo la
polemica nei confronti del paternalismo politico e I'idea di un’economia pubblica come sapere
autonomo sulla base del quale costruire la felicita delle nazioni; la sua riflessione pero, a diffe-
renza di quella di Rousseau come anche di Montesquieu, non si tramuta mai in una vera e propria
analisi critica delle strutture dello Stato. Piti che alla teoria politica, Genovesi guarda al problema
etico e tende a risolvere I'una nell’altro. Lo stesso tentativo messo in atto per ridurre ’economia
civile a sistema scientifico non mira a individuare leggi necessarie, ma & rivolto a offrire un in-
sieme di conoscenze «acconcio non solamente alla natura dell’'uomo e a i bisogni dell'uomo, ma
alle condizioni e qualita e interessi di ciascuna nazione».® I «principi generali» sui quali si pre-
tende fondato il sapere economico vanno temperati sulle realta particolari, nel caso specifico
sulle «cose d'Italia e pili ancora del nostro Regno e patria».’ Da questo punto di vista, ’economia
civile non esce fuori dai limiti di una scienza pratica che acquista senso come programma politico
particolare.

Genovesi indirizza le sue Lezioni di commercio ai possidenti agricoli, agli industriali e ai com-
mercianti, che devono conoscere i fondamenti dell’economia privata per mantenere e ingrossare
i loro patrimoni; agli esperti di diritto che agitano le camere del commercio e i tribunali; ai teo-
logi, perché la morale e I'economia sono legate 'una all’altra; a coloro che gestiscono le finanze
pubbliche, ai governatori delle province e ai ministri dello Stato che reggono la nazione e consi-
gliano il sovrano.

La ‘destra sovrana’, nella quale sono rifusi in modo generico il potere legislativo, quello

7J.-J. RousseAU, «Economie ou Oeconomie», Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des métiers, par une Société de Gens de lettres, Briasson, David, Le Breton, Durand, Paris

1755, pp. 337 e ss.
8 GENOVESI, Lezioni di commercio, cit., Proemio, p. 7.

°Ivi, p. 8.

ISSN 2385-216X



OLTRE GENOVESI | 323

giudiziario e quello esecutivo, & posta alla guida della macchina statale in vista di una societa
basata sull’agricoltura, come mezzo primario di sostentamento, sulle manifatture e sul commer-
cio per promuovere la circolazione della ricchezza, posta come premessa per la realizzazione di
un pit alto livello di moralita pubblica. L’azione politica doveva essere impiegata a sostenere i
diversi campi economici, a combattere I'ozio e a stimolare I'operosita nel popolo con un sistema
di ‘premi e onori’. Lavoro e benessere sono per Genovesi le basi di una radicata morale sociale,
capace di assicurare uno sviluppo sociale equilibrato, sostenuto da un programma d’istruzione
pubblica volto a favorire una maggiore diffusione del sapere e di tutte le conoscenze utili nei
differenti ambiti della vita economica e civile.

La rigenerazione economica del Regno di Napoli ¢ fatta passare non da ultimo attraverso
una moderata politica popolazionista, volta a favorire I'incremento demografico allo scopo del
potenziamento dello Stato, ma anche intesa come pretesto per portare avanti una serie di batta-
glie spinali contro i privilegi inveterati dell’aristocrazia e del clero meridionale. Rientrano in
quest’ottica la denuncia dell’iniqua ripartizione della fiscalita, che schiaccia «i ceti bassi» ridu-
cendoli alle soglie della miseria, la lotta contro I'ineguale distribuzione delle terre, concentrate
nelle mani di pochissimi, per cui «molta gente non ¢ in istato di poter nudrire delle famiglie,
ciocché molto scoraggia dal contrar nozze per propagare la razza umana».” Allo stesso modo,
Genovesi prende di mira il celibato, il numero eccessivo degli ecclesiastici, i diritti di primogeni-
tura, rifiutati sia perché ostacoli all’aumento della popolazione, sia perché si tratta di istituti che
sottraggono materiale umano ai ceti ‘faticanti’ o lavoratori e, di conseguenza, costituiscono un
impedimento al progresso economico. La societa meridionale rivela agli occhi di Genovesi tutti i
suoi limiti sul piano sociale e culturale. Su tale consapevolezza critica si basa il programma di
economia civile da lui proposto, funzionale a combattere tare e zavorre feudali alla ricerca di un
reale miglioramento delle condizioni materiali di vita delle persone.

La riforma del sistema feudale, causa principale dell’arretratezza del Regno di Napoli, &
posta nelle mani dell’«ordine mezzano», configurata come classe ‘aperta’, radicata nel ceto civile,
in cui sono fatti rientrare soprattutto «i preti, i frati, i professori delle lettere, i giureconsulti e
tutti i gentiluomini privati»." La cultura é il carattere distintivo di questo ceto sociale in cui Ge-
novesi vede lo strumento principale per la realizzazione della sua proposta politica ed econo-
mica, fondata sui criteri dell’equita civile e della solidarieta cristiana.

Rispetto alle teorie mercantiliste prevalenti tra Seicento e Settecento, concentrate in via
prioritaria sul rafforzamento della potenza dello Stato, Genovesi sposta 'attenzione sulla pro-
sperita pubblica e sul benessere del popolo. Nelle Lezioni di commercio, la «felicita naturale e ci-
vile» & posta come il fine che giustifica la nascita e il mantenimento dell’'unione politica e sociale.
Tale felicita coincide con il pubblico bene, criterio valido per orientare I'esercizio del potere, ma
che esige al contempo comportamenti individuali fondati su un giusto equilibrio tra pulsioni
egoistiche e intenzioni altruistiche. Il potere politico deve farsi carico dell’ottica civilizzatrice
attraverso leggi in grado di favorire la «politezza» dei costumi e dei modi di vivere. L’economia

©Ivi, V, p. 83.

U Ivi, VI, p. 93.

ISSN 2385-216X



324 | ANDREA LAMBERTI

civile di Genovesi riserva percid ampio spazio ai problemi che riguardano il campo dell’educa-
zione del senso civico e morale, sia per mezzo di una riflessione sugli strumenti offerti dalla na-
scente opinione pubblica, sia attraverso proposte di riforma degli istituti d’istruzione.

La promozione della conoscenza a tutti i livelli, oltre a essere strumento di formazione delle
coscienze e delle opinioni, doveva rappresentare il grande spazio nel quale educare la popola-
zione alla coesione sociale, e dunque al vivere civile, nonché al rispetto delle leggi, rafforzando
il consenso intorno al potere politico: il sovrano quale «primo moderatore del corpo civile, il
debbe anch’essere delle opinioni comuni, e percio di tutte le scuole donde quelle si spargono e
per la forza delle quali si nutriscono»."

II. MORALE, RELIGIONE E PROGRESSO CIVILE

Lo studio dell’economia civile con I’assunzione della relativa cattedra universitaria coin-
cide in Genovesi con una graduale ripresa di dottrine e di tematiche tratte dalla Scienza nuova di
Vico. Fin dal Discorso sopra il vero fine delle lettere e delle arti (1753), per poi arrivare alla teoria della
civilta per stadi impiegata nelle Lezioni di commercio, Genovesi rielabora contenuti tratti dalla
Scienza nuova, filtrandoli attraverso le letture delle opere dei maggiori esponenti dell'Tllluminismo
europeo. Se Vico apre in maniera originale a un orizzonte di problemi che mettono in gioco
nuove categorie di interpretazione dell'uomo e della storia, non pochi pero restano i punti di
frattura. Genovesi rifiuta la tesi vichiana dell“erramento’ solitario e ferino, prima della forma-
zione della vita comune e civile, perché gli appare non solo esposta al rischio di ridurre gli uomini
a bestie, ma anche troppo contigua al primitivismo di Rousseau, che egli rigetta fermamente. Pit1
che sulle origini della civilta, Genovesi concentra la propria riflessione sul farsi dello sviluppo
civile della societa umana: cio che piu gli interessa sono le modalita attraverso le quali 'uvomo,
animale comunque dotato di ragione, costruisce progressivamente e struttura la vita civile. A
differenza di Vico che guardava all’evoluzione delle diverse nazioni in modo indipendente I'una
dall’altra, Genovesi tende invece a pensare all’evoluzione storica dell'umanita nel suo complesso,
secondo una prospettiva diversa da quella vichiana, favorita dall’affermarsi della scienza
dell’'uomo settecentesca.

La rielaborazione della vichiana storia delle nazioni in Genovesi e sostanzialmente diretta
a celebrare il ruolo della cultura come miglior antidoto al ritorno della barbarie. L’educazione e
la diffusione di una scienza utile alla vita civile sono viste come argine alla dissoluzione della
societa. Il trionfo delle arti e delle lettere coincide con il massimo sviluppo del senso di umanita
che emerge nel corso di un continuo progresso storico e sociale, mosso dalla ricerca del lusso e
dall’'uso della ricchezza, e che, in ultima istanza, risponde al disegno della provvidenza divina.
Da questo punto di vista, il salto dalla barbarie alla civilta non rappresenta un vero e proprio
strappo dalla sfera naturale, ma piuttosto un lento e progressivo sviluppo che comporta ’abban-

’Ivi, XXII, p. 375.

ISSN 2385-216X



OLTRE GENOVESI | 325

dono - come del resto aveva fatto anche Vico - di una rigida prospettiva contrattualista per spie-
gare la nascita della societa civile.

In questa direzione, ¢ Shaftesbury ad aiutare Genovesi nell’elaborazione dei presupposti di
una morale fondata su un sentimento di natura, per cui & di fatto rimodulata I'impostazione di
stampo giusnaturalistico, risalente ai trattati latini degli anni Quaranta del Settecento. A diven-
tare centrale € la possibilita di definire una pedagogia volta alla moralizzazione del corpo sociale
con la diffusione di comportamenti ispirati al bene pubblico. Allo scopo di preservare la societa
dalla caduta in uno stato di barbarie, & necessaria una «savia educazione» che fornisca all’indivi-
duo gli strumenti per «mettere in equilibrio gli appetiti naturali con le forze e con i diritti».” La
silloge di sapere e felicita, difesa nelle Lettere accademiche su la questione se sieno piu felici gl'igno-
ranti che gli scienziati (1764) contro il primitivismo riscontrato nei Discours di Rousseau, € inqua-
drata in una prospettiva di sviluppo della ricchezza nazionale che deve rendere possibile il «ben
vivere» dei cittadini. Con il trattato Della diceosina o sia della filosofia del giusto e dell’onesto (1766), &
messo in piedi un intero sistema di filosofia politica per sostenere la propria visione economica
e sociale.

Nel quadro del modello politico e sociale designato da Genovesi, rispetto al tema della mo-
ralizzazione del corpo civile, un aspetto cruciale resta il ruolo giocato dalla religione. Nonostante
le noie inquisitoriali incontrate nella pubblicazione della sua opera di critica e di erudizione teo-
logica," la problematica religiosa continua a essere fondamentale anche dopo il passaggio di Ge-
novesi alla cattedra di economia e il conseguente allargamento degli interessi di studio. La reli-
gione, pero, e ora valutata in relazione a quella filosofia del giusto e dell’onesto, imperniata
sullidea di ‘societa giusta ed equa’ al centro del programma politico elaborato da Genovesi.

Nella Diceosina, la questione della religione ¢ affrontata nel quadro della trattazione dei
doveri sociali. La legge morale, giustificata come legge di natura nella prima parte dell’opera, e
in seguito riportata alla causa divina, garante provvidente della giustizia sulla quale si regge 1’or-
dine della natura e della societa civile. Nei doveri verso Dio rientra la riflessione sulla vera reli-
gione e sui modi nei quali va esercitata all’'interno dello Stato. Genovesi coglie innanzitutto I'oc-
casione per specificare il concetto di Dio e le proprieta o «diritti» che a lui possono riferirsi.
Ricorda la sentenza di Cicerone secondo la quale «la pieta € la giustizia che si dee a Dio»," per
sottolineare il valore della religione come sentimento dell’ordine che regola le cose naturali e le
vicende umane. La pietas religiosa vale in questa prospettiva come virtu civica, eminentemente
conservatrice dello Stato, intesa quale motivo di rispetto nei confronti della provvidenza razio-
nale che guida il corso della natura e della storia.

Nella Diceosina, il primo dovere dell'uomo & posto nella cognizione dell’esistenza della causa

B1vi, I, p. 224.

" Sulle vicende inerenti alla pubblicazione degli Universae Christianae Theologiae Elementa,
historica, dogmatica, critica, usciti solo postumi nel 1771, cfr. P. ZAMBELLI, La formazione filosofica di

Antonio Genovesi, Morano, Napoli 1972.

5 1vi, nota c, p. 74. Il riferimento & a CICERONE, De natura deorum, I, 41, 116: «est enim pietas

adversos deos».

ISSN 2385-216X



326 | ANDREA LAMBERTI

prima sulla quale si regge la legge naturale. L'uomo, anch’egli uno degli infinti anelli della «ca-
tena aurea» uscita dalla «bocca di Giove», riconosce la verita del principio divino non tanto per
mezzo delle dimostrazioni della ragione, quanto per un sentimento di natura che solo il «mal
costume» puo soffocare.” Dio, in ogni caso, resta oggetto di un amore razionale che, distinto
dall’amore fisico, frutto di un istinto passionale, &€ connesso da Genovesi alla «stima» o «caritas»,
nel senso di ‘aver caro’ qualcosa. Un tale sentimento ¢ ciod che porta 'uomo a voler conformare
il proprio comportamento alle leggi divine, orientate alla concordia sociale."” La religione diviene
cosi il fondamento del ‘vincolo’ civile che unisce il popolo intorno allo Stato, nell'interesse o bene
comune; in essa nasce e si mantiene la fede o fiducia pubblica, che & concetto essenziale, vero e
proprio punto di incontro tra il piano economico, morale e religioso."

La religione e pensata in funzione della coscienza morale e civile, e su questa si fonda. In
tale direzione, per esempio, vanno le conclusioni sostenute nella Diceosina in merito all’ateismo.
Genovesi afferma I'impossibilita che esistano uomini del tutto privi di una qualche nozione del
divino,” ma sostiene altresi che questa sarebbe un’eventualita migliore di quella in cui prevalga
una religione corrotta: i selvaggi che non conoscano divinita giudicheranno «pel solo senso della
coscienza e dell'umanitar, gli altri invece avranno molti motivi per farsi idee false del bene: i
primi avranno «pit orrore ad ammazzare un uomo, a bruciarlo, a scorticarlo vivo e farlo misero
che un di que’ pagani il quale si stimera farlo per comando di quegli Dei fantastici e nefandi».”
Queste considerazioni allineano Genovesi alla posizione di Shaftesbury, secondo il quale la «falsa
religione» & pil pericolosa dell’ateismo: la prima distorce il principio della virtti, producendo un
senso morale deviato, laddove il secondo contribuisce indirettamente alla sua perdita. Un culto
falso si traduce in un fanatismo che corrompe i costumi e spinge gli uomini verso precetti di
comportamento disprezzabili e contrari alla morale, rispettati peré come divini.*

Sulla linea di Shaftesbury, Genovesi corrobora I'idea di un primato dell’etica sulla religione,
ora giustificata a partire dalla coscienza morale e civile. La religione assume spessore in funzione

18 A. GENOVESI, Della diceosina o sia della filosofia del giusto e dell’onesto, Simoniana, Napoli

1766, 1, VI, p. 75.

7 1vi, pp. 97-98. Per ’edizione critica si veda: Della diceosina, o sia della filosofia del giusto e
dell’onesto, N. GuasTI (ed.), con una presentazione di V. FERRONE, Centro di studi sull’llluminismo

europeo Giovanni Stiffoni, Venezia 2008.

8 A. PAGDEN, La distruzione della fiducia e le sue conseguenze economiche a Napoli nel secolo XVIII,
in D. GAMBETTA, Le strategie della fiducia. Indagini sulla razionalita della cooperazione, Einaudi, Torino

1989, pp. 165-182.

Y GENOVESI, Della diceosina, cit., p. 76: «mi pare impossibile che un uomo adulto possa essere

scevro di ogni senso d’una cagione presidente a questo mondo».
2 1vi, p. 77.

2L A.A. COOPER, III CONTE DI SHAFTESBURY, Saggio sulla virti o merito, in ID., Scritti morali e politici,

A. TARABORRELLI (ed.), UTET, Torino 2007, III, II, pp. 361-364.

ISSN 2385-216X



OLTRE GENOVESI | 327

della pubblica felicita. Si tratta di una religione vissuta illuministicamente nel segno dei bisogni
della civitas moderna, rivolta all’ideale della ricchezza delle nazioni. Tale impianto permette di
riaffermare la continuita tra ordine della natura e ordine della storia, per cui il massimo vertice
del progresso civile viene a coincidere con la massima espansione dell’istinto sociale che si strut-
tura nella morale e nella religione.

III. DA GENOVESI A ROMAGNOSI: LA FILOSOFIA CIVILE COME SCIENZA POSITIVA

L’eredita della filosofia civile settecentesca e ripresa nei primi decenni dell’Ottocento da
Romagnosi secondo prospettive che mostrano come un’intera tradizione legata a Genovesi e alla
lettura della Scienza nuova di Vico, vada a nutrire la cultura italiana alle soglie del Risorgimento,
dimostrandone I'indubbia fecondita.

Fin sa subito Romagnosi manifesta di volersi porre sulla strada della «moderna scuola ita-
liana la quale, per la filosofia naturale fondata dal Galilei e da’ suoi continuatori, e per la civile
dal Vico, dallo Stellini, dal Genovesi e dai buoni economisti».”* Con Vico, in ogni caso, avra un
rapporto critico. Nella Scienza nuova rileva la mancanza di «unita sistematica» e uno stile di scrit-
tura prolisso e dispersivo, tanto oscuro da fargli sentire la necessita di una riduzione del testo in
forma chiara e sistematica.” Piu in particolare, Romagnosi rimprovera a Vico di aver preso la
strada delle favole e della teogonia per giungere alla storia, senza poterne ricavare nulla.” Rifiuta
I'ipotesi da lui sostenuta relativa all’erramento ferino e solitario dell'uomo, perché la socialita e
carattere proprio degli uomini in quanto animali che vivono in gruppo per istinto naturale.”
Mette in dubbio I'idea della ciclicita delle tre eta delle nazioni e del loro avvicendarsi in maniera
circolare: se puo valere in astratto per le «forme di governo», non puo dirsi altrettanto per lo
«stato reale delle popolazioni, nei quali la decadenza e il risorgimento non sono una morte e un
rinascimento morale e politico, ma piuttosto metamorfosi simili a quelle che vediamo nei bru-
chi».?

Da questo punto di vista, Vico, per Romagnosi, ha vagheggiato qualcosa di contrario alla
ragione e alla storia; di conseguenza, ha mancato di scorgere la reale teoria dell’«incivilimento

22.G, ROMAGNOSI, Lettere inedite di Giandomenico Romagnosi al signore G.P. Vieusseux sull’ordine
col quale studiare si debbono le sue opere, in ID., Scritti sul diritto filosofico: Opere di G.D. Romagnosi,
riordinate e illustrate da A. DE GIoral, III, I, presso Perelli e Mariani editori, Milano 1842, 1, § 38,

p- 509.

2 G. ROMAGNOSI, Scritti storico-filosofici e letterari: Opere di G.D. Romagnosi, riordinate e illu-

strate da A. DE GIORGI, 11, I, presso Perelli e Mariani editori, Milano 1844, VI, §§ 66-69, pp. 309-310.
% 1vi, I1, § 51, p. 301.
% Ivi, 11, § 52, pp. 301-302.

*1vi, V, § 58, p. 305.

ISSN 2385-216X



328 | ANDREA LAMBERTI

delle nazioni»:* progresso, decadenza e rinascita dello stato civile avvengono sempre sulle ce-
neri e sulle reliquie lasciate dalla societa precedente; ogni passaggio a una condizione nuova
configura un sistema completamente diverso che non ha alcun rapporto di somiglianza con cio
che lo ha preceduto. Romagnosi non crede nella teoria vichiana dei ricorsi: la storia procede per
tappe successive e mostra volti sempre diversi.

Romagnosi, come del resto Genovesi, € piti interessato al problema della civilizzazione delle
nazioni e si sforza di rendere conto del progresso sociale con una riflessione che si snoda tra
diritto e morale. In questo tentativo riprende le linee generali del pensiero genovesiano. Il per-
fezionamento civile dell'uomo ¢ suddiviso in tre settori che si includono in modo progressivo:
quello economico, quello morale e quello politico. Caratterizzata come «scienza intermedia tra
la pura filosofia razionale e la scienza della legislazione»,” la «civile filosofia» ha per Romagnosi
il compito di proporre un modello politico e sociale, vale a dire di individuare i «tratti caratteri-
stici» di uno Stato «elevato alla maggiore sua potenza».” Un tale modello & quello che realizza il
punto piu alto del processo di «incivilimento», risultato della somma del perfezionamento eco-
nomico, morale e politico, che & la condizione necessaria per mantenere la pace, ’equita, la salute
di tutto il corpo sociale. In questo ideale Romagnosi vede uno scopo non solo dell'uomo, ma della
natura nel suo complesso.

Sulla base di questa compenetrazione tra natura e storia, al pari di leggi fisiche, «certe e
solide» devono essere considerate le leggi che guidano lo sviluppo civile, dalle quali dipendono
la morale, la politica e il diritto, indirizzate verso un ordine sociale piti equo.* La ricerca che
anima la filosofia civile & quella di uno «stato sociale di assoluta necessita per la conservazione e
la ragionevolezza della specie umana, onde erigere I'aggregazione sociale in primario e assor-
bente dovere indeclinabile di naturax». Da qui, per Romagnosi, deriva il diritto di socialita che
nasce come istinto fisico per diventare dovere razionale.” L’«interesse» al mantenimento della
societd, in effetti, non e dedotto da alcun contratto originario, come avevano fatto i teorici giu-
snaturalisti, ma e fatto nascere dalla spinta egoistica alla soddisfazione dei piaceri e dei bisogni.
La convivenza sociale & fondata sulla base di una «necessita personale» e fisica.*? Una volta strut-
turatasi, la societa umana trova la sua pitt compiuta realizzazione in un modello che resta il frutto
di una logica naturale. E questo il momento della vita propriamente civile, posta come il punto

7 1vi, 11, § 54, p. 302.

% G. ROMAGNOSI, Lettere di Giandomenico Romagnosi a Giovanni Valeri sull’ordinamento della
scienza della cosa pubblica che servono di prolegomeni all’Introduzione dello studio del diritto pubblico, in

ID., Scritti sul diritto filosofico, cit., 11, § 28, p. 11.
® Ivi, 111, § 60, p. 22.
©Ivi, §§ 87-89, pp. 32-33.

S1vi, V, § 102, p. 39. Cfr. anche G. RoMAGNosI, Introduzione dello studio del diritto pubblico, in

ID., Scritti sul diritto filosofico, cit., I, 111, I, § 213, pp. 212-213.

2 Ivi, § 105, p. 40.

ISSN 2385-216X



OLTRE GENOVESI | 329

di equilibrio di una perfetta «cospirazione di forze mediante cospirazione di interessi, utilita me-
diante equita».” L’ordine di ragione seguito dal cammino umano di graduale incivilimento ri-
sulta cosi conforme all'intenzione divina, vale a dire all’«idea archetipa della legge naturale». Da
una tale idea sono fatti derivare i modelli di ragione che si traducono nei criteri di giusto e di
ingiusto; criteri variabili, perché opera dell'uomo, ma comunque rispondenti in ultima istanza ai
dettami della natura.*

A partire da queste premesse il «diritto pubblico universale» finisce per coincidere con
I'«arte della sociale felicita particolarmente pubblica».* Il fine ultimo ¢ la realizzazione della
«massima felicita distribuita nel maggior numero»,* ma questo scopo, per Romagnosi, & possi-
bile raggiungere solo per mezzo di una radicata «moralita pubblica». Un diffuso sentimento mo-
rale é cio che solleva la vita sociale alla vita civile e permette di legare la giustizia alla «possanza
degli Stati».” La ricerca delle condizioni della civilizzazione, oggetto del trattato Dell’indole e dei
fattori dell'incivilimento con esempio del suo risorgimento in Italia (1832), diviene per tali vie scienza
positiva della civilta, nella convinzione di poter determinare fattori e variabili in grado di con-
trollare, attuare e mantenere lo sviluppo civile.

Nel clima ottocentesco che fa da cornice all’esperienza intellettuale di Romagnosi, I'idea di
filosofia civile viene cosi a trasformarsi. Da proposta politica, inquadrata nell’ottica riformistica
del dispotismo illuminato, essa diventa ricerca di principi e di strumenti in grado di porre sotto
il controllo scientifico il processo di ‘incivilimento’. Si tratta di un complesso fenomeno di tran-
sizione, nato sull’onda della diffusione della sintesi di pensiero elaborata da Genovesi, nel quadro
della maturazione di nuove consapevolezze nella nostra storia culturale.

a.lamberti85@gmail.com

(Universita di Cagliari)

% 1vi, § 110, p. 43; cfr. anche RoMacGNosI, Introduzione dello studio del diritto pubblico, cit., I, II,
I, § 115, p. 142; 111, 1, §§ 216-217, pp. 215-216.

% 1vi, § 85, pp. 31-32.
% ROMAGNOSI, Introduzione dello studio del diritto pubblico, cit., I, 111, 111, § 240, p. 233.
¢ Ivi, Prospetto delle materie di diritto pubblico e del modo in cui devono essere trattate, 11, p. 92.

7 1vi, p. 98.

ISSN 2385-216X






4777712777774

In occasione del settimo centenario della morte di Dante Alighieri, Panorami ospita un
articolo su Paolo Perez, che fu discepolo di Rosmini, sacerdote dell’Istituto della Carita,
«intellettuale colto e garbato» ed editore, nel 1873, degli scritti rosminiani su Dante. Lucia
Rodler, l'autrice dell’articolo, analizza le note di commento di Perez ai testi danteschi di
Rosmini e l'interpretazione etico-religiosa della Divina commedia (diversa da quella, allora
dominante, di carattere prevalentemente politico) che esse contengono, al fine di mostrarne
I'importanza - da un lato - nel quadro della storia della critica dantesca del secondo Ottocento

e - dall’altro - nell'ottica di una proficua convergenza tra filosofia, teologia e letteratura.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 333-345 J

LUCIA RODLER

PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA
DELLA COMMEDIA DANTESCA

PAOLO PEREZ AND A ROSMINIAN READING OF DANTE’S COMEDY

This article introduces the editor of Antonio Rosmini, that is to say the Earl from Verona
and the Rosminian priest Paolo Perez (1822-1879). He published the original writings of the
philosopher from Rovereto about Dante and he made some comments and examples from
the Commedia. Perez’s notes are relevant for an ethical and religious interpretation of the
Commedia in opposition to the political and Renaissance-style reading of the time. Moreo-
ver, Perez’s paratext is useful to look into the convergence of philosophy and literature in
Rosmini’s writings.

I. ROSMINI STUDIOSO DI DANTE

Nel Ritratto di Antonio Rosmini (1855), il letterato Niccold Tommaseo ricorda la passione per
Dante del filosofo roveretano e accenna al progetto del compagno nell’Universita patavina di uno
studio sul Dante «civile» della Commedia e della Monarchia:

Egli prese per tempo non solamente ad amare il verso di Dante, ma a penetrare nelle dottrine di lui.
[...] Lo intendeva il Rosmini giovinetto, perché gia erudito nel linguaggio delle antiche scuole de’ Padri; e
non solo i filosofici e religiosi concetti ne comprendeva, ma i civili altresi; e scrisse allora ragionamenti
ne’ quali commentare il poema col libro della Monarchia e con gli altri di Dante; cosa per quel tempo
nuova. Ammirava egli il verso di Dante; e a me, assorto ne’ grandi latini, ne raccomandava lo studio.

In effetti Rosmini ha due progetti danteschi: il primo e quello di occuparsi del “sistema
Dante” (e dunque, per dirla con Tommaseo, dei concetti filosofici e religiosi); il secondo & quello

! N. TOMMASEO, Ritratto di Antonio Rosmini, Paravia, Torino 1929, p. 5.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | LUCIA RODLER

di approfondire il pensiero politico, cioe le riflessioni sull'ltalia come spazio definito e unitario
anche dal punto di vista linguistico. Intorno agli anni Venti dell’Ottocento Rosmini scrive qual-
che pagina intorno al secondo argomento di ricerca ma, purtroppo, interrompe ogni altra fatica
critico-letteraria, lasciando una serie di appunti inediti che conviene elencare, ricordandone in
breve il contenuto:

1. Una lettera sul primo canto dell’Inferno dantesco, forse destinata al Tommaseo, in cui
Rosmini sostiene alcuni nuclei fondativi della sua interpretazione e cioé che il canto proemiale
offre una chiave di lettura dell’intero poema, anche per il ruolo importante di Virgilio, narratore
del viaggio di Enea agli Inferi; che I'argomento del poema ¢ morale, ma di quella morale aristo-
telica che é «scienza normativa rispettivamente dell’individuo, della famiglia e della repubblica»
e comprende percio anche I’economia e la politica; che questa scienza morale viene insegnata
attraverso immagini di vite umane esemplari; ed infine che lo stesso Dante ha illustrato la com-
plessita semantica della Commedia nella lettera a Cangrande della Scala;?

2. un piccolo quinterno datato 11 dicembre 1821 e intitolato Brevissime annotazioni sopra
Dante Alighieri. Il manoscritto € una bozza di commento che si conclude, in data 6 gennaio 1822,
con le note al X canto dell’Inferno; il metodo & quello di spiegare «Dante con Dante» e mostra una
conoscenza capillare e approfondita di nuclei semantici e retorici del poema;’

3. un fascicolo manoscritto intitolato Del bello universale della Divina Commedia. Questo pro-
getto, cui gia si e fatto cenno, doveva essere articolato in cinque sezioni:

e Dell’architettura dell’'universo Dantesco

¢ Della politica Dantesca.

e Della Dantesca Morale Filosofia.

e Della Teologia di Dante.

e Dell’artificio oratorio e poetico di Dante. Per questa parte Rosmini prevedeva una ulte-
riore articolazione: «a) varieta dei modi onde introduce, fa scoprire le persone; b) persone
viventi artificiosamente introdotte; c) modo indiretto di distinguere le cose; d) fatti da lui
inventati secondo il verosimile (come per es. Pier delle Vigne, Conte Ugolino, Francesca
D’Arimino, Ulisse, ecc...)».!

2 Cfr. A. DoMINIcIS, Il giovane Rosmini e la critica dantesca, in «Rivista rosminiana di filosofia
e cultura», LX, 1966, 3, pp. 161-177 (e 172-173 in particolare). Dominicis valorizza la scrittura ico-
nica di Dante che insegna la morale «con fatti, con imagini, con ornamenti di stile dipingendo tutto

quello che avviene nell’'umana vita, correggendo i vizi, e le virth commentando» (ivi, p. 163).
3 Cfr. ivi, pp. 164-165.

4 Cfr. ivi, p. 165; PErEZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 251.

ISSN 2385-216X



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 335

In realta, negli anni Venti dell’Ottocento,’ Rosmini abbozza solo una riflessione sulla poli-
tica dantesca che, negli anni Settanta, il confratello Paolo Perez decide di pubblicare insieme ad
altri scritti rosminiani di letteratura e arte. Si scopre allora che, in anticipo su Francesco De Sanc-
tis, Rosmini ha valorizzato il rapporto tra Commedia, De Monarchia e De vulgari eloquentia: le tre
opere progettano una pace globale ottenuta grazie a una monarchia universale, guidata da un
solo re. Questo obiettivo, che apparteneva gia ai Romani, garantirebbe il bene dell’'umanita e
dunque la volonta di Dio. Alla luce di tale interpretazione, Rosmini sottolinea il ruolo politico di
Virgilio nei primi due canti dell’Inferno e di Bruto e Cassio nel fondo della cavita dei dannati. E
chiarisce anche altri passi: dagli attacchi alle ambizioni municipalistiche di numerose citta ita-
liane, a partire da Firenze, alle lodi di Cesare e Giustiniano in Paradiso. E Rosmini ritiene coerente
anche il Dante teorico di una lingua volgare unica, indipendente dai dialetti e cortigiana: «egli
vuole che tutti i nobili italiani amando I'Italia tutta, e non solo il proprio paese, usino anche un
parlare universale e nobile, e che questo si chiami cortigiano, dalla corte ch’egli immagina I'Ita-
lia».°

La ricchezza dei contenuti degli scritti rosminiani su Dante ¢ stata ben compresa da Perez
che li ha editati e arricchiti con una serie numerosa di note di commento. Queste riflessioni sono
importanti nella storia della critica dantesca del secondo Ottocento perché sottolineano una let-
tura etico-religiosa della Commedia in un periodo in cui domina in Italia I'interpretazione politica.
Non per caso il critico tedesco Franz Xavier Kraus riserva ai connazionali il merito di avere letto
il Dante morale, teologo e filosofo.” Gli Italiani si sarebbero limitati al Dante «cantore dell’Imperio
Romano»,? per usare un’espressione del filosofo roveretano. A vero dire Kraus semplifica un poco
la questione, come mostra bene la scelta di Perez di editare anche una serie di riflessioni filoso-
fiche e teologiche di Rosmini sparse in altri testi per integrare I'immagine del lettore “politico”
con quella di uno studioso della totalita del sistema dantesco.

*Rosmini fa riferimento al testo di K.L. HALLER, Ristorazione della scienza politica, del 1820,
come «stampato ’anno scorso», offrendo un riferimento cronologico alle sue riflessioni (PEREZ

(ed.), Rosmini, vol. 2, p. 252).

¢ PEREZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 267 (corsivo nel testo). Sull’idea di pace in rapporto alla
politica medioevale cfr. F. BATTAGLIA, Rosmini interprete di Dante e di Marsilio da Padova, in «Atti della
Accademia delle Scienze dell’Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Rendiconti», LXI, 1972,

2, pp. 125-132.

7F.X. KRAUS, Rosmini’s Dantestudien (Studi danteschi di Antonio Rosmini), in AA.VV., Per Antonio
Rosmini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 2, pp. 476-

495.

8 PEREZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 267 (corsivo nel testo).

ISSN 2385-216X



336 | LUCIA RODLER

II.

PEREZ STUDIOSO DI ROSMINI E DANTE

Paolo Perez € un critico poco conosciuto anche tra gli addetti ai lavori. Eppure questo
«prete esemplare», «valente e acuto discepolo del Rosmini», questo «animo aperto a tutti i piu
nobili entusiasmi», «poeta e patriota», & stato uno studioso fine di Dante.’ Per cio che qui inte-
ressa, la scelta biografica pit importante del Perez avviene nel 1856 quando egli entra nell’Isti-
tuto della Carita fondato dal Rosmini e inizia ad insegnare Letteratura italiana nei Licei di Stresa
e Domodossola (oltre che Teologia morale ai giovani che si formano al sacerdozio). Ecco come
viene ricordato da un allievo che giunge a Stresa nel 1864:

figura alta e sottile, dall’aspetto, dal comportamento, dai modi, dalle parole spiranti decoro e no-
bilta signorile. Di lui letterato chiaro e insigne, scrittore di classica purezza, poeta delicato e gentile, dan-
tista di buona fama, filosofo rosminiano acuto ed erudito; di lui che alla varieta e alla profondita del sapere
e della dottrina accoppiava una rara candidezza e bonta d’animo, una piu rara candidezza ed effusione di
sentimento; di lui che mi fu maestro, dal quale imparai lo studio attento e intelligente, dei classici, della
lingua, dello stile; che da vicino e da lontano mi conforto della profonda e benefica influenza, tanto che
la memoria dei grandi benefici ricevuti mi rimarra sacra “usque dum vivam et ultra”; di lui spero avere
opportunita di parlare pit innanzi, con larghezza ed affetto meno frettolosi e inadeguati.’

Intellettuale colto e garbato, negli anni Sessanta dell’Ottocento Perez pubblica un lavoro
sulla seconda cantica, cioé i Sette Cerchi del Purgatorio™ (apprezzato da Niccold Tommaseo e giu-
dicato eccellente da Giosué Carducci), che meriterebbe nuova attenzione critica, anche in con-
fronto con le note dantesche di commento al Rosmini.”” In questa sede, intanto, ci limitiamo a
presentare I'editor di una «antologia delle rosminiane idee applicabili al Bello»." Perez pubblica

° G. BIADEGO, Antonio Rosmini a Verona, in Per Antonio Rosmini nel primo centenario della sua

nascita, cit., vol. 2, pp. 150-172 (p. 150 in particolare).

0 cfr, https://www.rosmini.it/Objects/Pagina.asp?ID=247 (consultato il 3 febbraio 2021).

1 Cfr. P. PEREZ, I sette cerchi del Purgatorio, S. Franco e figli, Torino 1865, e poi, rivisti, 1867.
Il lavoro si divide in due parti: I sette cerchi in generale; I sette cerchi in particolare. Nella prima Perez
illustra i tre mezzi di purgazione danteschi: la pena, la meditazione o la preghiera, e la benigna
custodia degli angeli. Nella seconda egli analizza la purgazione nei sette cerchi, in riferimento ai
sette peccati capitali e al ruolo importante di Maria (cfr. Tavola sinottica de’ sette cerchi, ivi, pp.

265-267).

2 Cfr. C. JONGHI-LAVARINI, Cenni biografici. Prof. Sac. Conte Paolo Perez, prete rosminiano, in «Bol-
lettino dell’Associazione “A. Rosmini”», dicembre 1929, 24, pp. 1-8; N. TOMMASEO, Il centenario di S.
Tommaso d’Aquino, in «Rivista Universale», XIX, 1874, p. 438; G. CARDUCCI, Prefazione a G. GOZZADINI,

Maria Teresa di Serego Allighieri Gozzadini, Zanichelli, Bologna 18842, p. XV.

3 Perez (ed.), Rosmini, vol. 2, Avvertimento, p.n.n.

ISSN 2385-216X


https://www.rosmini.it/Objects/Pagina.asp?ID=247

PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 337

due raccolte di scritti rosminiani: la prima nel 1870 e la seconda nel 1873." La prima raccoglie
cinque saggi gia editi: due teorici (uno sul genere letterario dell’idillio e uno sul bello in rapporto
al vero); due sui comportamenti e in particolare sulla «gentilezza» (il Galateo de’ letterati e un
curioso discorso sull’abitudine di giustificare le mancate visite agli amici, La carta di scusa); e un
saggio sulla lingua di un volgarizzamento trecentesco rieditato dopo puntuali indagini filologi-
che.” 1l volume del 1873 comprende, invece, «pensieri e dottrine trascelti dalle opere edite e
inedite» del confratello, ordinati in due sezioni: la prima raccoglie scritti sul bello artistico, la
retorica, la filologia, la linguistica, la mitologia e tre scritti su Dante (Della dottrina politica di Dante;
Della dottrina ideologica di Dante; Della dottrina teologica di Dante);' la seconda riunisce riflessioni
filosofiche, psicologiche e pedagogiche; segue un approfondimento sulle «tre societa necessarie
allo sviluppo del genere umano», cioé la divina, la domestica, la civile.”” A ben vedere, nella rac-
colta del 1873, Perez compie una interessante operazione retorica: “inventa”, cioé ritrova, gli
argomenti in diverse opere rosminiane, richiamate in nota; “dispone” il materiale in sezioni, cui
da un titolo orientativo del contenuto; riflette sulla “elocuzione” delle varie parti, che sono tratte
da opere differenti;' attiva poi la memoria intertestuale con Dante. Grazie al poeta e al perso-
naggio della Commedia, Perez realizza cosi anche 'actio retorica, nel senso che mostra la filosofia

“Perez progetta anche una terza raccolta (non pervenuta), con le lettere inviate da Rosmini
ad altri «cultori del Bello» (PEREz (ed.), Rosmini, vol. 1, Avvertimento, p.n.n.). In collaborazione con
il confratello trentino Giuseppe Calza, Perez pubblica invece due volumi di testi rosminiani scelti
in rapporto alla modernita: Esposizione ragionata della filosofia di Antonio Rosmini: con uno sguardo al

luogo ch'ella tiene fra l'antica scienza e la nova, Bertolotti, Intra 1878-1879.

5 A. RosMmiNi, Sull’idillio e sulla nuova letteratura italiana, in PEREZ (ed.), Rosmini, vol. 1, pp. 1-
96; ID., Ragionamento intorno alla bellezza, ivi, pp. 97-198; ID., Galateo dei letterati, ivi, pp. 199-322;
ID., La carta di scusa, ivi, pp. 323-335; ID., Prefazione al volgarizzamento della vita di S. Girolamo, pp.

337- 346.

¢ Questi gli argomenti rubricati dal Perez nella Sezione I: Capo I. Arti belle e bellezza, in PEREZ
(ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 1-57; Capo II. Arte della parola, ivi, pp. 58-94; Capo III, Cenni filologici, ivi,
pp- 95-151; Capo IV, Frammenti d’'una Grammatica filosofica, ivi, pp. 152-221; Capo V, Considerazioni
intorno alla Mitologia, ivi, pp. 222-250; Capo VI, Accenni a studi su Dante, ivi, pp. 215- 288.

7 Questi gli argomenti della Sezione II: Capo I, Scienza, o educazione dell’intelletto, in PEREZ
(ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 291-351; Capo II, Morale, o educazione della volonta, ivi, pp. 352-415; Capo
111, Di alcuni istinti, affezioni, e facolta piu notevoli nell’'uomo, ivi, pp. 416-508; Capo 1V, Diversita degli
ingegni e de’ caratteri morali, e norme a dirigerli, ivi, pp. 509-576; Capo V, Esempi di prosa scientifica-
mente descrittiva, ivi, pp. 577-602; Capo VI, Le tre societd necessarie allo sviluppo del genere umano, ivi,

pp. 603-820.

8 Nell’Avvertimento del 1870 (in PEREz (ed.), Rosmini, vol. 1, p.n.n.) si legge che gli scritti
raccolti non possono «dappertutto mostrar la franchezza e maturita di stile» che Rosmini rag-

giunge solo con gli anni; e, nell’Avvertimento del 1873, Perez aggiunge che il libro offre «mistura di

ISSN 2385-216X



338 | LUCIA RODLER

rosminiana in atto con precisione e passione, anche negli scritti non dedicati alla Commedia:

La dove poi la sentenza del testo ci pareva feconda di qualche spontanea applicazione, e confermata
da qualche bel passo di scrittore classico e massime dell’Alighieri, non abbiam lasciato di notarlo, e le
nostre note abbiamo distinte d’asterisco, perché non si confondessero con quelle dell’Autore.”

Ecco dunque lo scopo del presente studio: ripercorrere alcune note con cui Perez dialoga
con Rosmini e Dante in un modo insieme rispettoso e audace: rispettoso, perché Perez usa Dante
per affermare il vero e il giusto, ossia due principi cardine del pensiero del fondatore dell’Istituto
della Carita;* audace, perché Perez racconta la filosofia grazie alla letteratura: Rosmini espone
una teoria e Dante ne narra I’esperienza; il primo riflette sull’individuo in generale, il secondo
adduce esempi di un viaggio particolare; e poco conta chi e venuto prima perché Perez realizza
quella lettura enattiva (dal verbo latino enasci), cioé creativa e operativa, che interessa oggi la
narratologia;* solo in questo modo, infatti, la tradizione dei classici pud diventare esperienza
naturale per lettori lontani nel tempo, come gia nel caso di Perez.

Per quanto riguarda la parte dedicata a Dante, da autentico curatore editoriale, Perez inte-
gra la sezione che riproduce gli scritti politici (rubricati come Articolo I, alle pp. 251-267 del vo-
lume del 1873), con una serie di passi rosminiani su altri due argomenti: la dottrina ideologica
(Articolo I1, ivi, pp. 268-278) e la dottrina teologica (Articolo III, ivi, pp. 279-288). E cid per com-
pletare 'immagine, riduttiva e manipolabile, di un Rosmini lettore politico. In una nota che con-
clude la sezione «ideologica», egli descrive il suo lavoro di scelta, parziale e tuttavia foriero di
stimolanti sviluppi di ricerca:

Ci duole di non aver potuto recare se non pochi accenni del Filosofo Roveretano alla dottrina ideo-
logica del poeta Fiorentino, accenni quasi scappati dalla penna in mezzo alla grave materia che lo incal-
zava. Di quanta luce egli, cosi profondo nella dottrina degli Scolastici e specialmente di S. Tommaso,
avrebbe potuto rischiararci i passi ideologici della Divina Commedia! Quante attinenze col proprio sistema
avrebbe trovate, per esempio, nella terzina del secondo canto del Paradiso:

stile il piu vario, ora accurato e ora un po’ negletto, ora splendido e or severo, secondo l’indole

delle opere svariate che ce ne forniscono la materia» (in PErez (ed.), Rosmini, vol. 2, p.n.n.).

¥ PereZ (ed.), Rosmini, vol. 2, Avvertimento, p.n.n. Sulla distinzione tra il poeta e il personag-
gio cfr. G. LEDDA, Dante Alighieri, Dante-poet and Dante-character, in AA.VV., The Cambridge Companion

to Dante’s «Commedia», Cambridge University Press, Cambridge 2019, pp. 28-42.

2 Cfr. F. DE GIORGI, La scuola italiana di spiritualita. Da Rosmini a Montini, Morcelliana, Brescia
2020: tra le caratteristiche della spiritualitd rosminiana De Giorgi sottolinea I'importanza attri-
buita alla Parola di Dio e alla esegesi patristica, secondo un habitus che si riconosce anche in Perez

lettore di Dante e Rosmini.

2 Cfr. F.J. VARELA - E. THOMPSON - E. RoscH, The Embodied Mind, MIT Press, London 1991; M.

FLUDERNICK, Towards a Natural Narratology, Routledge, London 1996.

ISSN 2385-216X



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 339

Li si vedra cio che tenem per fede,
Non dimostrato, ma fia per sé noto,
A guisa del VER PRIMO, che I'uom crede [...].?

Con sicurezza Perez istituisce dunque una reciprocita virtuale tra Rosmini e Dante, tanto
pil autentica quanto pit i «passi ideologici» hanno a che fare con il concetto rosminiano di vero.
La sezione raccoglie cinque interventi di Rosmini tratti da opere differenti e cosi intitolati:

1. Questione dell’origine delle idee. Sul rapporto di Dante con S. Tommaso, a proposito dell’ori-
gine della conoscenza e a commento di Purg. XVIII, 49-60.

2. Uso della voce verita. Sulla distinzione tra la verita, le verita e le cose vere.

3. Facolta della Riflessione. Sulla riflessione come facolta intellettiva e non sensuale.

4, Attenzione e contemplazione si intensa che toglie il poter riflettere, 0 anco il poter tornare colla
memoria sulle cose contemplate. Sull’estasi e ’eccesso di mente.

5. L’accennata verita esposta in altro modo. A commento di Par. XVIII, 7-24.

I paragrafi 2 e 3 ci offrono anche la misura del lavoro di Perez perché le sue note sono
decisamente piu lunghe delle pagine di Rosmini. Nel paragrafo 2 il filosofo sottolinea la distin-
zione dantesca tra la «verita» (declinata meglio al plurale, come nel Salmo XI, perché le verita
sono «idee esemplari» di un mondo complesso) e le «cose vere»: «la verita & I'esemplare, le cose
in quanto son conformi al loro esemplare sono vere, partecipano della verita».” Nel paragrafo 3
Rosmini precisa invece che il riflettere «non ¢ atto del senso, ma dell’intendimento», e cita il
passo di Purg. XXV, 74-75, in cui Dante presenta ’anima che «sé in sé rigira».* In entrambi i casi,
dopo aver selezionato e rubricato i passi, Perez interviene in nota per approfondire Rosmini con
Dante e Dante con Dante. Il filo conduttore degli interventi e costituito in genere dal linguaggio
che Perez estrae dal testo rosminiano e intreccia con numerosi passi danteschi e, talora, anche
di altri autori. In questo caso I'aggettivo «vere» (riferito a «cose») da avvio a una riflessione sulla
luce della divina trinita: «alta luce che DA SE’ E VERA» (Par. XXXIII, 54), cioé «che non & vera a
quel modo che son vere le altre cose, dette vere perché partecipano della verita; ma vera per
essenza, anzi verita assoluta e sussistente, esemplare supremo e unico, che di sé fa partecipi tutte

2 perez (ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 278-279: la nota prosegue con un riferimento a Purg. XXV,
e all’«errore di Averroé [...] di cui non andd netta nemmeno la celebre Universita degli studj di
Padovaw. Per i rapporti di Dante con la tradizione alternativa al tomismo, sulle orme degli studi di
Bruno Nardi, cfr. G. STABILE, Dante e la filosofia della natura. Percezioni, linguaggi, cosmologie, Sismel-

Edizioni del Galluzzo, Firenze 2007, p. 384 (su Rosmini e Nardi).

2 Perez (ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 271-272. 1 passi sono tratti da A. RosMINI, Nuovo saggio

sull’origine delle idee (1830), G. MEssINA (ed.), Citta Nuova Editrice, Roma 2005, V, 3, pp. 72, 76-78.

# Perez (ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 272-273. Cfr. A. ROSMINI, op. cit., IV, 2, p. 347 (vale la pena

precisare che Rosmini cita Dante in nota; Perez la riprende e la annota a sua volta).

ISSN 2385-216X



340 | LUCIA RODLER

le cose vere».” Cosi Perez aggiunge esempi tratti dalla Commedia per confermare le analisi di
Rosmini, restando sempre molto attento alla lingua di Dante:

E questo concetto stesso facea creare all’Alighieri il verbo inverarsi, cioeé farsi partecipe del vero,
accostarsi alla prima Verita coll'intelletto e con tutto se stesso, e quindi prender dell’Essere quanto & piu
possibile, toccar la perfezione possibile alla creatura. Quindi de’ nove cerchi lucenti, simbolo delle nove
gerarchie angeliche, volgentisi intorno al punto di luce ineffabile che simboleggia Dio stesso, il Poeta se-
gna il pit rapido, il pit vicino e perfetto, quello de’ Serafini, con questi versi:

E quello avea la fiamma piu sincera,
Cui men distava la favilla pura;
credo, pero che pit di lei SINVERA (Par. XXVIII, 37-39).%

Il commento di Perez & segnalato dall’asterisco che accompagna il numero di nota; ed av-
viene in continuita con il testo rosminiano perché I’editor dichiara esplicitamente di avere cer-
cato di «conformar(si] agli schietti intendimenti» del filosofo roveretano.” Cosi le sei righe che
Rosmini dedica alla «facolta della riflessione» (paragrafo 3 dell’«articolo» ideologico) sono com-
pletate da una trentina di righe della nota in cui Perez spiega 1'uso prima latino, poi italiano e
dantesco del verbo re-flectere, in riferimento a sei passi tratti da Purgatorio e Paradiso (cantiche
pit frequentate rispetto all’Inferno).”® Di la dai significati fisici e spirituali individuati da Perez,
conviene riconoscere il metodo di lavoro: egli intreccia il linguaggio di Rosmini filosofo con
quello di Dante poeta che parla attraverso la figura di Dante personaggio, la piu vicina forse a
quella di Perez - due mediatori in viaggio dentro a universi di parole scritte.”

Anche per I'Articolo 111, dedicato alla Dottrina teologica di Dante, Perez procede nello stesso
modo; sceglie alcuni passi significativi nei testi rosminiani e li rubrica in una serie di capitoletti
antologici:

1. Vestigi del Dio aristotelico in Dante. Sulla distinzione tra il “Dio” artefice di Platone e di Ari-
stotele, con il commento al Dante aristotelico e cristiano di Par. I, vv. 103-132.
2. Il dogma della risurrezione. Commento a Par. VII, a proposito della resurrezione dell’anima

% Perez (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 272 (maiuscole e corsivi nel testo).

% [bidem (maiuscole nel testo). Perez immagina che anche il termine rosminiano «inogget-
tivarsi» sia nato leggendo neologismi danteschi come «intuarsi, immiarsi, inlujarsi, inlejarsi, incie-

larsi, imparadisiarsi, indiarsi, inverarsi»; cfr. PEREZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 507.
7 1vi, Avvertimento, p.n.n.
% [yi, p. 273.

» Sulle tendenze della critica dantesca contemporanea, attenta soprattutto al percorso bio-
grafico del poeta e alla sua formazione intellettuale, cfr. A. CASADEI, Dante. Altri accertamenti e punti

critici, Franco Angeli, Milano 2019, pp. 7-21.

ISSN 2385-216X



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 341

e del corpo, con particolare attenzione al pensiero del Timeo di Platone ripreso da Aristo-
tele.

3. Lavoce deiforme di Dante teologo. Sul significato del termine «deiforme» e sul giusto uso che
Dante ne fa per definire il Paradiso «deiforme regno».

Pure a proposito della teologia Perez esprime nella nota finale «il dispiacere che cosi pochi
cenni de’ luoghi teologici di Dante abbia lasciato chi meglio d’ogni altro avrebbe potuto darci un
commento alla terza Cantica, che si puo dir Teologia adorna delle vesti della Poesia».* In assenza
di altri testi rosminiani, Perez assume dunque il compito di narrare la teologia in una lunghis-
sima nota al paragrafo 2 che € anche una riflessione sul giusto sistema retributivo delle pene. In
modo esplicito, Perez interviene «a confermare» le parole di Rosmini (e di Tertulliano, De resur-
rectione) intorno alla resurrezione combinata di anima e corpo, elencando «luoghi della divina
Commedia» che illustrano il concetto in modo «or pitt or meno aperto»: la riflessione sull’inten-
sita di gioie e pene nel canto VI dell’Inferno; il riferimento alla beatitudine degli spiriti della sfera
del Sole con la possibile agnizione tra persone care («sentimento delicatissimo» che Perez ac-
compagna con una citazione dal Sermo III di S. Bernardo); la profezia della doppia veste dei beati
nel XXV del Paradiso (da Isaia, LXI, 7). Conviene sottolineare il fatto che il desiderio del giudizio
finale appartiene anche ai dannati dell’Inferno: cosi, a proposito del passo dantesco «Ciascun ri-
trovera la trista tomba, / ripigliera sua carne e sua figura, / udira quel che in eterno rimbomba»
(Inf. V1, vv. 97-99), Perez precisa che

1l verbo RITROVERA’ suppone un cercar desideroso, la espressione SUA CARNE indica un’appetita
proprieta, e 'aggiunger SUA FIGURA compie l'idea dell’individualitd amata da ciascun essere, e segna la
corporea sembianza onde ogni uomo, come gia qui, sara anco di la conosciuto e distinto tra tutti.*

Come gia nei Sette cerchi del Purgatorio,’” Perez insiste sull'importanza della corporeita nella
Commedia e indugia nella descrizione dell’attesa del giorno del giudizio in una serie di visioni: nel
canto X (vv. 8-12), ad esempio, I'anima eretica «si protende col desiderio verso il proprio corpo
raccolto nella tomba terrena» perché «solo quando anima e corpo saran riallacciati s’avra una
tomba sola e suggellata per sempre». E proprio il riferimento all'individualita motiva, secondo

% Perez (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 288.

S11vi, p. 286 (e pp. 284-286). Cfr. A. ROSMINI, Lettera al Canonico Teol. D. Giuseppe Gatti, in ID.,
Epistolario Completo, Pane, Casale Monferrato 1893, XI, pp. 614-617 (la lettera & datata 12 giugno
1852).

211 nesso tra sofferenze dei sensi e riscatto dell’anima ¢é al centro del commento al Purga-
torio: egli descrive con cura la «pena del senso, ad ammenda del malo diletto antico, e a piena
guarigione delle potenze inferiori, che in quello cospirarono»; questi «esercizi penali» «han la
virtu di radere dall’anima ogni imperfezione». Sono «fatiche benedette» che determinano la «pur-
gazione de’ vestigi lasciati dalla superbia, dall’invidia, dall’ira, ecc.» in corpi-anime segnate dal

vizio; cfr. PEREZ, I sette cerchi, cit., pp. 6, 111-112, 267.

ISSN 2385-216X



342 | LUCIA RODLER

Perez, 'annuncio del canto VII (vv. 56-57): gli avari e i prodighi «risurgeranno del sepulcro/col
pugno chiuso, e quelli co’crin mozzi». Questa immagine viene illustrata nei termini seguenti:
sebbene Dio restituisca «un corpo perfetto», «l’anima rea» resta «inabile a ben moderarlo» e
dunque «v'imprimera i vestigi e le pieghe del proprio vizio, p. es. dell’avarizia, di cui qui appunto
e simbolo la rigidezza del pugno, o della prodigalita simboleggiata nel gitto di tutte cose fino a’
capelli». Persino i suicidi manifestano «il desiderio de’ propri corpi»: in questo caso Perez parla
di resurrectio judicii (secondo le parole di Cristo in Gv 5, 29) non di resurrectio vitae (riservata alle
«anime giuste» che «alleviano» la propria carne»®): infatti «I’anima lottera contro la vita a un
tempo e contro la morte senza poter godere il piacere di quella, né sperare il riposo di questa:
tormento proprio di tutti i dannati, ma pit specialmente de’ suicidi, che gia nel mondo lottavano
contro la vita e la morte insieme» (secondo quanto suggerisce 'immagine dell’anima che trascina
le proprie membra e le appende allo «sterpo molesto»).*

Risulta ormai chiaro che Perez procede per aggiunzione (per usare un termine della reto-
rica), mostrando una puntuale competenza linguistica e intertestuale con cui apre Dante e Ro-
smini ad altri testi letterari e sacri. Cosi egli compie un lavoro appartato, ma utile per narrare la
filosofia e la teologia grazie alla letteratura.” Anche nella parte politica, cui Rosmini aveva dato
forma piti compiuta, Perez allestisce un apparato di note che precisano i riferimenti alla Comme-
dia e trascrivono alcune «sparse noterelle» del filosofo. Vale la pena ricordare I'ultima nota del
saggio, che riguarda l'ipotesi di una lingua italiana unitaria che mescola il meglio delle varie tra-
dizioni regionali, rilanciata da Giulio Perticari, genero di Vincenzo Monti e sostenitore della let-
tura cortigiana del De vulgari eloquentia di Dante, proposta nel Cinquecento da Gian Giorgio Tris-
sino. Rosmini appoggia questa interpretazione linguistica e politica (Dante & «cantore dell'Tmpe-
rio Romano»), ma Perez interviene nelle note per precisare che, nel corso degli anni, Rosmini ha

%3 PEREZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 287: Perez commenta il verso «la rivestita carne alleviando»
in questo modo: il verbo alleviare «é una cara promessa a ogni anima che quaggiu sente la gravezza
delle membra e, per usar della frase di Petrarca, va carca, piuttosto che vestita, della carne mor-

tale».
% Ibidem.

% Con un metodo simile Perez lavora anche nel commento al Purgatorio: cfr. PEREZ, I sette
cerchi, cit., p. 7: «Ove poi s’offra al nostro pensiero spontanea e naturale la conformita della sen-
tenza dantesca colla sacra Bibbia, coi Padri della Chiesa, e con antichi scrittori, non lasceremo di
farne cenno appié della pagina: si perché nulla pud essere a noi piu caro che ritraerci indietro a
quando a quando, e far parlare invece di noi la buona antichita; e si perché ci sembra che a racco-
gliere i concetti dell’italiano e cristiano poeta, vogliasi interrogar tutto quale che ha di piu squisito
il senso cristiano e italiano, attinto alle fonti piu alte e piu pure, a cui bevve egli stesso il signore

dell’altissimo canto».

ISSN 2385-216X



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 343

«modificato non poco le sue opinioni intorno alla lingua, e quindi anco intorno al libro del Per-
ticari».* Questa affermazione conclude le note all’Articolo I. Della dottrina politica di Dante, la-
sciando in sospeso I'interpretazione linguistico-politica di Dante. Anche altre volte Perez allon-
tana Rosmini dalle forzature ideologiche, ad esempio a proposito dell’accostamento di Dante a
Machiavelli: «& un vezzo, che da qualche tempo fassi comune a’ letterati, ma che punge il cuore
di chi insieme con la letteratura ama la verita, quello di porre accanto a Dante Alighieri Niccolo
Machiavello, e presentarli all'ltalia come i due geni guidatori di lei, perfettamente simiglianti tra
loro e quasi un’anima sola».?” Prosegue Perez, commentando una pagina rosminiana sulle
«scienze politichey, tratta dall’Introduzione alla filosofia: «meglio direbbesi che il Fiorentino Poeta
condanna, due secoli prima, il Politico Fiorentino, e rassegna il sistema di lui alle regioni infer-
nali» nel cerchio dei violenti o, addirittura, nella bolgia dei fraudolenti con Guido da Montefel-
tro.* 1l fatto & che il contesto risorgimentale intensifica quella lettura storico-politica iniziata a
meta Settecento con Gasparo Gozzi e proseguita e accentuata da Gian lacopo Dionisi, Giovanni
Marchetti, Ugo Foscolo, Dante Rossetti, per ricordare i nomi spesso citati per distinguerli
dall'umanesimo rosminiano.”

Il merito di Perez & proprio quello di avere cercato altro: come Rosmini ha letto Dante, cosi
lui stesso legge la filosofia del primo e la letteratura del secondo nella convinzione che solo la
convergenza tra filosofia, letteratura e teologia renda possibile ed efficace la riflessione sulla
realta.* Percio raccoglie gli scritti «in servigio della letteratura e delle arti belle», come recita il

% PErez (ed.), Rosmini, vol. 2, pp. 267, 262. L’interpretazione politico-linguistica del saggio
di PERTICARI Dell’amor patrio di Dante e del suo libro intorno il volgare eloquio (in V. MONTI, Proposta di
alcune correzioni e aggiunte al Vocabolario della Crusca, Imperiale Regia Stamperia, Imperia 1820, II,
2) viene confutata da N. TOMMASEO, Il Perticari confutato da Dante. Cenni, Sonzogno, Milano 1825 (oggi

Salerno editore, Roma 2009).
7 PErezZ (ed.), Rosmini, vol. 2, p. 321. Con parole analoghe Perez scrive ivi, p. 518.

% 1vi, p. 322. Cfr. A. RosMINI, Introduzione alla filosofia (1850), P.P. OTTONELLO (ed.), Citta Nuova
Editrice, Roma 1979, p. 32.

* Cfr. DoMINICIS, op. cit., pp. 170-172; V. VETTORI, Antonio Rosmini e la tradizione dantesca del
Risorgimento, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», LVI, 1962, 2-3, pp. 333-335; T. CHIOVENDA,
Ancora di Dante e Rosmini, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», XXVIII, 1934, 4, pp. 272-
278; C. CurTo (ed.), Note, in N. TOMMASEO, Il ritratto di Antonio Rosmini, Paravia, Torino 1929, p. 10; e
gia nell’Ottocento, cfr. P. BELLEZZA, Antonio Rosmini e la grande questione letteraria del secolo XIX, in
Per Antonio Rosmini nel primo centenario dalla sua nascita, cit., vol. 1, pp. 365-385 (in particolare p.

381, per il nesso tra Rosmini e Manzoni).

 Cfr. R. CESERANI, Convergenze. Gli strumenti letterari e le altre discipline, B. Mondadori, Milano
2010, pp. 22-36 (per il rapporto tra letteratura e filosofia); A. CASADEI, Dante. Storia avventurosa della
Divina Commedia dalla selva oscura alla realta aumentata, 11 Saggiatore, Milano 2020, pp. 145-186

(per la sintesi della critica dantesca nei secoli).

ISSN 2385-216X



344 | LUCIA RODLER

titolo del volume, e commenta la ricca serie di scritti umanistici di Rosmini. Anche questi sono
annotati da Perez che usa la Commedia per illustrare i numerosi argomenti trattati da Rosmini: la
funzione dell’ordine nella vita umana;* la distinzione tra bello e moda;* il rapporto tra bello e
virtu, e tra brutto e peccato; I'intreccio tra musica e preghiera; il ruolo della retorica; il significato
di nomi propri e comuni, astratti e concreti; il nesso tra verita e politica, tra liberta e giustizia;
lariflessione sul desiderio, la fantasia e 'immaginazione. Varrebbe davvero la pena approfondire
queste pagine, anche per riflettere su come lo spazio appartato del commento apra percorsi di
ricerca originali e ancora attuali.

lucia.rodler@unitn.it

(Universita degli Studi di Trento)

“ Interessante al proposito A. RoSMINI, L’equazione dell’appagamento. Manoscritti inediti di

scienze matematiche, P. TESSAROLI e S. TESSAROLI (eds.), Mimesis, Milano 2021.

2 Cfr. A. ROSMINI, Saggio sulla moda e Galateo de’ letterati, M.A. RAsCHINI (ed.), Guerini e Asso-

ciati, Milano 1997.

ISSN 2385-216X



PAOLO PEREZ E UNA LETTURA ROSMINIANA | 345

APPARATO BIBLIOGRAFICO

F. BATTAGLIA, Rosmini interprete di Dante e di Marsilio da Padova, in «Atti della Accademia delle
Scienze dell’Istituto di Bologna. Classe di Scienze Morali. Rendiconti», LXI, 1972, 2, pp. 125-132

P. BELLEZZA, Antonio Rosmini e la grande questione letteraria del secolo XIX, in AA.VV., Per Antonio Ro-
smini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 1, pp. 365-385

G. BIADEGO, Antonio Rosmini a Verona, in AA.VV., Per Antonio Rosmini nel primo Centenario dalla sua
nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 2, pp. 150-172

G. CALzZA - P. PEREZ, Esposizione ragionata della filosofia di Antonio Rosmini: con uno squardo al luogo
ch'ella tiene fra l'antica scienza e la nova, Bertolotti, Intra 1878-79, 2 voll.

T. CHIOVENDA, Ancora di Dante e Rosmini, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura», XXVIII,
1934, 4, pp. 272-278

A. DOMINICIS, Il giovane Rosmini e la critica dantesca, in «Rivista rosminiana di filosofia e cultura»,
LX, 1966, 3, pp. 161-177

C. JONGHI-LAVARINI, Cenni biografici. Prof. Sac. Conte Paolo Perez, prete rosminiano, in «Bollettino
dell’Associazione “A. Rosmini”», dicembre 1929, 24, pp. 1-8

F.X. KRAUS, Rosmini’s Dantestudien (Studi danteschi di Antonio Rosmini), in AA.VV., Per Antonio Ro-
smini nel primo Centenario dalla sua nascita, 24 marzo 1897, Cogliati, Milano 1897, vol. 2, pp. 476-495

P. PEREZ, [ sette cerchi del Purgatorio, S. Franco e figli, Torino 1865

V. VETTORI, Antonio Rosmini e la tradizione dantesca del Risorgimento, in «Rivista rosminiana di filo-
sofia e culturax, LVI, 1962, 2-3, pp. 333-335

ISSN 2385-216X






Cuertime

In Overtime di questo numero di “Rosmini Studies” si pubblica un estratto -
precisamente il primo capitolo - del volume Saggi critici sulla filosofia di Antonio
Rosmini (Trento 1957) di Sergio Benvenuti. L’intento é quello di riportare l'attenzione su un
momento non marginale della storia della fortuna critica dell'opera e del pensiero del
Roveretano.

1l testo & preceduto da una scheda biobibliografica su Benvenuti (curata da Claudio

Tugnoli) e dall’indice del volume del 1957.






ROSMINI STUDIES 8 (2021) 349-358 J

SERGIO BENVENUTI

I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO
ROSMINI DI SERGIO BENVENUTI

THE SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI BY SERGIO BENVENUTI

The Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini by Sergio Benvenuti, published in
Trento in 1957, are brought to the attention of scholars by reproducing the first Chapter
entitled “Philosophical problem and religious problem”.

SCHEDA BIOBIBLIOGRAFICA SU SERGIO BENVENUTI

Sergio Benvenuti € nato il 14 agosto 1925 a Trento, dove & deceduto il 17 gennaio 2021. Dopo
la maturita classica conseguita presso il Liceo “G. Prati” di Trento, si iscrisse al corso di laurea in
Filosofia presso I'Universita degli Studi di Firenze, dove si laureo nel 1949 con una tesi sulla filo-
sofia di Antonio Rosmini sotto la guida di Gaetano Chiavacci, che sarebbe rimasto una figura di
riferimento per il resto della sua vita.' Nel 1951, presso la stessa Universita Benvenuti consegui

! Gaetano Chiavacci nel 1932 era diventato professore ordinario di pedagogia presso la
Scuola Normale di Pisa e nel 1938 aveva iniziato 'insegnamento di Filosofia teoretica a Firenze.
Nel 1949 gli sarebbe stata affidata anche la cattedra di Estetica. Nel 1957 Chiavacci entro nei ranghi
dell’Accademia roveretana degli Agiati. Allievo di Giovanni Gentile, si era laureato con lui a Roma
in filosofia (dopo la laurea in lettere conseguita a Firenze con Guido Mazzoni con una tesi sul
Decameron), discutendo una tesi su Il valore morale nel Rosmini, poi pubblicata presso Vallecchi nel
1921. Fu legato da una profonda amicizia con Carlo Michelstaedter, con il quale condivideva una
forte passione per la filosofia. Chiavacci curd I’edizione delle opere di Michelstaedter (Sansoni,
Firenze 1958) (A. RUsso, Gaetano Chiavacci (1886-1969) interprete di Michelstaedter, Universita di Trie-
ste 2012, in Academia.edu). Nell’evoluzione del suo pensiero filosofico approfondi e supero 1’at-
tualismo gentiliano per approdare a uno spiritualismo mistico fondato sui valori cristiani. Le sue
opere principali sono Illusione e realta. Saggio di filosofia come educazione, La Nuova Italia, Firenze

1932; Saggio sulla natura dell’'uomo, Sansoni, Firenze 1936; La ragione poetica, Sansoni, Firenze 1947.

@@@@ ISSN 2385-216X



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | SERGIO BENVENUTI

il diploma di perfezionamento in discipline filosofiche. Tra il 1951 e il 1956 & stato docente di
materie letterarie presso la scuola media di Cavalese; successivamente ha prestato servizio a
Trento presso il Liceo “G. Prati” e I'Istituto “A. Rosmini”.

Dopo aver ricoperto l'incarico di preside di scuola media negli anni tra il 1965 e il 1984, nel
1978 ottenne un comando presso I'Istituto storico italo-germanico di Trento, incarico che diede
un impulso decisivo alla sua carriera di studioso; Benvenuti era ormai orientato ad approfondire
argomenti di storia del Trentino, dopo la fase che lo aveva visto impegnato nello studio della
filosofia di Antonio Rosmini, dagli anni della laurea fino al 1957, allorché aveva pubblicato i Saggi
critici sulla filosofia di Antonio Rosmini, presso ’editore Temi di Trento.? Ecco gli incarichi e i rico-
noscimenti conseguiti negli anni successivi: segretario di direzione della Societa di studi trentini
di scienze storiche dal 1971 al 1979 e vicepresidente dal 1979 al 1995, socio dell’Accademia rove-
retana degli Agiati dal 1957, consigliere di direzione della stessa dal 1988 al 1993, direttore del
Museo del Risorgimento e della Lotta per la liberta dal 1971 al 1985, poi vicepresidente fino al
1993, direttore del Bollettino del Museo dal 1970 al 1989, direttore di “Archivio trentino di storia
contemporanea” dal 1990 al 2004, poi condirettore scientifico di “Archivio trentino”, «Trentino
dell’Anno» nel 2006.* E stato socio onorario del Comitato trentino della Societd Dante Alighieri e
socio dell’Accademia degli Accesi di Trento. Tra i numerosi saggi sulla storia trentina contempo-
ranea, ricordiamo: Il fascismo nella Venezia Tridentina (1919-1924), Temi, Trento 1976; L’autonomia
trentina al Landtag di Innsbruck e al Reichsrat di Vienna: proposte e progetti 1848-1914, Temi, Trento
1978; La Chiesa trentina e la questione nazionale: 1848-1918, Temi, Trento 1987; I principi vescovi di
Trento fra Roma e Vienna: 1861-1918, Trento 1988; Storia del Trentino, in quattro volumi, Trento 1994-
1998; Storia di Cembra, Temi, Trento 1994; Monumento a Dante: Trento, 1896-1996: mostra per il cente-
nario, Artigianelli, Trento 1996; Rosmini e 'ambiente socio-culturale roveretano, Trento 1998; Il Comi-
tato provinciale di liberazione nazionale di Trento, a cura di S. Benvenuti, Quaderni di Archivio Tren-
tino, Fondazione Museo Storico in Trento, 2010; Autobiografia di Emilio Chiocchetti nelle lettere ai
padri provinciali, in Emilio Chiocchetti: un filosofo francescano di fronte alle sfide del Novecento, a cura
di G. Faustini, 2006.

Al pensiero di Antonio Rosmini Chiavacci dedico altri due saggi: Filosofia e religione nella vita spiri-
tuale di A. Rosmini (Bocca, Milano 1943) e La filosofia politica di A. Rosmini (Bocca, Milano 1955) (cfr.

Scheda su Gaetano Chiavacci in <agiati.org>; voce “Gaetano Chiavacci” in Wikipedia).

2 Alcuni di questi saggi erano gia stati pubblicati negli anni immediatamente precedenti: S.
BENVENUTI, Dalla conoscenza empirica del Nuovo saggio alla conoscenza amativa della Teosofia: saggio
critico sulla filosofia rosminiana (19507); Ip., El concepto de sentimiento fundamental en la filosofia de
Antonio Rosmini, 1955. Benvenuti dedico a Gaetano Chiavacci il volume Saggi critici sulla filosofia di
Antonio Rosmini: «A Gaetano Chiavacci il quale m’insegno che “la vita dello Spirito & una societas,
in cui ciascuno, redimendo se stesso, redime tutti gli altri, se anche gli altri sapranno redimere se

stessi”».

3 Cfr. «L’Adige»: https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benve-

nuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino

ISSN 2385-216X


https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benvenuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino
https://www.ladige.it/news/cronaca/2021/01/18/morto-sergio-benvenuti-grande-uomo-cultura-autore-storia-trentino

I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI | 351

Sergio Benvenuti, Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini, Ed. Temi, Trento 1957

Indice
Introduzione
L. Problema filosofico e problema religioso
IL PROBLEMA DELLA NATURA
L Il problema della natura nella filosofia di A. Rosmini
IL. I concetti di spazio e di tempo
II. 1l concetto di sentimento fondamentale
IL PROBLEMA DELL'IDEA
L Il valore dell’oggettivita
IL. Dalla conoscenza empirica del «Nuovo Saggio» alla conoscenza amativa della
«Teosofia»
III.  Rosmini critico di Kant: I'essere ideale e il noumeno
IV.  Sostanzialismo ed attualismo in rapporto alla filosofia di A. Rosmini
I PROBLEMA DELLO SPIRITO
L L'eticita della filosofia
IL. La nozione di legge morale in Rosmini e in Kant
II. L’agostinismo rosminiano: scienza e sapienza
IV. Il problema estetico
V. Rosmini e il problema del bello
VL.  Lasocieta spirituale
Appendice

ISSN 2385-216X



352 | SERGIO BENVENUTI

CAPITOLO ]

Toic’ £ypnyopdotv i Kai Kowog KOGHOG,
T®V 6& KOLWHUEVWY EKNOTOG €1G I810V AmoaTpépeTal

Eraclito*

PROBLEMA FILOSOFICO E PROBLEMA RELIGIOSO

La negazione della filosofia come pura teoresi pone il problema del rapporto fra I’atto del
conoscere intellettivo e quella particolare esperienza di vita che costituisce la filosofia nella sua
umana concretezza.

Principio inespresso della conoscenza intellettiva é 'universale logico, suo termine sono le
idee delle cose, cioé la determinazione dell’'universale stesso in rapporto alle particolari perce-
zioni sensibili. Questa conoscenza ¢ tutta in funzione della prassi, perché le cose sono conosciute
in relazione alla coscienza intenzionale, sono, in ultima analisi, termini del nostro appetire, og-
getti del nostro volere naturalistico, anche se la loro oggettivazione concettuale le ha, in un certo
modo, rese piu autonome rispetto all’io intellettivo di quanto non lo fossero nella percezione
sensibile, che in esse risolveva ogni attivita dell’io senziente.

1l giudizio esistenziale ha dunque in sé immanente, pur nella universalizzazione teoretica
del concetto, un principio intenzionale, in quanto le cose, non pitt solamente percepite, ma af-
fermate distinte dall’io, divengono fini della volonta. Impossibile e scindere il concetto di volonta
da quello di conoscenza riflessa, se oggetto del conoscere ¢ Iio nella sua umana concretezza teo-
retico-pratica. Anche i concetti scientifici vengono cosi ad avere carattere prammatico e non
puramente speculativo, perché nascono anch’essi da quella primitiva percezione in cui il cono-
scere dell’io & tutto nel suo atteggiarsi istintivo verso le cose.

* «Per coloro che son desti esiste un solo mondo comune, ma quanto agli addormentati cia-
scuno si volge al suo proprio» (HERACLITE D’EPHESE, Les vestiges, 3. Le Fragments du Livre d’Héraclite,
B. Les textes pertinents, extraits des sources, établis, traduits et annotés par S.N. MOURAVIEV, Her-

aclitea I11.3.B/i, Academia Verlag, Sankt Augustin 2006, p. 229).

ISSN 2385-216X



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI | 353

Se il conoscere riflesso intellettivo presume assoluta quella sua conoscenza relativa delle
cose, cade nell’illusione che il mondo della natura, come I'io ad esso correlativo, valgano per se
stessi. Con ci0 non si vuol affermare che la conoscenza riflessa sia assolutamente falsa: lo & solo
in quanto non & consapevole dei suoi limiti, del suo valore puramente pratico e percio relativo.
Non e questo uno svalutare la scienza, ma vederne con chiarezza I'insufficienza dal punto di vista
della filosofia, perché vera scienza & solo quella che ci fa conoscere le cose nella loro assoluta
realta, (td Svtwg 6vta), e che Antonio Rosmini chiamava con termine pil proprio «sapienza». «
Se si cerca quello che é perfetto nell'uomo, e che acconciamente puo essere denominato sapienza,
non conviene fermarsi al primo elemento, cioé alla scienza, o pili generalmente alla cognizione,
ma a questa e necessario unire il secondo che ¢ 'azione reale, in cui la bonta morale consiste».’
«nella cognizione della Verita, di cui la scienza ¢ soltanto una forma riflessa, giace il primo ele-
mento della Sapienza; ma questa stessa cognizione non principia ad essere elemento di Sapienza
fino che & puramente speculativa, e non ancora assentita ed amata, fino che I'uomo non vi ha
aggiunto del suo, fino che la cognizione non ¢ divenuta azione libera».®

La coscienza intellettiva avverte pero la sua insufficienza: c’¢ in noi una oscura, continua,
insopprimibile insoddisfazione che accompagna ogni nostro puntuale appagamento teoretico-
pratico, la quale finisce per porre, prima o poi, in tutta la sua angosciosa tragicita 'interrogativo
metafisico: che valore ha questa mia vita? Vale la pena di durarla quando essa & sempre mancante
di sé, quando continuamente cerca se stessa nel futuro, nelle cose, e non giunge mai a possedersi
qui, ora, tutta?

Ed ecco scomparire la tranquilla e comoda sufficienza del giudizio intellettivo che afferma
un mondo di natura regolato da leggi necessarie, quelle stesse che regolano 'agire dell’io natu-
rale. L'uomo alla cui porta la filosofia ha bussato anche una sola volta, non dorme i sonni tran-
quilli: un muto, incessante dolore s’insinua in ogni suo pensiero, in ogni suo desiderio: il senti-
mento della vanita del tutto s’impadronisce di lui. Perché agire? Perché conoscere, sperare, sof-
frire, amare?... perché, insomma, vivere? Ma nel momento stesso che 'uomo giunge a svalutare
completamente la vita, ritrova nel suo atto negante un valore: il Valore. La sua vita ora gli appare
diversa, perché nel suo no & implicito il si dell’accettazione del nulla; egli rinuncia all’illusione,
guarda con fermi e profondi occhi se stesso e il suo mondo, e vi scopre quello che prima non
poteva vedere: che c’¢ un’altra vita che si chiama bellezza, amore, carita, la quale opera il mira-
colo di trasfigurare I'oscuro affannarsi per un oscuro fine egoistico, nella serena, olimpica calma
di chi ha in sé la sua vita, non I'aspetta da nessun futuro, non la rimpiange in nessun passato,
perché veramente & giunto a possederla.

E la filosofia che pronuncia il coraggioso no alla teoria astratta del mondo intellettivo della
illusione. Essa ¢ il giudizio negante che ha come soggetto l'universale della coscienza nella sua
consapevole, esplicita inadeguatezza all’oggetto del giudizio intellettivo; mentre quest’ultimo
afferma l'esistere della cosa, il giudizio negante della filosofia ne afferma I’essere che non si ade-

> A. RosMINI, Introduzione alla filosofia, ed. Nazionale, Roma 1934, p. 107.

5 Ivi, p. 138.

ISSN 2385-216X



354 | SERGIO BENVENUTI

gua all’esistere. Certo questa negazione-affermazione & sempre racchiusa in un’espressione teo-
retica, ma questa ha un valore puramente dialettico, se al termine dialettica diamo il suo vero
significato di «via», di «comunicazione» attraverso il concetto astratto di un valore che tale con-
cetto infinitamente supera.

1l giudizio del filosofo, in quanto nega 'essere di fatto per affermare il dover essere, nega
I'io empirico per affermare la pill vera persona che ne ¢ alle radici; in cio stesso esso trasforma,
operando il distacco dell’io dalle cose, la coscienza particolare in coscienza universale. Questa
coscienza concreta adegua il conoscere al volere: & per cio che il conoscere del filosofo & anche
un fare, un creare ex novo una persona d’ordine superiore, ché altrimenti filosofia sarebbe um-
bratile scienza che vanamente presume di teorizzare la vita. La vita si conosce vivendola; non c’e
teoria della vita che non sia falsa scienza, I'illusione intellettiva.

La filosofia ha rinunciato all'inane tentativo dell’intelletto di realizzare 'universale uni-
versalizzando il particolare. La vera, concreta realizzazione dell’'universale € la sua «individua-
zione» nel particolare: al valore delle cose, infatti, alla loro essenza universale, come a quella
dell’io, che nel momento della natura non & che cosa fra cose, non si arriva attraverso il concetto:
questo da solo I'universalita astratta, che puo servire alla mia vita di natura, ma non soddisfa
I'esigenza del mio spirito che vuole conoscere nell’intimo, sostanzialmente.

Individuare 'universale significa dare un senso assoluto alla prorpia vita, e questo si rea-
lizza nel momento della Religione. Dio, I’assoluto Valore, si fa immanente all'uomo che invoca
solo nel deserto. La pace fiorisce allora dal dolore vissuto fino in fondo con tremendo coraggio e
incrollabile fermezza: ma parlare in termini intellettivi di questa pudica gioia che rifugge ogni
esteriorita d’eccezione, ¢ profanare quello che vi ¢ di piu santo nella vita. L’esperienza di chi ad
essa ha saputo giungere ne & 'unica testimonianza, del tutto personale, irripetibile nella sua ori-
ginalita: oggettivarla intellettivamente, insegnare questa «virtu» non € dell'uomo. «Voi non vo-
gliate chiamarvi maestri, perché uno solo ¢ il vostro Maestro, e voi tutti siete fratelli».”

La conoscenza filosofica si distingue da quella intellettiva per quell’in pitt che noi chia-
miamo «autocoscienza del principio» o «universale espresso, il quale altro non ¢ se non il cri-
terio trascendentale della conoscenza logica che coglie se stesso per autotrasparenza, senza bi-
sogno di oggettivarsi (ché, altrimenti, si farebbe idea determinata, e da principio diverrebbe ter-
mine, sempre rimanendo nella sua essenza inespresso).

Questa autocoscienza si differenzia da quella affermata dall’idealismo assoluto, perché non
e costituita dal puro pensiero che si coglie nella sua attivita intellettiva, ma & intuizione del va-
lore del pensiero stesso, criterio morale che accompgna il rendersi consapevole da parte
dell'uvomo della sua vera persona, dell’'universalita del suo io. Percio la filosofia € negazione di
ogni cristallizzazione intellettiva che chiude 'uvomo nel breve orizzonte della sua vita empirica:
essa € apertura all’essere, all’'universale concreto, che € conoscenza, volonta e amore.

Nel momento della filosofia I'universale logico, rendendosi espresso (per usare un termine
rosminiano, facendosi «per sé manifesto»), pone pure un oggetto a sé adeguato, il quale non e
piut costituito, come nel momento della sintesi intellettiva, dalle idee delle cose, ma dalla loro
stessa realta.

" MATTEO, 23, 8.

ISSN 2385-216X



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI | 355

Tanto I'uomo conosce quanto €. Finché la sua conoscenza & puramente teorica, egli delle
cose conosce solo i concetti, sempre piu articolati nell'indeterminata sfera del sapere scientifico,
e di se stesso, nell’autocoscienza intellettiva, ha pure un’inadeguata conoscenza: conosce sé come
cosa fra cose, puro oggetto finito e insufficiente. Ma quando da individuo diviene persona morale
ed ha il coraggio tremendo di vivere fino in fondo il proprio dolore, la propria infinita mancanza,
allora egli conoscera un pit vero se stesso in un mondo non pit di cose, ma di soggetti, di realta
spirituali.

Certo perché si realizzi questo atto spirituale che trasforma noi e con il mondo, bisogna
saper guardare la natura con I'occhio del dolore e dell’amore, animare il nostro conoscere di
quella sete d’infinito che urge inestinguibile nel cuore dell'uomo disilluso della vanita dei valori
che il suo egoismo riponeva nelle cose. Bisogna «non andare, ma permanere», ammoniva Carlo
Michelstaedter, trovare qui ed ora tutta la nostra vita: non limitarsi a guardarla allo specchio,
ma viverla davvero, senza compromessi. Ed ecco succedere logicamente al momento della filo-
sofia il momento religioso.

La filosofia chiede, la religione dona: dona quella Vita reale, autosufficiente, in cui & pre-
sente il Valore universale che invano la volonta egoistica cercava di carpire alle cose. Un nuovo
sentimento «sui generis» da all'uomo l'intuizione del valore relativo della sua conoscenza con-
cettuale, unitamente all’esperienza del Valore assoluto che trascende questa inadeguata cono-
scenza.

Al tempo stesso che la filosofia nega la falsa sufficienza della prassi volontario-intellettiva,
la religione afferma I'autosufficienza dell’atto stesso negante, che dischiude all’occhio disilluso
una nuova, piu vera vita, in cui & vivo e presente ’assoluto Valore. Questo Valore il filosofo lo
conosce come chi vive nelle tenebre conosce la luce, come 'insonne conosce il sonno: esso non e
una realta di fatto, ché sarebbe bestemmia limitare Dio a cosa del mondo intellettivo, ma una
realta di diritto, un libero dover essere che trasfigura la nostra vita in una vita «consapevole».
Trascendente come ideale e immanente al tempo stesso come il pili vero noi stessi, questa realta
vive della nostra medesima vita; inoggettivabile, non potremmo conoscerla concettualmente
senza negarla: di essa parleremo attraverso la preghiera, 'opera d’arte, nello slancio del sacrifi-
cio che santifica, ma ogni formula intellettiva sara inadeguata ad esprimerla: significhera solo la
nostra mancanza, sara la filosofia come esigenza e fondata speranza.

Correlato nella nostra nuova vita disillusa e pur sempre la natura, ma non piu quella dalla
quale mendicavamo la soddisfazione dei nostri desideri, bensi una natura accettata con serena
calma e coraggiosa sincerita, senza nulla chiedere per tutto dare. Solo cosi la verita del filosofo
si converte nella realta del religioso, in quel suo Iddio che placa I’angoscia esistenziale. Ma non
si arriva a tanto se prima non si svaluta la natura, non si negano i valori riposti nelle cose dalla
nostra vita che, sul piano della natura, natura essa stessa, cercava sé in un altro da sé. Finché
durava questa corsa incessante nel tempo, la vita, anticipando il futuro nel desiderio, poneva se
stessa come possibile, e ogni puntuale realizzazione di questa possibilita non la esauriva mai,
anzi pil acuta si faceva la sofferenza che ingigantiva il desiderio. Cosa chiedere? Come empire di
un contenuto che soddisfi una volta per sempre questo abisso di desideri?

La vita chiedeva la vita, ma la cercava fra i cadaveri, fra le «cose» della natura: cercava il
soggetto nell’oggetto, mentre era solo in sé che poteva trovare il vero Soggetto, nell’atto che
rinunciava ad ogni appoggio esteriore nelle cose. Questo atto di distacco, in quanto avviene per
la consapevolezza raggiunta dal filosofo della vanita dei valori della vita empirica in rapporto

ISSN 2385-216X



356 | SERGIO BENVENUTI

all’assoluto Valore della sua nuova vita, & atto essenzialmente razionale. Cid non vuol dire che la
logica concettuale possa essere normativa ai fini della vita spirituale: non ci sono regole per agire
sul piano della moralita, ’atto morale & in sé irripetibile. Cid che € servito a me non e via all’altro;
bisogna che l'altro stesso se la costruisca questa «via della salute» con la coraggiosa rinuncia,
perché & una via di sacrificio continuo quella che ci conduce ad essere davvero e finalmente noi
stessi: quel reale noi stessi che la vita di natura aveva profanato nelle cose.

Chi ¢ giunto a possedere la vita, anche se di fatto vive cotidianamente immerso nella prassi
collettiva e la sua & un’'umile esistenza di duro lavoro, esercita sugli altri che ancora non cono-
scono la via dello Spirito un’attrazione irresistibile. Da ogni suo atto e parola traluce I'animo
diverso con cui egli vive quella sua materiale esistenza. Vero educatore, con ’esempio anima e
riscalda della sua forza e del suo calore quanti lo avvicinano. Egli & aperto a tutti gli interessi
umani, e il dolore degli altri & il suo dolore: anzi il suo ¢ il dolore di tutti quelli che soffrono,
perché tutti sono in lui ed egli é in tutti. Questa & la vera «societas spiritualis», la Chiesa «in
interiore homine».

1l problema filosofico nasce in chi ha sperimentato il dolore universale come esigenza di
salute: la problematica intellettiva in cui si articola la sua ricerca € la forma sempre varia e nuova
che esprime questa sua infinita mancanza. A rigor di termini si dovrebbe parlare solo di una
problematica filosofica, e non anche di una religiosa, in quanto il momento della religione ¢
quello dell’assoluta consapevolezza, della Realta raggiunta, e in esso non vi € pit posto per I’ana-
lisi intellettiva. L’intelletto non fa che cristallizzare I’atto della vita spirituale in una dogmatica
che, prescindendo dal suo valore di «precettistica», non ci puo dare I'esperienza originale di que-
sto stesso atto.

Chi giunga, se davvero vi giunge, all’esperienza religiosa, ha superato ogni finitezza del
mondo intellettivo: non ricerca pil, non dubita, non spera, perché quello a cui tendeva ¢ tutto
qua, presente e vivo nel suo atto.

Piuttosto che di problema religioso sarebbe piu esatto parlare di problema filosofico della
religione, cioe dell’analisi intellettiva delle condizioni che preparano I’avvento dello Spirito; ma
parlare in termini filosofici di questo «Avvento» & solo esprimere la nostra fede in esso, ché nulla,
all'infuori dell’intima coscienza, & testimone della sua realizzazione in noi. L’attualita dell’inat-
tuale, la presenza di quello che sul piano dell’intelletto era trascendente come ideale, ed ora e
immanente come infinita realta, ¢ dunque pura esperienza.

Che questa Realta esista come esistono le cose del mondo intellettivo lo negheremo, perché
essa € fuori dello spazio e del tempo, e negheremo pure che sia soltanto un ideale, perché I'ideale
assoluto & per noi infinito dolore finché tale rimane.

La tentazione di definire la Realta € sempre stata il «peccato originale» dei filosofi: e per-
ché? Perché definire e possibile sul piano dell’intelletto, & conoscere senza essere. Ma non si co-
nosce veramente se non si &, (se in noi non c’é 'essere), come d’altronde non si & realmente se
non si conosce 'essere.

Definire significa anche limitare, e I'oggetto definito ¢ appunto I'oggetto uscito dall’inde-
terminatezza dell’esistere in generale e posto in rapporto alle nostre percezioni particolari. Spie-
gandoci con un esempio, noi per avere il concetto di rosa, dobbiamo rapportare la nostra idea
dell’esistere in generale ad una serie di esperienze singole (colore, forma del fiore, ecc.) e di ri-
cordi di altre conoscenze simili; ma I'esistere, predicato della sintesi delle nostre percezioni, che
in sé & «pura possibilita» d’infinite determinazioni (puo essere il predicato della rosa come di

ISSN 2385-216X



I SAGGI CRITICI SULLA FILOSOFIA DI ANTONIO ROSMINI | 357

qualunque altro ente ideale o reale), non & solo possibilita di concetti, ma nella sua essenza co-
stituisce anche la possibilita dell’essere: & «essere possibile».

Per cogliere nella sua vera natura questa idea dell’esistere che fonda tutto il nostro mondo
intellettivo, dovremo conoscerla come esigenza infinita di essere (idea dell’essere) che infinita-
mente supera ogni affermazione dell’esistere.

La rosa esiste, il mio concetto di rosa esiste, io esisto: indeterminate altre affermazioni esi-
stenziali io posso fare, ma la mia idea di esistenza non trova un contenuto adeguato, perché la
sua possibilita si estende all'infinito. Unico oggetto che adegua questa infinita e la totalita
dell’esperienza possibile, la vita qui, ora, tutta presente: una vita che non chiede pit nulla dal
futuro né si rimpiange in alcun passato, in sé assolutamente sufficiente. Cercare nelle cose la vita
e tradire la nostra esigenza di infinito: & porre I’essere nell’esistere limitandolo. «<Ma viene |'ora,
ed e questa, in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in ispirito e verita; ché tali sono appunto
gli adoratori che il Padre domanda. Iddio e spirito, e quelli che lo adorano lo devono adorare in
ispirito e veritax.?

Per giungere a possedere la vera Vita io devo riconoscere 'infinita esigenza come la mia
stessa persona, inoggettivarmi in essa per farla carne della mia carne e sangue del mio sangue:
I’assoluta mancanza diventa allora infinito amore di Dio.

La Grazia divina & scesa nel mio cuore, ha redento il mio io e in me vive come la vita stessa
dello Spirito. Finché sono io, segno & che non c¢’¢ ancora Dio, ma quando Dio sara (e Dio «deve
essere»), io non saro pill io, ma Dio sara in me «ut omnes unum sint, sicut tu, Pater, in me et ego
in Te; ut et ipsi in nobis unum sint. Ego in eis et Tu in me: ut sint consummati in Unum».’

La mistica € questa comunione immediata con Dio, ad essa si oppone la teosofia; il dissidio
insanabile fra le due esperienze, la spirituale e I'intellettiva, ce lo ha mostrato efficacemente Ni-
cola Berdiaev nella sua opera Spirito e liberta: «La teosofia anatomizza 'uomo e I'universo, sezio-
nando tutto cio che possiede perfetta unita organica e contempla il mondo allo stato cadaverico.
Non € una contemplazione o una conoscenza viva. La vita si estingue al contatto dei teosofi e
degli occultisti che pretendono di conoscere il mistero ultimo».'

Ma certo la tentazione di conoscere Dio per sforzo di teoria, di conoscere senza essere, €
lillusione piti tenacemente radicata nello spirito umano. Al divieto di Dio ad Adamo di non man-
giare del frutto dell’albero della «scienza» del bene e del male, contrasta la tentazione del ser-
pente: «Sarete come dei, “sapendo” il bene ed il male». E cosi nel corso dei secoli i filosofi spesso
si sforzarono di oscurare con la teoria astratta, presuntuosi di un sapere in sé sufficiente, quella
semplice e profonda verita che di tanto in tanto una voce chiara si levava ad affermare: «<Bonum
quod non amatur, nemo potest perfecte habere vel nosse»." Ma tali parole rimasero e rimangono
tutt’ora inascoltate.

Se la teoria del filosofo non si converte nella sincera voce del suo dolore, ed il suo problema

8 GIOVANNI, 4, 23-24,
® GIOVANNI, 17, 21-23.
10 N. BERDIAEV, Spirito e liberta, ed. Comunita, Milano 1947, p. 409.

1 AGOSTINO, L. de diversis. Qq. LXXXIII. Q. XXXV.

ISSN 2385-216X



358 | SERGIO BENVENUTI

da intellettivo non si fa spirituale, invano si costruiranno i bei sistemi del sapere, sepolcri im-
biancati per mascherare 'insopprimibile deficienza dell'uomo. Non basta parlare del dolore, del
suo problema, se questo dolore non si viva fino in fondo per risolverlo in un atto di vita: ricor-
diamoci che finché ci travagliamo nel problema filosofico, non facciamo che arricchire di sempre
nuove negazioni la nostra vita intellettiva: eppure senza quei no non nasce |’affermazione su-
prema che risolve ogni problema.

Non ci sono altre vie di soluzione: bisogna passare attraverso la consapevolezza della nostra
miseria, 'accettazione senza compromessi del dolore, spogliarci di tutto perché, anime nude,
giungiamo davvero a conoscere, amare ed essere nel mondo dello Spirito.

ISSN 2385-216X



